
                                                                               
 
 

 
 

Universidad de la República 
 

Facultad de Psicología 
 
 
 
 

 
El fantasma a través de sus elementos 

 
 
 
 

Trabajo Final de Grado 
 

 Modalidad: Monografía 
 

 Estudiante: Christopher Moraes  
 

Tutora: As. Dra. Verónica Pérez  
 

Revisor: As. Dr. Marcelo Novas 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Montevideo, Uruguay. 
 Octubre, 2025   

 



 
 

Índice 
 
Resumen……………………………………………………………………………………2 
  
Introducción…………………………………………………………………………………3 
 
Capítulo 1. Antecedentes del fantasma.  
(Aspectos generales)……………………………………………………………………....4 
 
1.1 Algunas obras fundamentales para el estudio de las fantasías…………………..6 
 
Capítulo 2. ¿Qué es el fantasma para Jacques Lacan?............................................14 
 
2.1 Pasaje conceptual………………………………………………………………………14 
 
2.2 La lógica del fantasma.........................................................................................17 
 
Capítulo 3. La función del fantasma en la dirección de la cura analítica 
………………………………………………………………………………………………...24 
 
3.1 Distinción entre síntoma y fantasma………………………………………………...24 
 
3.2 Atravesamiento del fantasma…………………………………………………………30 
 
Conclusiones…………………………………………………………………………………34 
 
Referencias bibliográficas…………………………………………………………………..37

1 



 
 

Resumen  
 
 

Este trabajo busca articular y describir el concepto de fantasma desde Jacques 

Lacan y los elementos principales que lo constituyen. Para poder lograrlo, en un primer 

capítulo se ofrecerá un recorrido por su antecedente directo: el término fantasía en Sigmund 

Freud, en donde se le otorga al deseo inconsciente un papel fundamental en la 

estructuración de las fantasías. En un segundo capítulo se expondrá al inicio del mismo un 

pasaje conceptual entre ambos términos, para luego poder desarrollar desde Lacan lo que 

se denomina como causación del sujeto, junto con sus elementos principales, los cuales se 

relacionan y se ponen en juego, para poder apreciar con ello la manera en que se produce 

el sujeto y cómo se proyecta el fantasma, esto nos ayudará a entender de una mejor 

manera de qué trata el fantasma y cómo está constituída su estructura. Para finalizar, se 

abordará el concepto del fantasma en relación a la cura analítica, poniendo énfasis en la 

importancia que tiene el tratamiento de dicha formación en la clínica, teniendo en cuenta el 

concepto de atravesamiento del fantasma. Durante el trabajo se presentarán de manera 

breve, narraciones de algunos casos brindados por los propios autores citados que 

ayudarán a lograr una mayor comprensión de los conceptos aquí abordados. 

 

    

2 



 
 

Introducción 
 
 

El presente trabajo se enfocará en realizar un abordaje acerca de la noción 

psicoanalítica del fantasma. Respecto al motivo de la elección del tema, el mismo se deriva 

del recorrido bibliográfico que he llevado a cabo a lo largo de mi pasaje por distintas 

instancias de la carrera en la Facultad de Psicología, como también de aquellas preguntas 

que han surgido a raíz de dichas lecturas de carácter introductorio. De esta manera, 

preguntas como ¿qué es el fantasma?, ¿cómo se relaciona la teoría freudiana de fantasía 

con la noción de fantasma desde Lacan?, ¿cuáles son los elementos o dimensiones que 

componen al fantasma según Lacan?, ¿cómo funcionan y se relacionan entre sí estas 

dimensiones?, entre otras preguntas, fueron las razones por las que he optado por querer 

investigar más sobre el tema, a objeto de poder responder estas preguntas, y con ello, 

poder llegar a un mayor conocimiento y comprensión del concepto. 

Cabe destacar también el significado que dicho concepto tiene para la clínica, ya 

que el abordaje del fantasma puede tener efectos positivos en la vida de los sujetos que 

consultan, en el sentido de poder habilitar una mayor comprensión de sí mismos, a su vez 

que los encausa hacia una posible cura. Por esta razón considero importante su abordaje, y 

también porque se trata de un tema inherente a todo ser humano que nos permite a través 

de su investigación en la clínica tener acceso a dimensiones constitutivas de cada sujeto 

que se analiza.   

 

Antes que nada, para poder comenzar a profundizar sobre la noción misma del 

fantasma, es importante primero hacer una mención y un breve desarrollo de su 

antecedente freudiano, el concepto de fantasía. 

 

 

3 



 
 

 CAPÍTULO 1. 
 
 Antecedentes del fantasma 
 
 

El término fantasma tiene un antecedente directo elaborado por Sigmund Freud. Nos 

estamos refiriendo al concepto de fantasía (phantasie en alemán), que si bien son similares 

tienen algunas diferencias, como por ejemplo, en lo que refiere a las extensiones de dichos 

conceptos. Para poder realizar este breve desarrollo del concepto Freudiano me apoyaré 

inicialmente en el diccionario psicoanalítico de  Laplanche y Pontalis (2004). 

Para estos autores el concepto de fantasía ha tenido diferentes niveles: al principio 

Sigmund Freud se refería a dicho término para dar cuenta de la actividad fantaseadora del 

ser humano, específicamente de los sueños diurnos, comparando su estructura y elementos 

con los de los sueños nocturnos (Laplanche y Pontalis, 2004, p.140). Cuando Freud habla 

de los sueños diurnos está haciendo alusión a las escenas, novelas, episodios y ficciones 

que pueden ser generados por un sujeto mientras éste está despierto. Estas formaciones 

tienen carácter de compromiso para el psicoanálisis y por lo tanto merecen especial 

tratamiento y exploración. De este modo, se puede decir también que la naturaleza de las 

Fantasías pertenece al orden de lo ficcional, siendo estrictamente imaginarias y opuestas al 

Principio de Realidad. Por otra parte, el término de phantasie ha sido producto de las 

repetidas reflexiones de Freud acerca de los conceptos contrapuestos de mundo interior - 

mundo exterior, como también del de realidad psíquica, siendo este mundo interior 

estructurado y regido por las dinámicas psicológicas y emocionales de un sujeto el cual 

encuentra su satisfacción en lo imaginario, mientras que el mundo exterior que condiciona al 

sujeto por medio del sistema perceptivo le impone el principio de realidad (p.139). 

En un segundo momento, Freud utiliza la expresión de fantasía inconsciente para 

hacer referencia a una concepción más subliminal o preconsciente del término, pero sin 

llegar a un establecimiento claro del mismo en el sentido tópico. Pero sí en una tercera 

etapa ya se puede apreciar un tratamiento del término más comprometido con el nivel 

inconsciente, que articula al deseo inconsciente como núcleo y generador de las fantasías.  

En este nivel las fantasías no son meras construcciones imaginarias, como lo 

pueden ser en los sueños diurnos. Lo que enfatiza Freud en esta etapa es la idea de que 

algunas fantasías específicas suelen cumplir un papel de fachada, es decir, pretender con 

ciertas apariencias, con determinadas formaciones de carácter imaginario, ocultar verdades 

acerca del sujeto, de su sentir y de su desear inconsciente. Por lo tanto, las fantasías 

inconscientes también cumplirían un papel de defensa donde el sujeto podrá proyectar en 

sus objetos internos ciertas conductas y deseos que no podría realizar en la vida real. Este 

sería un modo básico para entender las fantasías como mecanismo de defensa. Este tipo 

4 



 
 

de fantasías pueden ser trabajadas en el proceso analítico para poder extraer de ellas aquél 

elemento constitutivo de las mismas y así poder llevarlo a una reflexión consciente. El 

deseo inconsciente, de esta manera sería un elemento fundante de las fantasías 

inconscientes, fantasías que a su vez configurarán toda la vida del sujeto, sus acciones, e 

inclusive sus elecciones. 

 

Dicho esto, y continuando con los aportes de Laplanche y Pontalis (2004) podríamos 

decir que si bien Freud nunca realizó una división de forma explícita del término, se podría 

de todas formas diferenciar las fantasías de la siguiente manera: fantasías conscientes 

(sueños diurnos), inconscientes y originarias (p.138), aunque también como ya se 

mencionó, en la evolución del término por momentos se puede entrever un nivel 

preconsciente del mismo. Respecto a las fantasías originarias (urphantasien en alemán), las 

mismas son construcciones psíquicas de carácter universal, esto significa que se diferencia 

de las fantasías personales que son constructos individuales; mientras estas últimas 

obedecen a la singularidad e historia de cada sujeto, las fantasías originarias no necesitan 

de sucesos reales para su formación, y por tanto no se sirven de recuerdos para existir, 

éstas son fundadas por estructuras inconscientes comunes y se relacionan a los mitos 

culturales, siendo una especie de mitología individual. Por otra parte tienen la particularidad 

de poder ser hereditarias, así una persona puede tener determinadas fantasías que en 

verdad fueron originadas en el pasado antes de su nacimiento y en otra época.   

Existen, entonces, tres tipos de fantasías originarias: la escena primitiva, donde el 

niño imagina estar presenciando a sus padres mientras estos tienen relaciones sexuales; la 

seducción, en esta fantasía el infante se imagina siendo seducido por un adulto; y la 

castración, que, en el caso del niño, trata de fantasías relacionadas a la amenaza o pérdida 

del pene, mientras que en el caso de la niña trata de la percepción de estar castrada.   

Pero según estos autores, Freud da un paso más con su investigación y ubica las 

fantasías en la base de las neurosis. Así fue que a fines del siglo XIX y principios del XX 

surgieron importantes aportes teóricos, los cuales fueron orientados a elaborar una reflexión 

acerca de la etiología de las neurosis y otras condiciones psíquicas, con el fin de poder 

descubrir la causa de las mismas, resultando también de estas reflexiones la vinculación 

con las fantasías. Un ejemplo de ello es cómo Freud destaca la frecuencia y el poder 

fundacional de las fantasías en la histeria en sus Estudios sobre la histeria (1895), donde le 

atribuye también una dimensión inconsciente a las fantasías. Por otro lado, en  La 

interpretación de los sueños (1900), el mismo autor ubica a las fantasías inconscientes 

como punto de partida de la creación de los sueños nocturnos. Por esta razón los sueños 

serán tratados en el psicoanálisis con especial importancia ya que la investigación de sus 

elementos y dinámicas pueden reconducir, en el trabajo del sueño, a una comprensión más 

5 



 
 

profunda de la subjetividad del sujeto, de su constitución, como también de sus deseos 

reprimidos. Dicho esto, me gustaría hacer una breve síntesis sobre otros trabajos que 

también fueron fundamentales en el psicoanálisis para comprender la dinámica de las 

fantasías, su relación con el deseo y su importancia en la constitución de las neurosis; estas 

obras podrían ayudarnos a entender un poco más dicha relación. 

 

Para empezar me gustaría referirme a la Carta 52 que Freud dirige a Fliess el 6 de 

diciembre de 1896, en donde se describe una de las primeras tentativas para sistematizar el 

aparato psíquico.  Si bien este texto tiene la forma de una correspondencia privada y no 

constituye un escrito teórico acabado, en él se agrupan varias intuiciones que anticipan con 

claridad las grandes elaboraciones freudianas posteriores. Se trata de una especie de 

borrador donde Freud propone una concepción del aparato psíquico como un sistema 

estructurado por estratos de inscripción, por reglas temporales diferenciadas y por un modo 

particular de funcionamiento del recuerdo y del deseo. 

Uno de los núcleos más significativos de esta carta es la formulación del aparato 

psíquico como estratificado en distintos niveles o sistemas de inscripción. Cada uno de 

estos sistemas estaría destinado a un modo específico de procesamiento de los estímulos, 

desde la percepción sensorial inmediata hasta las huellas mnémicas más profundas. Según 

esta perspectiva, la actividad psíquica no sería un flujo continuo indiferenciado, sino que se 

organiza como una serie de registros sucesivos, por los que las experiencias atraviesan y 

se reescriben en el desarrollo psíquico, a su vez que condiciona la actividad de recordar. 

Los recuerdos por tanto se vuelven ficticios, ya que han sido desfigurados por el 

inconsciente. Continuando en el mismo sentido, este concepto de registros por sistemas 

múltiples le permitió a Freud (1896/1992) comprender que la experiencia no se inscribe una 

sola vez ni de un modo definitivo, sino que se reelabora en distintas fases del desarrollo 

adquiriendo significaciones nuevas cada vez que es reinscripta en un nuevo sistema o nivel 

(p. 276) 

Freud lo expresa de un modo como si la mente fuera una estructura constituída por 

capas de huellas, sin que las anteriores desaparezcan, pero modificando su sentido a 

medida que se producen nuevas traducciones. Desde este marco, el autor plantea que una 

experiencia puede cobrar carácter traumático no en el momento en que ocurre, sino en un 

segundo tiempo, cuando es resignificada a partir de otro momento del desarrollo psíquico. 

Este punto es fundamental en la teoría de las neurosis, ya que se cambia el foco desde un 

hecho puntual en el desarrollo de un sujeto hacia el proceso de construcción del trauma y 

del síntoma, en donde la fantasía y el deseo cumplen un papel estructurante. De esta forma 

una vivencia infantil puede permanecer como una inscripción muda, y mucho tiempo 

después adquirir una significación que la transforma en patógena.  

6 



 
 

Esto se enlaza con otro punto crucial de la Carta 52; en el modelo expuesto por 

Freud se expresa que no son los hechos reales los encargados de la construcción del 

síntoma, sino aquellas representaciones que el sujeto construye sobre esos hechos, es 

decir, las fantasías. Estas fantasías no son simples invenciones imaginarias o ficciones, sino 

que son construcciones psíquicas fundamentales que median entre las vivencias, el deseo y 

las defensas. Así, en la constitución de una neurosis y especialmente en la histeria, el 

síntoma no puede entenderse como la reacción directa a un hecho, sino como resultado de 

una elaboración fantasmática inconsciente que condensa múltiples escenas, deseos 

reprimidos y desplazamientos simbólicos.  

Para concluir con los puntos conceptuales centrales de esta carta, podemos decir a 

modo de síntesis, que la Carta 52 permite comprender de forma temprana cómo Freud 

empieza a conceptualizar el aparato psíquico como una estructura compleja, dinámica y 

temporalizada, donde la fantasía cumple un papel como organizadora del deseo, de la 

memoria y del síntoma. Si bien este ensayo no se centra completamente en el concepto de 

fantasía, se puede vislumbrar en el mismo un primer puntapié o germen del concepto que 

será desarrollado con mayor dedicación y profundidad en posteriores obras fundantes de la 

teoría psicoanalítica. A continuación compartiré una síntesis sobre algunos de estos 

trabajos.      

En segundo lugar, nos encontramos con un trabajo del mismo autor más elaborado y 

centrado en la exposición del concepto de fantasía relacionado a la constitución de la 

neurosis. Me refiero al caso de El hombre de las ratas, de Freud (1909/1992) en donde el 

autor expone un caso de neurosis obsesiva. La historia se centra en un hombre joven que 

un día acudió al consultorio de Freud como consecuencia de representaciones obsesivas 

que lo atormentaban; dichas representaciones estaban impregnadas sin duda alguna de 

elementos de fantasía, específicamente estamos hablando de pensamientos o ideas 

obsesivas que lo impulsaban a realizar determinados actos, que en caso de no ser 

cumplidos le sería castigado con la muerte de dos personas amadas por él, una de ellas era 

su padre y la otra su enamorada; cabe mencionar que el padre del muchacho había 

fallecido hace ya varios años. Desarrollaré brevemente una de las escenas centrales de 

esta historia, en la cual Freud con su análisis nos da un claro ejemplo de cómo las fantasías 

inconscientes sirven para enmascarar cuestiones que son más profundas de uno mismo, 

hablamos de aspectos de los cuales uno podría tomar conciencia mediante el análisis. Los 

resultados que se desprenden de esta exploración son coincidentes con lo planteado por 

Laplanche y Pontalis (2004) como ya vimos al inicio, que según expresan, detrás de las 

fantasías inconscientes existe un deseo reprimido también inconsciente. 

Esta historia es narrada a Freud por el protagonista, un joven soldado el cual un día, 

mientras realizaban una pequeña marcha y durante el alto se sentó a descansar junto a sus 

7 



 
 

compañeros, entonces el capitán que allí estaba junto a ellos comenzó a hablarles sobre un 

método de tortura que había leído. El joven escuchaba atentamente mientras el capitán 

narraba ese castigo de guerra aplicado particularmente en Oriente. El método consistía en 

atar al prisionero de tal manera que quedara inmovilizado y luego colocar sobre su cuerpo 

un tarro dado vuelta que contenía ratas. La abertura del recipiente se apoyaba contra el 

cuerpo del condenado, orientado hacia su ano (investigando un poco más sobre el método, 

encontré que los torturadores comenzaban a calentar la parte exterior del recipiente al rojo 

vivo, esto hacía que las ratas buscaran una salida desesperadas con sus garras y dientes). 

La escena narrada despertaba en él una angustia que no se disolvería con el tiempo, sino 

todo lo contrario, se incrustaba en su memoria con mayor persistencia. Aquella imagen de 

las ratas consumiendo el cuerpo quedó anudada a representaciones difíciles de erradicar. 

Así fue las figuras de su padre y de su amada, los dos objetos más importantes de su vida 

afectiva quedaban enlazados en esa fantasía de castigo. A partir de entonces, esa imagen 

retornaría con fuerza disfrazada como una representación obsesiva, siendo una de las 

tantas ideas obsesivas que lo atormentaban cada día. El sujeto de esta historia, entonces 

quedaba atrapado en mandatos que debía cumplir y que en caso de no realizarlos ese 

mismo castigo recaería en sus seres amados (Freud, 1909/1992, p.132). 

 Ya en el análisis se pudo ir develando que esta idea obsesiva en verdad era un 

punto donde se condensaban aspectos inconscientes de sí mismo que el sujeto 

desconocía, por ejemplo, un deseo inconsciente de castigo, como también la existencia de 

agresividad e ira reprimida, y sobretodo, el retorno de lo reprimido en forma de una fantasía 

terrible. De este modo, según Freud (1909/1992), a lo largo del proceso analítico el paciente 

pudo ir desplegando dos facetas afectivas que se contradecían entre sí, por un lado la 

moción del amor y por otro la irrupción de un sentimiento de ira muy grande, en especial 

hacia la figura del padre, siendo esta ira u odio un factor motivador que haría devenir en el 

paciente el deseo inconsciente de la muerte de su padre, un deseo que en el inicio del 

análisis le sería rotundamente negado por sus resistencias (p.143). Fue así que en base a 

este deseo reprimido el paciente terminó edificando fantasías o formaciones obsesivas a lo 

largo de su vida que funcionaron a modo de fachada y de sistema defensivo. Fue entonces 

necesario el trabajo analítico para poder reconectar con estos aspectos reprimidos de su 

persona, así como también para poder encauzarlos a su correspondiente momento histórico 

(infancia). 

Por otro lado, y también como una reflexión que se desprende de la anécdota de un 

personaje, encontramos en Un recuerdo Infantil de Leonardo Da Vinci, por Freud 

(1910/1992) un pasaje donde reflexiona sobre un recuerdo infantil bastante extraño de 

Leonardo. El análisis de dicho recuerdo contribuirá también a la comprensión de la 

importancia que tienen las fantasías en la teoría psicoanalítica. En este capítulo Freud se 

8 



 
 

adentra en el análisis de un recuerdo significativo relatado por el propio Leonardo Da Vinci, 

aquel en el que un buitre baja hacia su cuna y le introduce su cola en la boca: 

 

Hasta donde llega mi conocimiento, una sola vez ha mencionado Leonardo al pasar, 

en uno de sus escritos científicos, una comunicación proveniente de su infancia. En 

un lugar en que trata del vuelo del buitre, se interrumpe de pronto para seguir un 

recuerdo que le aflora de sus primeros años: «Parece que ya de antes me estaba 

destinado ocuparme tanto del buitre, pues me acude, como un tempranísimo 

recuerdo, que estando yo todavía en la cuna un buitre descendió sobre mí, me abrió 

la boca con su cola y golpeó muchas veces con esa cola suya contra mis labios». 

(Freud, 1910/1992, p.77) 

 

 Este recuerdo, lejos de ser tomado como un simple dato biográfico o anecdótico, es 

abordado como una construcción psíquica que reviste cierto valor significativo y simbólico. 

Es decir, se trata de una fantasía infantil en el sentido técnico que Freud la utiliza; una 

escena no vivida como tal pero compuesta a partir de deseos, representaciones 

inconscientes y residuos mnémicos que desempeñan un papel organizador en la vida 

anímica del sujeto. Freud para hacernos entender mejor a qué se refiere, nos da como 

ejemplo la historiografía de los pueblos, en el sentido en que los pueblos suelen crear sus 

propias historias desde sus deseos o motivaciones presentes. Lo que hacen estos pueblos 

es mirar hacia atrás pero con una mirada tendenciosa del presente y así desfigurar la 

historia verdadera para, por ejemplo, poder influir en sus contemporáneos. Dice Freud que 

algo similar ocurre con esta anécdota de Leonardo, que no se trata de una historia real sino 

de una deformación de la misma desde su presente, la cual es redirigida hacia su pasado.  

Por lo tanto en esta reflexión, Freud (1910/1992) parte de la idea de que la 

naturaleza de este recuerdo no es la de una vivencia real registrada desde la infancia, sino 

que se trata de una fantasía elaborada tardíamente y proyectada hacia el pasado (p.77). 

Este mecanismo es central en la teoría freudiana, en tanto permite comprender 

cómo ciertos materiales inconscientes son elaborados a posteriori en forma de fantasías 

que, a su vez, intervienen en la constitución subjetiva. Así, el recuerdo del buitre funciona 

como una formación de compromiso, una conjunción de elementos simbólicos, sexuales y 

defensivos que disfraza un conflicto más profundo. Es entonces, a partir de este recuerdo 

que Freud construye una trama de interpretación que devela el origen de la creatividad de 

Leonardo, su homosexualidad, y sus conflictos internos. La figura del buitre, por lo tanto, 

pasa a ser el elemento central del análisis. Freud interpreta al buitre como un símbolo 

materno, ya que se basa en la mitología egipcia, en la cual se asocia a la diosa madre mut 

con esta ave. Desde su perspectiva el gesto del buitre golpeando con su cola es una 

9 



 
 

representación simbólica del pene materno, propia de la sexualidad infantil, en la que el niño 

atribuye a la madre rasgos masculinos. Esta figura fantaseada revela tanto la fijación 

afectiva hacia su madre como la curiosidad sexual temprana del niño (p.91). En el caso de 

Leonardo dicha fijación se habría visto intensificada por la separación temprana de su 

madre biológica y su posterior crianza en el hogar paterno (p.75). De esta manera el buitre 

se vuelve una condensación simbólica del lazo primario de Leonardo con su madre y del 

modo en que las mociones afectivas que de esta relación se desprenden, fueron reprimidas 

y transformadas. Freud plantea que esta fantasía encierra un deseo pasivo de ser amado y 

alimentado por la madre, deseo que en la adultez se manifiesta bajo la forma de una 

sublimación; la transformación de la libido sexual en curiosidad intelectual y creación 

artística. Respecto a la homosexualidad de Leonardo, esta sería producto de la 

transformación de un amor primitivo y narcisista hacia la madre en una energía sublimada. 

Siguiendo la idea de la sublimación de la energía libidinal, Freud comenta, que algo 

muy frecuente en muchos artistas es la representación de las pinturas de la Virgen con el 

niño Jesús en brazos. Propone la idea de que este tipo de representaciones podría ser sin 

duda una proyección de deseos de satisfacción, que están sujetos a recuerdos mnémicos 

de la escena de amamantamiento. En suma, en este análisis Freud utiliza el recuerdo de 

Leonardo para mostrarnos una vez más cómo las fantasías son estructuras fundamentales 

que configuran la subjetividad, revelan el modo en que el deseo se articula en cada sujeto y 

ofrece claves para entender su grado de compromiso, que sin duda alguna se vuelven de 

gran importancia en el trabajo analítico.      

 

Por último, me gustaría comentar otra obra central para el psicoanálisis que nos 

puede también dar claridad para entender este concepto de Fantasía aquí abordado. Me 

refiero a la obra Pegan a un niño, también de Freud (1919/1992). En dicho trabajo el autor 

se embarca en una reflexión acerca de las posibles causas de algunas perversiones 

realizando una investigación sobre las fantasías de paliza originadas en la infancia, a raíz 

de su experiencia clínica con un grupo de pacientes. Su trabajo aborda el tema de las 

perversiones infantiles y cómo las fantasías de paliza surgidas por el sexto año de vida, 

pero con raíces en la fase edípica, pueden ser la antesala de conductas sexuales perversas 

en la adultez. Lo que nos quiere mostrar el autor con este trabajo es cómo las fantasías del 

adulto pueden ser de alguna manera actualizaciones modificadas que corresponden a 

fantasías más antiguas, y a su vez, cómo estas últimas pueden tener un origen traumático 

derivado de los primeros años de vida, pudiendo llegar a generar inclusive un retroceso en 

la organización sexual de los sujetos, en el caso del perverso. Siguiendo este texto, para 

Freud (1919/1992), este tipo de fantasías, lejos de ser estructuras fijas poseen una historia 

evolutiva compleja, en cuyo transcurso se aprecian cambios en varios aspectos. De esta 

10 



 
 

manera se distinguen tres fases fundamentales en la conformación de estas fantasías, cada 

una con características específicas que permiten observar el modo que se enlazan los 

procesos inconscientes con la organización de la vida sexual infantil (p.181). 

Dicho esto, tenemos entonces la primera fase, donde la fantasía se presenta bajo la 

forma “El padre pega al niño”; aún cuando se podría discutir si este contenido debe ser 

calificado estrictamente como una fantasía, puesto que podría tratarse de recuerdos 

efectivamente vividos o de deseos surgidos a partir de situaciones reales, Freud subraya 

que tales dudas no alteran su función psíquica. En esta etapa es observable un tercero que 

es castigado por la figura paterna, mientras que la niña espectadora ocupa un lugar 

aparentemente de neutralidad, sin embargo, el sentido inconsciente de la escena revela una 

profunda implicación del sujeto fantaseador. En el significado simbólico el niño azotado 

representaría al hermano rival en el cual se proyectan los celos y el deseo de exclusividad. 

El castigo que recibe ese otro niño se traduce inconscientemente en la afirmación “El padre 

no ama a ese otro niño, me ama sólo a mí”.  Si bien esta fantasía no puede tomarse como 

estrictamente sexual o sádica, constituye el germen desde el cual ambos puntos puedan 

desarrollarse posteriormente.  

Por otro lado, la segunda fase representa una transformación radical de la escena 

anterior. Ahora la fantasía se expresa como “Yo soy azotado por el padre”. El niño ya no 

observa a otro, sino que se convierte en protagonista de la escena. Esta mutación se asocia 

con un proceso de regresión psíquico a una organización pregenital sádico-anal en la cual 

se entrelazan el erotismo y el castigo. Freud plantea que esta fase nunca se recuerda de 

manera consciente y que su existencia es una construcción analítica, sin embargo no por 

ello es menos real en términos estructurantes. La fantasía de ser golpeado por el padre 

articula el amor incestuoso reprimido con la emergencia de la culpa. Así el mensaje “El 

padre me ama” ahora es sustituído por “El padre me pega”; de este modo el ser azotado se 

vuelve fuente de excitación sexual y su descarga se realiza mediante actos onanistas. La 

fantasía se ha vuelto masoquista, y esa conjunción entre erotismo y culpa, según Freud, 

constituye la esencia misma del masoquismo.  

Finalmente en la tercera fase el sujeto fantaseador desaparece explícitamente de la 

escena, el contenido se transforma en una representación colectiva, un maestro o figura de 

autoridad pega a un grupo de niños varones. Así, la figura del padre es sustituida por un 

subrogado y los niños ya no son identificables, lo que permite al sujeto ubicarse como 

espectador pasivo sin participación directa. Sin embargo esta aparente neutralidad es 

engañosa ya que los niños golpeados en realidad son sustitutos simbólicos del propio sujeto 

fantaseador, y si bien la estructura de la fantasía es sádica, la satisfacción es netamente 

masoquista. Freud lo que nos quiere mostrar con el desarrollo de estas tres fases y sus 

respectivos significados, al igual que con sus otras obras resumidas anteriormente,   es que 

11 



 
 

las fantasías no son meras ensoñaciones sin importancia, sino que son configuraciones 

complejas que condensan conflictos infantiles estructurales, desplazamientos afectivos y 

mecanismos de defensa. Esta perspectiva nos ayuda a entender cómo ciertas formas de 

satisfacción sexual en la vida adulta tienen su raíz en formaciones inconscientes originadas 

en la infancia y cómo el aparato psíquico opera para construir relatos que si bien parecen 

ajenos al yo, guardan relación íntima con sus deseos más fundamentales al igual que 

sucede, por ejemplo, en el caso del Hombre de las ratas ya expuesto. 

Hay algo que estos trabajos de Freud aquí compartidos y sintetizados tienen en 

común, y es la utilización del concepto de fantasía, en parte, como si fuese una especie de 

portal, de extremo, mediante el cual y gracias a su exploración siempre terminaremos 

dirigiéndonos a los tiempos históricos, de la infancia de cada sujeto, en especial a sus 

primeros años de vida que son los de mayor implicación en su estructura y desarrollo 

psíquico. También, como ya se dijo en más de una ocasión, cada uno de los casos 

comparten la misma idea de que las fantasías además de cumplir con un papel 

estructurante, suelen encapsular o condensar elementos inconscientes que son 

desconocidos por el sujeto analizante, o que son inaccesibles a la conciencia, de ahí la 

importancia del psicoanálisis para generar ese lazo que nos permita reconectar algunas 

cuestiones del presente (por ejemplo un síntoma) con los hechos del pasado y/o con las 

representaciones-transformaciones que hemos realizado a partir de estos hechos y que hoy 

determinan nuestro presente.  

 

 

Hasta el momento hemos hecho una muy breve y acotada referencia al concepto 

originario de Fantasía para poder situarnos un poco en sus orígenes, pero en los capítulos 

siguientes este trabajo pretenderá lograr un desarrollo sobre la segunda vertiente 

conceptual derivada de la teoría freudiana ya mencionada, nos referimos al concepto de 

fantasma (fantasme) abordado desde Jacques Lacan. Como a modo de adelanto del tema 

citaré un pequeño fragmento acerca de dicho concepto, extraído de otro diccionario 

psicoanalítico, el diccionario de Chemama (1998) en el cual podemos encontrar que Lacan 

con el concepto de fantasma lo que realiza es un esquema de las partes o dimensiones que 

integran y constituyen dicha formación. Algunos elementos principales a saber son: 

dimensión imaginaria, dimensión simbólica y objeto a. Por otro lado, también enfatiza 

mucho en la dimensión de lo real, la cual escapa y se rebela ante lo simbólico y lo 

imaginario. En lo que respecta al objeto a, hace una diferencia: por un lado, estarían los 

objetos a reales, estos de número limitado, y por otro tendríamos los objetos a obturadores, 

estos serían imaginarios y de números infinitos (p.159). Dicho esto, podemos concluir que a 

12 



 
 

diferencia de phantasie, el término fantasme refiere a un concepto menos extenso que el 

primero y algo más delimitado a la dimensión inconsciente en el trabajo psicoanalítico.     

 

    

13 



 
 

CAPÍTULO 2. 
 
¿Qué es el fantasma para Jacques Lacan? 
 
 

Para comenzar a introducirnos en este capítulo nos remitiremos al Seminario 6 de 

Jacques Lacan titulado El deseo y su interpretación (1958-1959/2014), específicamente a la 

clase del 13 de Mayo de 1959, en donde se realiza en la primera parte un pasaje conceptual 

del término fantasía desde Freud como ya vimos, al abordaje singular que dicho término 

adquiere en Lacan. Si bien este pasaje no se menciona explícitamente en el texto aparece 

articulado en su esencia.  En el inicio de esta clase el autor comienza a hacer un ejercicio 

acerca de las especificidades de nuestra práctica psicoanalítica, la cual casi que por regla 

está sujeta a movimientos dialécticos y conceptuales que hace que dicha práctica de algún 

modo jamás tenga su objeto de estudio del todo cerrado. De este modo siempre nos 

encontraremos con cuestiones que quedarán abiertas e insatisfechas, de la misma manera 

que hallaremos errores y contradicciones que quisiéramos evitar pero que tarde o temprano 

terminaremos topándonos con ellas. Esto se puede ver, por ejemplo, en las obras de 

algunos autores cuando uno observa la totalidad de las producciones textuales realizadas a 

lo largo del tiempo en el marco de nuestra disciplina. Confundir o limitar algunos conceptos 

básicos sería uno de esos errores, según Lacan. 

Es así que Lacan (1958-1959/2014), se empeña en devolverle el sentido original al 

concepto de deseo, ya que no considerará de ningún modo que dicho término sea reducido, 

normalizado o inducido a errores. Al principio Freud utilizaba el término deseo con el 

carácter que le otorga el término lust en inglés, el cual significa codicia y lujuria, con su 

correspondiente igual en alemán, lustprinzip. Este término freudiano original encerraría 

entonces dentro de sí la ambivalencia existente que oscila entre placer y deseo (p. 397). 

Considero oportuno exponer este punto sobre la preocupación que demuestra Lacan 

por querer mostrarnos el concepto de deseo en su sentido original, ya que sabemos que si 

hablamos del fantasma como estructura fundante, tarde o temprano nos veremos cara a 

cara con la cuestión del deseo, entonces no viene mal compartir este punto con el cual 

parte Lacan. Por tanto el autor comienza a desarrollar su preocupación por darle al término 

deseo su lugar correspondiente y acertado en la teoría freudiana, al mismo tiempo que 

demuestra un alejamiento de la idea de remitir la experiencia del deseo al principio de 

realidad. Esto significa que Lacan considera que el deseo no puede suscribirse o 

relacionarse directamente a la realidad, o derivar directamente de ella. Este pasaje me trae 

a la memoria lo que vimos en la Carta 52 de Freud donde el sujeto hace una interpretación 

de la realidad, la transforma en su interior y a las huellas mnémicas les va dando diferentes 

14 



 
 

significados en las etapas posteriores de su desarrollo, siendo estas interpretaciones o 

resignificaciones fantasmáticas las que van configurando la subjetividad y vida del sujeto.  

Por lo tanto, lo que está haciendo Lacan de alguna manera es inscribirse en un 

pensamiento similar al de Freud en lo que respecta a la contraposición de la dimensión 

subjetiva con la del principio de realidad y la relación que dicha contraposición tiene con el 

deseo: 

 

Encontramos ese acento, por cierto, al principio de la posición freudiana. No 

obstante, tal como Freud lo pone en primer plano, la Lust se articula de una manera 

radicalmente diferente de todo lo que antes había sido articulado acerca del deseo. 

El Lustprinzip se nos presenta como algo que en su fuente se opone al principio de 

realidad. La experiencia original del deseo resulta contraria a la construcción de la 

realidad. La búsqueda que la caracteriza posee un carácter ciego. En resumidas 

cuentas, el deseo se presenta como el tormento del hombre. 

(Lacan,1958-1959/2014, p.397) 

 

Es a partir de este tipo de contraposiciones entre un mundo y otro donde se 

desarrollarían algunas formaciones inconscientes específicas en las cuales el sujeto queda 

por así decirlo atrapado, como lo son las fantasías, que como se dijo al principio de este 

trabajo terminan configurando y hasta cierto punto dirigiendo la vida del sujeto en cuestión.  

Por lo tanto y a modo de sintetizar estas coincidencias de pensamientos o ideas sobre el 

deseo y su origen que tienen tanto Freud como Lacan, podríamos decir desde la voz de 

este último que no existe un acuerdo preformado que vincule al deseo con una realidad 

inmediata, sino que la forma en que funciona el deseo en la vida de un sujeto es mucho 

más compleja y diferente a cualquier otro punto de vista que pueda presentar un carácter 

armónico y lineal sobre esta relación: 

 

Es decir que la historia del deseo se organiza como un discurso que se desarrolla en 

lo insensato. Esto es el inconsciente. Los desplazamientos y condensaciones en el 

discurso del inconsciente son sin duda alguna lo que en el discurso en general 

constituyen desplazamientos y condensaciones, o sea, metonimias y metáforas. 

(Lacan,1958-1959/2014, p.398) 

 

Sin duda alguna, esto lo pudimos observar en los ejemplos de los casos que se han 

expuesto en el capítulo anterior; podríamos en este punto volver a remitirnos al Hombre de 

las ratas, para poner uno de esos ejemplos y poder ver en ese joven soldado, en sus 

pensamientos obsesivos cómo se desarrolla y cómo se cumple esta cuestión del 

15 



 
 

desplazamiento y condensación del deseo en formaciones inconscientes que luego el sujeto 

desplegará en su vida misma como también durante el análisis. Este es el punto nuclear del 

origen de las fantasías freudianas como ya vimos.  

 

A partir de aquí en más, Lacan comenzará a plantear la existencia de una confusión 

en el concepto de objeto. La confusión radica en que si bien por un lado tenemos el objeto 

que se situaría en la realidad, por otro lado, y es aquí donde se desarrollará toda la trama, 

está el objeto que se deriva de la relación entre el sujeto y ese objeto. Quedando el objeto 

derivado de esta relación internalizado, y a partir de entonces pasaría a formar parte del 

mundo interno y subjetivo del sujeto en cuestión. Con este concepto y de a poco, el autor en 

su seminario comenzaría a introducirnos en su preocupación primordial que sería el 

abordaje de este objeto. Así es que Lacan (1958-1959/2014), a modo de argumentar su 

ambición por el estudio de este objeto comienza antes que nada a situar la conducta que el 

ser humano ha tenido a lo largo de los siglos referida a la búsqueda de un objeto del 

conocimiento, pasando desde la antigua Grecia con sus filósofos, hasta la derivada y 

sofisticada ciencia moderna. Siendo la búsqueda de un objeto y el intento de comprenderlo 

algo inherente al comportamiento del ser humano a lo largo de la historia. Todo este camino 

emprendido en dicha búsqueda, ha servido para aproximarse hacia una profundización 

incipiente acerca de la identificación del sujeto-objeto (p. 404). 

Lacan entonces tomará un camino de exploración que lo llevará a realizar profundas 

reflexiones acerca de ese objeto internalizado que recién mencionamos. Para esto utilizará 

una perspectiva a la cual él llama “sincrónica” la cual refiere que un sujeto no se constituye 

mediante una evolución lineal, sino que es producto del atravesamiento de varias 

dimensiones que ocurren de forma simultánea. En este punto comenzará a desplegar lo que 

será llamado como causación del sujeto, a fin de explicar cómo se relacionan estos 

elementos para dar nacimiento al sujeto del deseo. Es a partir de aquí que se llegará a la 

formulación del fantasma fundamental ($ - punzón - a) como la fórmula que demuestra la 

verdadera relación del sujeto con el objeto. De este modo el fantasma lo que hará será 

brindarle al soporte del deseo una estructura, ya que el deseo no podría tener su discurso 

por sí solo, sino articulado a otra cosa. Entonces si para Lacan la preocupación primordial 

radica en el estudio y profundización del objeto, su relación de éste con el sujeto y las 

consecuencias que de esta relación se desprenden, entonces nos formulamos la siguiente 

pregunta ¿Qué función cumple el objeto en la constitución del sujeto?. Se podría decir al 

respecto que: 

 

Ya me han escuchado articular las cosas lo bastante como para no asombrarse ni 

desconcertarse ni sorprenderse si propongo que el objeto a se defina ante todo 

16 



 
 

como el soporte que el sujeto se da en la medida en que flaquea -aquí, 

detengámonos por un instante y comencemos por decir algo aproximativo para que 

les resulte elocuente-, en la medida en que flaquea su certeza de sujeto - y luego 

retomo a fin de soltarles el término exacto, aunque demasiado poco elocuente para 

la intuición como para que yo no tema aportarlo de entrada-, en la medida en que 

flaquea su designación de sujeto. (Lacan,1958-1959/2014, p.406) 

 

Es en este sentido que aborda el tema del objeto a, a mi entender como aquello que 

se integra a la subjetividad de un individuo a modo de complementarlo, de darle soporte, de 

permitirle el acceso a una designación como sujeto. Además de toda esta cuestión, Lacan 

también hace una breve mención a la importancia del Otro, nombrándolo como el 

inconsciente mismo de un sujeto donde éste se encuentra en falta, lo desarrollaremos más 

adelante pero por ahora podemos decir que ese Otro sería el lugar del deseo, en el sentido 

de que es aquí, es en este lugar donde hay algo que falta al sujeto, requisito esencial para 

el devenir del deseo. A su vez incorpora también otro término que es clave, o mejor dicho 

otra función; para Lacan hay algo de lo real que ejerce una influencia fundamental en un 

sujeto. Este influjo existente de lo real se elevará y tomará la función de significante que ya 

veremos, siendo la relación del sujeto con este significante la relación esencial. Dicho esto 

se podría agregar que “Esa relación es la relación del sujeto con el significante, en la 

medida en que el sujeto no puede designarse en él, nombrarse en él, como sujeto. Tiene 

que compensar esa carencia poniendo, si me permiten, algo de su parte” 

(Lacan,1958-1959/2014, p.407). 

 Es a partir de estos elementos como base que Lacan emprenderá una especie de 

topología con el fin de describir y poder explicar esta causación del sujeto, los elementos 

que lo atraviesan y la fuerza que ejercen a nivel de su inconsciente, teniendo esta empresa 

una modalidad lógica de presentación del tema, en el cual pondrá un énfasis especial en el 

advenimiento del fantasma. A continuación en lo que resta de este capítulo se hará el 

esfuerzo de exponer los puntos principales de dicho trabajo.  

 

Desarrollaremos un poco más los elementos que hemos venido hablando. Para eso 

se utilizará nuevamente otro seminario de Jacques Lacan, el N°14, titulado La lógica del 

fantasma (1966-1967/2023), en el cual si bien se realiza un arduo trabajo de profundización 

sobre el tema, trataremos de resumir algunos de sus puntos principales. 

Como punto de partida de esta segunda parte podemos comenzar diciendo lo que 

de alguna manera ya se sabe, lo que hemos tocado también al inicio ya que forma parte de 

casi todo el recorrido del pensamiento freudiano y psicoanalítico en general. Es la cuestión 

de la existencia del sujeto y de cómo este se encuentra condicionado por la función del 

17 



 
 

retorno, al que llamamos repetición. Esto significa que un sujeto es moldeado, movido, 

llevado por esa fuerza de lo que retorna y que opera a nivel del inconsciente. Traigo esto en 

cuestión porque es desde ahí, desde la repetición que se inscribe el concepto del fantasma 

y todas aquellas reflexiones que Lacan emprenderá al respecto. Por lo tanto si estamos 

hablando del sujeto del inconsciente y de cómo aquello que retorna lo condiciona, entonces 

es necesario pensar al sujeto desde su articulación dentro de la fórmula del fantasma que el 

autor propone ($ - punzón - a) para llegar a comprender cómo este sujeto deviene tal. 

Entonces podemos decir que para Lacan (1966-1967/2023), el sujeto tachado o 

barrado ($) en esta fórmula representaría aquello que está desde el inicio, desde la base del 

pensamiento freudiano, es decir el sujeto del inconsciente mismo, aquello que retorna para 

dividir al sujeto. Quedando sujeto a este lugar o posición del discurso, barrado por aquello 

que lo constituye (p.10). Esto que lo constituye el sujeto en cuestión lo desconoce; no está 

al tanto de sus deseos inconscientes, de su falta, de su pulsión y por ende de su objeto, que 

lo estructura, lo divide y lo deviene inconsciente.  

Al otro extremo de la fórmula tenemos la “a” que como veremos más adelante 

corresponde con la esencia misma de toda esta constitución, desde donde se parte para 

edificar todo ese entramado complicado llamado sujeto barrado, sujeto en falta. En el 

medio, entre ambos extremos, Lacan sitúa al “punzón” que representa a ese operador 

lógico que articula la relación entre el sujeto dividido ($) y el objeto causa del deseo (a). 

Lacan lo forma a partir de la confluencia de dos vectores opuestos (los signos “<” y “v” 

invertidos) lo que simboliza un punto de cruce entre dos movimientos: el del sujeto hacia el 

objeto, como sujeto deseante frente al objeto, y el del objeto hacia el sujeto, siendo en este 

caso el sujeto objeto del deseo del Otro. El punzón por tanto no une ni separa, lo que hace 

es marcar el lugar de intersección donde el sujeto sostiene su deseo frente al objeto (p.11). 

Por esta razón el punzón viene a representar el “entre” del fantasma, cumpliendo también 

un papel de bisagra que permite el pasaje entre el campo de lo simbólico al que pertenece 

el sujeto del significante, y el campo de lo real al cual pertenece el objeto de goce.      

Entonces desde Lacan,  podríamos seguir haciéndonos preguntas del estilo: ¿Esta fórmula 

fundamental representa algún lazo?, ¿simboliza una conexión entre el sujeto y otra cosa 

llamada objeto a? Por lo que estamos observando sí, pero se continuará indagando al 

respecto.  

Siguiendo en la misma línea del  seminario que nos convoca, continuaremos ahora 

comentando un poco sobre lo que para Lacan constituye la estructura del Fantasma, o sea 

qué es lo que lleva el fantasma en su cuerpo. El autor en este sentido plantea que aquello 

que lleva en su estructura se puede resumir con dos nombres: deseo y realidad. Es a partir 

de este punto que se comienza a desplegar una metáfora, reduciendo estos términos a la 

figura de una superficie, específicamente de una estofa (tipo de tela o tejido, generalmente 

18 



 
 

de seda). Él expresa que dicha estofa tendría dos caras, un anverso y un derecho (deseo y 

realidad) pero que dicho material estaría tejido de tal manera que uno puede pasar de una 

cara a la otra sin percatarse de ello. Por esta razón resulta inútil articular el término “realidad 

del deseo” porque sería como verlos por separado, cuando en verdad no existiría entre ellos 

corte alguno sino más bien se trataría de una continuidad, de una sola sustancia (Lacan, 

1966-1967/2023, p.14). Estos planteamientos me recuerdan en parte a aquellos casos que 

vimos en el capítulo primero, y casi siempre pongo el ejemplo del Hombre de las ratas, 

donde en las fantasías inconscientes del protagonista de la historia se pueden observar una 

estructura con una función similar al de la estofa aquí planteada, en el sentido de que estas 

formaciones obsesivas que el sujeto sufría tenían articulado un deseo. 

Por otra parte, Lacan también propone la figura del cross-cap para representarnos 

una idea que va en sentido similar. A continuación comparto la figura: 

 

 

  Esta figura que es una especie de globo compuesto por líneas imaginarias, es 

traída a esta reflexión lógica para mostrarnos cómo se encuentra compuesta por paredes 

anteriores y posteriores que se cruzan en el camino, se confunden. A su vez sucede un 

corte entre las líneas que modificará la totalidad de la superficie, de dicho corte nacerá, por 

así decirlo, el sujeto (Lacan, 1966-1967/2023, p.16). Es también a partir de este primer corte 

que en toda la superficie deviene el objeto a, el cual se encuentra presente desde el inicio y 

en una relación fundamental con el Otro que ya veremos qué representa este Otro. Este 

anverso y derecho que integran esta figura topológica se unen y confunden al franquear un 

borde dice Lacan. Me ha parecido pertinente presentar de forma muy breve esta figura del 

cross-cap que no es tan fácil de comprender en primera mano,  porque es una de las 

formas primarias con las que Lacan intenta representar lo que lleva el fantasma en su 

estructura y restituir, al igual que con el ejemplo de la estofa, sus elementos de deseo y 

realidad que lo componen. Considero que ambas figuras lo que nos vienen a traer sobre 

todas las cosas es esta idea de la implicación de la figura del sujeto como un producto, el 

cual se encuentra sujetado a estos elementos que lo componen, que se relacionan y se 

continúan uno en el otro. 

19 



 
 

 

En este recorrido lógico que emprende el autor, lo que pretende hacer con sus 

términos, con sus símbolos y representaciones es intentar mostrar de algún modo la 

causación del sujeto, esto quiere decir  mostrarnos de dónde viene tal sujeto y por ende tal 

fantasma, por eso las formas que se acaban de presentar y otras figuras que a continuación 

buscarán continuar con esta misión. 

Pero hay algo importante que debemos remarcar y es que nada de estas cosas, de 

estos elementos que venimos desplegando  pueden vislumbrarse sin la relación del sujeto 

con el Otro, porque es a partir de la relación con este Otro que deviene el objeto a (Lacan, 

1966-1967/2023, p.17). Ahora bien, ¿qué quiere decir esto?, ¿qué es lo que entiendo 

acerca de este Otro?. Cuando Lacan hace referencia a este Otro, a lo que refiere es que un 

sujeto cualquiera no se determina como sujeto por sí mismo, no existe el sujeto en sí 

mismo. Más bien lo que existe es la manera en que éste es producido por otros ámbitos que 

lo fundan; porque cuando hablamos del Otro no nos estamos refiriendo a una persona en 

particular, a la madre, al padre, etc. Sino en verdad nos estamos refiriendo a eso que 

designa el ámbito del lenguaje, de la cultura, de las reglas y también de los significados 

compartidos. Esto significaría también que ni siquiera el deseo sería algo propio del sujeto 

en cuestión, sino que dicho deseo obedecería a una imposición, y lo que se impone es un 

campo simbólico donde el sujeto debe ubicarse. Por estas cosas es que cuando pensamos 

en los elementos constitutivos de la subjetividad, cuando hablamos del deseo, del goce, del 

objeto a, no podemos hacerlo por fuera de la relación con la dimensión del Otro, ya que 

tales elementos se engendran a partir de la misma.  

Para poder darle continuidad a lo dicho anteriormente, Lacan representa de una 

forma figurativa esta relación original sirviéndose del sistema de círculos de Euler. En la 

misma se aprecian dos círculos, uno corresponde al Sujeto (S) y el segundo que lo corta 

representa al Otro (A) y se puede ver cómo de la intersección entre ambos nace el objeto a. 

A continuación la imagen: 

 

 

 

20 



 
 

Entonces como una manera de sintetizar la función que esta representación nos trae 

y a partir de ella todo lo que se pueda desprender, Lacan lo resume en dos operaciones 

muy simples: 1) reunión, ligazón del sujeto al Otro; y  2) intersección, define al objeto a. 

Desde mi perspectiva creo que esta representación gráfica de los dos círculos, con 

los elementos que la integran y que se relacionan entre sí, si bien se sabe que no es la 

única forma que Lacan utiliza ya que se sirve de varias figuras lógicas, considero que puede 

llegar a ser de las más simples y relativamente suficiente para poder acercarse a una mejor 

comprensión del sujeto del inconsciente, nos ayudaría a conocer desde dónde parte el 

sujeto, de qué lugar simbólico viene inscripto y así poder intuir sus consecuentes 

elaboraciones. Tenemos con esto al sujeto que es un efecto de algo más, que viene de un 

Otro como campo estructurante del inconsciente, donde se implantará el objeto a que como 

ya vimos no se trata de un objeto material, sino más bien es la causa del deseo. 

Conociendo estos términos podemos entender un poco más acerca de lo que quiere decir 

Lacan cuando trae lo que él llama el sujeto tachado ($) que sería el sujeto en falta, el sujeto 

tomado por la dimensión inconsciente como ya lo mencionamos. 

Por otra parte se agrega otro término más a estas formulaciones lógicas. Hablo del 

significante (S), y de la cadena de significantes que se pueden desprender a partir del 

mismo (S2). Cuando Lacan (1966-1967/2023) habla del significante se está refiriendo al 

elemento que viene a aportar aquello que no está ahí, dice que es como el Fort-da en el 

sentido de que se funda en términos de presencia-ausencia. Pero no sólo es eso, también 

el significante al parecer no se encarga de designar la falta, lo que no está, más bien la 

engendra (p.19). Ahora bien, ¿qué nos quiere decir Lacan cuando menciona que el 

significante viene a aportar aquello que no está?, ¿qué es aquello que no está?  

Como ya lo vimos el sujeto barrado se origina a partir de un objeto en falta (objeto 

a), entonces como dicho objeto por sí solo parece que no pudiera darse paso a un sistema 

de significaciones, es ahí cuando aparece nuestro significante primero (S1), quedando este 

pasaje facilitado en la elaboración del discurso. Por lo tanto, lo que puedo deducir, 

interpretar, llegar a comprender de esta cuestión es que este S1 vendría a ser el mismo 

objeto a inscripto en el discurso inconsciente, pero llevado a un nivel de significante. 

 

 

Cabe mencionar algo que es fundamental y que se resume en el postulado que dice 

que solamente existe el sujeto como efecto de un significante y para otro significante. ¿Qué 

quiere decir esto en la voz de Lacan?     

21 



 
 

 En este punto trae el término denominado urverdrängung traducido como represión 

originaria, que da cuenta de lo que un significante representa para otro significante. Esto 

quiere decir que de un significante primordial se deriva otro u otros, por ejemplo; el sujeto 

tachado o barrado podría ser visto como un significante que se remite al significante primero 

que ya vimos.  Es por esta razón que el sistema de significantes funcionaría como una 

especie de cadena. Respecto al ejemplo dado del sujeto tachado: 

 

Si le damos el nombre de Urverdrängung, es porque aceptamos, y nos parece 

acorde con la experiencia, pensar lo que ocurre - a saber,  que un sujeto surge en 

estado de sujeto tachado - del siguiente modo: algo viene de un lugar en el cual se 

supone inscripto, y se dirige a otro lugar en el cual va a inscribirse de nuevo,  a saber 

de la misma manera  en que en otro momento estructuré la función de la metáfora, 

en la medida en que ella es el modelo de lo que ocurre en cuanto al retorno de lo 

reprimido. (Lacan, 1966-1967/2023, p. 20) 

  

Por esta razón se puede expresar que “El sujeto tachado es, como tal, lo que 

representa para un significante -el significante de donde él ha surgido- un sentido” (Lacan, 

1966-1967/2023, p.20). De esta manera se vislumbra cómo el significante primero, el 

significante amo, busca de alguna forma su continuidad con otros significantes los cuales 

pueden darle un soporte de sentido en la cadena discursiva.  Es aquí que también otras 

manifestaciones del inconsciente, como por ejemplo podría serlo un síntoma podría estar 

representando algo de ese significante primero. 

Fue necesario hasta aquí hablar un poco acerca de los elementos principales o 

básicos de la lógica que emergen relacionándose entre sí, y cómo cuya relación da paso al 

sujeto. Como se dijo más  al inicio de este trabajo, si bien Lacan separa las partes para 

poder explicar esta causación, en verdad el autor se sitúa desde una perspectiva sincrónica, 

esto quiere decir que los elementos se dan y se relacionan de una manera simultánea para 

dar paso al sujeto. También considero imprescindible primero haber presentado parte de 

esta causación para poder entender desde dónde partimos cuando hablamos del concepto 

de Fantasma. Entonces, y habiendo dicho todo esto, ¿qué es el fantasma?  

Lacan comparte al igual que Freud lo hizo, con su respectivo concepto ya expuesto 

en el primer capítulo, la idea de la importancia clínica que tiene el fantasma y como ella 

puede ser manipulada e interpretada en el análisis para entender la verdad que conlleva, al 

mismo tiempo que coincide en la importancia que tiene en la constitución de estructuras 

neuróticas diversas. Por otro lado también se plantea, aunque sea relativo y debatible tal 

vez, la idea de que el fantasma permanece a una distancia determinada de todas las cosas 

22 



 
 

que en términos de causación Lacan  ha expuesto en su análisis, como si se tratara de algo 

proyectado que toma distancia de su verdad. Respecto a su función se podría decir que: 

El fantasma parece aquí una suerte de muleta, un cuerpo extraño. Al usarlo se 

revela que tiene una función bien determinada: la de subvenir- podemos llamarlo por 

su nombre- a cierta carencia del deseo en la entrada del acto sexual. Es necesario, 

en efecto, que el fantasma se ponga en juego, se involucre, aunque sólo sea para 

dar los pasos de la entrada, para poner orden en la pieza. (Lacan, 1966-1967/2023, 

p. 349) 

El papel que el fantasma vendría a cumplir entonces, sería como el de un arreglo, 

una formación que encubre de algún modo aspectos del deseo y por eso la importancia de 

trabajarlo en análisis. Hay algo de la falta en juego, de la carencia que es de donde nace el 

sujeto y desde donde se termina proyectando el fantasma. Pero todo remite a esa falta a 

saber, al objeto; aunque no toda la proyección es falta, a pesar de que se parte de ella. 

Según Miller (1994/2011) no sólo hay un resto de muerte (falta-deseo) que se abre paso en 

el discurso del inconsciente, sino también existe un resto de vida (pulsión-goce). El goce 

también se pone en juego donde la pulsión busca su expresividad, quedando ambos 

aspectos condensados en las formaciones del inconsciente, como en el fantasma y también 

arraigados en la constitución de la totalidad del sujeto. Entonces tenemos por un lado a la 

falta relacionada al deseo y por otro al goce relacionado a la pulsión, ambas facciones que 

se originan y se manifiestan de manera simultánea remiten su verdad al mismo objeto a. 

Seguiremos tratando el tema del fantasma en el siguiente capítulo.  

 

23 



 
 

 CAPÍTULO 3. 
 
 La función del fantasma en la dirección de la cura analítica 

 
 

En este capítulo se pretende abordar la cuestión de la dirección de la cura y el papel 

que el tratamiento del fantasma cumple en la misma. Considero que el abordaje de este 

tema es apropiado porque sabemos que es un fenómeno muy frecuente el despliegue del 

fantasma por parte del analizante en un marco de análisis. Todo sujeto llega a consulta y en 

su proceso comienza a elaborar, proyectar y especialmente a trabajar junto al analista 

aquellas formaciones inconscientes que le aquejan, que le interpelan y de las cuales 

desconoce su verdad, su origen y busca una respuesta. En este punto ya conocemos 

también que el fantasma como organizador de gran parte de la subjetividad suele 

presentarse y expresarse en ideas, pensamientos y palabras como en todas las acciones 

que un sujeto lleva a cabo en un contexto de análisis como también fuera del mismo. Hay 

algo que demanda ser abordado y que el sujeto inicialmente no entiende, algo que no 

puede ver pero que con el pasar del tiempo podrá trabajar para volverlo consciente. Es por 

esta razón que en este capítulo se pretenderá dar cuenta de lo que significa el 

atravesamiento del fantasma en la dirección de la cura, pero para eso antes quisiera 

referirme a la distinción entre síntoma y fantasma. 

 Considero que diferenciar el síntoma del fantasma es fundamental en la dirección 

de la cura, porque ambos operan en niveles distintos de la estructura subjetiva, y por tanto 

requieren modos de intervención diferentes. El síntoma, por ejemplo, se presenta como una 

formación de compromiso, como un mensaje del inconsciente a ser descifrado, interpretado 

e inclusive resignificado; su tratamiento apunta a producir un saber sobre el goce que le da 

sostén. Por otro lado, el fantasma funciona como una escena fundamental que organiza la 

posición del sujeto respecto al deseo y al goce, en este caso no se trata de interpretarlo, 

sino más bien de atravesarlo (Miller, 1983/2007, pp.20-21). Es por estas razones que incluir 

esta distinción en el presente trabajo me parece muy pertinente, ya que a partir de la misma 

podemos entender que la dirección de la cura analítica no se limita tan solo a la 

interpretación del síntoma, sino que apunta también al encuentro con la estructura 

fantasmática que lo sostiene, lo que llevará durante el proceso analítico a una 

transformación mayor del sujeto.        

 

Para poder reflexionar acerca de esta diferencia partiremos de Miller (1983/2007), 

donde podremos hallar una referencia a las peculiaridades en el análisis de los sujetos 

neuróticos obsesivos y su diferencia con el histérico, como también las maneras en que 

éstos se presentan con sus fantasmas y sus síntomas en consulta. En primer lugar 

24 



 
 

encontramos que un aspecto muy característico del obsesivo es su frecuente estado de 

vigilancia, no sólo aquél estado que le impide descansar bien por las noches, sino el que 

lleva a cabo en su vida cotidiana. Aquí el problema que se presenta radica en tratar de 

comprender qué función cumple esta operación de vigilancia, de alerta constante del 

obsesivo (p.46). La respuesta la podemos encontrar al hallar la verdad de esta cuestión, y 

esta verdad trata de un intento por parte del sujeto de mantener la consistencia y 

permanencia de su Yo, generando estos estados de vigilancia como sus conductas 

obsesivas un agotamiento en el sujeto a veces importante.  

Dicho esto podemos preguntarnos ¿por qué sucede esto más allá del querer 

mantener una consistencia?, o mejor, ¿qué entrama todo este esfuerzo de vigilancia y 

control?. Lo que subyace aquí sería el conflicto que el sujeto tiene respecto a un deseo 

inconsciente (Miller,1983/2007, p. 46). Esta cuestión que vimos es observable en la 

dirección de la cura, también en el sentido de que los sujetos se presentan en las 

entrevistas con sus modos singulares de ser y de funcionar, y con sus respectivos 

fantasmas arraigados en dichos modos que suelen remitir a un deseo reprimido, es aquí 

donde Miller ofrece una perspectiva más amplia del concepto de fantasma, diferenciándose 

en ese sentido de Lacan :  

 

He encontrado en Lacan algo para dar una base a esa descripción. Todos esos 

comportamientos humanos son respuestas, que se concretizan cada vez de una 

manera peculiar, a la cuestión del deseo del Otro. Responden así cuando se les 

presenta A [A tachado], el Otro tachado. Por tanto, cada estructura clínica tiene, lo 

que se puede llamar, y así lo llama una vez Lacan, su propia ‘pantomima’, o sea su 

propia estrategia ante la cuestión del deseo del Otro. Diferente para el histérico y 

para el obsesivo, esa respuesta concreta es su fantasma en el sentido más amplio 

de la palabra. No en el sentido del fantasma fundamental, como resto de la 

operación analítica, sino su fantasma como ‘su manera de ser’. (Miller,1983/2007, p. 

47) 

 

  Es en este sentido del fantasma en relación al deseo que el mismo Lacan 

(1966-1967) en su Seminario 14, hará mención que no es para nada fácil abordar la verdad 

que subyace en el deseo. Expresa que tarde o temprano debemos enfrentarnos con esta 

cuestión de la verdad del deseo, siendo ésta aquella fuente de motivación de un sujeto que 

lo llevará a buscar respuestas en el análisis (p. 343). Por otro lado y respecto a la 

naturaleza de dicho deseo dirá que “(...) el deseo es falta en su esencia misma. El sentido 

de esto es que no hay objeto con el que el deseo se satisfaga, por más que hay objetos que 

son causas del deseo” (Lacan, 1966/1967, p. 343). Este último punto sería la razón por la 

25 



 
 

cual un sujeto anda por la vida a ciegas en la búsqueda incesante de algo, siempre 

gobernado por el deseo. Es así que cada sujeto con su estructura particular tendrá una 

relación diferente con este deseo: 

 

A decir verdad, en su interpretación y, aún más especialmente, en la interpretación 

general que ustedes harán de la estructura de tal o cual neurosis, el fantasma 

siempre deberá, en último término, inscribirse en los registros que he dado, a saber: 

para la fobia el deseo prevenido, para la histeria el deseo insatisfecho, para la 

obsesión el deseo imposible. Entonces, ¿cuál es el papel del fantasma en el orden 

del deseo neurótico? Pues bien, significación de verdad, dije. (Lacan, 

1966-1967/2023, p. 349) 

 

Entonces, como dijimos, en el análisis nos encontramos con sujetos que suelen 

presentar dificultades, cada uno de una forma particular que responde al tipo de relación 

que el sujeto mismo tiene con su deseo inconsciente, que es el deseo del Otro, y con la 

verdad que entrama.  Volviendo a las estructuras neuróticas desde donde partía Miller, ya 

hablamos algo del obsesivo, por tanto resta referirnos a la estructura histérica. Respecto a 

la histeria y su deseo que está en juego, existe una diferencia en cuanto a la cuestión del 

deseo del Otro. Si bien el problema del deseo del Otro en el obsesivo gira en torno a su 

propio ser en el Mundo, en el caso de la histeria es diferente, aquí en el sujeto histérico se 

tratará de buscar a la ‘otra mujer’. En este caso la función de esa otra mujer es central, 

como lo es también la cuestión del sexo, específicamente del Otro sexo que tanto para 

mujeres como para hombres se tratará del sexo femenino (Miller,1983/2007, p. 47). Para 

bajar a tierra lo que se acaba de plantear referido a quién es esa otra mujer y la cuestión del 

Otro sexo, el autor nos propone el ejemplo de un caso, se trata de una paciente que asiste 

para analizarse. Esta paciente que asistió a consulta presentaba un fantasma algo peculiar 

en torno al acto sexual, la cuestión central radicaba en que la mujer mientras tenía 

relaciones sexuales con un hombre solía fantasear que ese hombre estaba teniendo sexo 

con otra mujer que no era ella, es decir, a este hombre le ofrecía su cuerpo como el cuerpo 

de otra. Fue así que con el pasar del tiempo pudo lograr poner en palabras este tema 

después de varios años de análisis que había tenido con otro analista, como resultado, al 

parecer decidió por sí misma dejar atrás estas representaciones fantasmáticas y fue a partir 

de entonces que comenzó a tener dificultades para obtener el orgasmo ya que la mujer se 

servía de ese fantasma para poder lograrlo. Es así que en lugar de ese fantasma devino un 

síntoma. Aquí se comienza a observar una pequeña reseña de la división 

síntoma-fantasma, pero ya volveremos con eso. 

26 



 
 

Antes, me gustaría mencionar un tema que es clave y que suele aparecer en los 

sujetos que pasan por un proceso analítico. Además de la verdad del deseo como ya vimos 

la cual busca darse paso en el inconsciente, por otro lado también tenemos a las 

resistencias ya conocidas que el sujeto elabora y utiliza en las sesiones como respuestas a 

determinados estímulos verbales del analista que lo interpelan, para evitar así hacer frente a 

su verdad. De esta manera existen determinadas conductas del paciente como reacciones 

específicas, conductas evitativas, conductas transferenciales, omisiones en su discurso, 

ideas defensivas, inclusive el propio discurso imaginario que produce, mismo su fantasma 

puede considerarse parte de las resistencias. Estas son una de las representaciones de 

resistencia que comúnmente se nos figura a la hora de pensar al sujeto en un contexto 

clínico frente a un analista, y sabemos bien la importancia que tiene para el análisis que el 

analizante logre hacerlas consciente y con ello poder vencerlas. Pero existe otro tipo de 

resistencia más fundamental que éstas, la misma hace referencia a la consistencia de la 

estructura neurótica como resistencia. Cuando se habla de resistencia fundamental se está 

haciendo referencia a las formas de coherencia misma que tiene una estructura o 

construcción neurótica (Miller, 1983/2007, p. 49). 

Como ejemplo para comprender más este concepto podemos tomar la estructura del 

neurótico obsesivo como vimos al comienzo. La persona obsesiva logra construir en torno a 

su Yo formas muy rígidas, estructuradas y relativamente inflexibles que hacen que el sujeto 

funcione en el Mundo de determinada forma. Este sujeto se encuentra inmerso en una 

coherencia que le brinda cierta estabilidad, es a partir de entonces que sus modos de 

pensar y de actuar tendrán como empresa mantener esa estabilidad mencionada. Por otro 

lado y no menos importante, será necesario reconocer la existencia de una inercia, de una 

fijación como núcleo de esta trama, siendo mediante el atravesamiento del fantasma que 

podrá llegarse a tal descubrimiento y estudio. 

 

Volviendo a la distinción estricta entre síntoma y fantasma, Miller comentando a 

Lacan, nos trae la idea de que es común que los sujetos traigan junto a ellos sus síntomas. 

Dichos síntomas que generalmente producen malestar nos pueden servir como una puerta 

que nos conduzca al fantasma que lo determina. Es decir, el método de investigación 

psicoanalítica debería consistir en seguir esa dirección, ir del síntoma manifiesto, visible,  al 

fantasma inconsciente. Es entonces a través del síntoma que se llega al fantasma, y para 

decirlo de modo más claro, el fantasma sería la causa del síntoma. Para poder explicar 

mejor esta distinción el autor se servirá del grafo del deseo, de Lacan, el cual comparto a 

continuación: 

 

27 



 
 

 

​

 

Esta figura no sólo representa la diferencia entre síntoma y fantasma, sino también 

es una manera de mostrar ámbos términos en un sentido causal y poder ver cómo a su vez, 

los mismos están sujetos y obedecen a otra cosa:  

 

Observemos primero, arriba a la izquierda, el punto A [tachado] en S(A), punto del 

deseo del Otro. Inmediatamente abajo, tenemos $ punzón a, el fantasma, ubicado 

ahí como un tapón respecto de esa falta del Otro, lo que los ejemplos que di 

anteriormente ilustraban. En segundo lugar, veamos qué sigue inmediatamente 

abajo del fantasma: algo que Lacan escribe como s(A), y que es una de sus 

escrituras del síntoma. Por lo tanto el gráfico articula al síntoma como determinado 

por el fantasma, y a este último como tapón del deseo del Otro. (Miller, 1983/2007, p. 

52) 

 

Aquí podemos apreciar el modo en que cada uno de estos elementos se constituyen 

uno del otro, pero aún queda un paso más por dar, por explicar: 

 

Por último, señalemos que, en el gráfico, el fantasma aparece como punto último de 

bifurcación posible de la trayectoria que tiene punto de partida en $ punzón D y pasa 

28 



 
 

por d. Es decir que es el último lugar en donde aún es posible volver, retornar, a lo 

que puede ser consciente para el paciente. (Miller, 1983/2007, p. 53)  

 

Entiendo de este punto que en esta travesía que implica el pasaje por el síntoma 

hacia el fantasma y el atravesamiento de este último en la dirección de la cura, existe un 

lugar, un último término que es accesible a la consciencia donde un sujeto que parte de ahí 

puede volver al mismo lugar, es aquel lugar último posible de significación.  

Para ir concluyendo con esta distinción entre síntoma y fantasma presentaré el 

resumen de un caso que Miller expone en su trabajo, antes de profundizar más en el 

atravesamiento del fantasma. Este caso trata de una señora que acude al consultorio en un 

estado comprometido, presentando temblores y sufriendo episodios de pánico tanto en las 

entrevistas mismas como fuera de ellas, esto hacía que la mujer hablara muy poco en las 

entrevistas. Fue después de dos sesiones difíciles que logra comunicar que ya había 

pasado por un proceso analítico anteriormente el cual duró siete años y que desde hace un 

año no acudía a consulta. Los síntomas insoportables que padecía fueron la causa visible 

que la llevó a buscar ayuda con otro analista, pero sabemos bien que más allá de lo 

manifiesto está lo latente, se trataba de una demanda silenciosa que pretendía abrirse paso 

en el análisis y así ocurrió después de algunas sesiones más extensa de lo normal por su 

nivel de intensidad, al punto que otros pacientes debieron esperar su turno. La mujer hasta 

ese entonces sólo hablaba para decir cosas como que era imposible su mejoría, pero fue 

luego de esas dos o tres sesiones intensas que pudo elaborar algo distinto acerca de lo que 

le pasaba, y así fue que logró compartirlo con el analista después de siete años de silencio. 

Lo que ella relató fue lo siguiente; en medio de su pánico se le presentaba un pensamiento, 

un fantasma, este consistía en la idea de ponerse a un niño entre las piernas y orinar sobre 

el mismo. Lo más curioso aquí además de las características propias de esa fantasía, es 

que una vez que la paciente logró poner en palabras esa idea, el estado de pánico cedió 

(Miller, 1983/2007, p. 64). 

Bien, este caso me invita en lo personal a reflexionar sobre dos cosas en particular, 

primero me lleva a pensar sobre la cuestión de los tiempos de cada sujeto en un proceso 

psicoanalítico, me refiero a cómo hay sujetos que pueden resolver sus temas de una 

manera más rápida que otros, pudiendo  verbalizar sus pensamientos, sentimientos y 

fantasías de una forma relativamente más rápida, mientras que a otras personas les puede 

llevar mucho más tiempo, inclusive después de haber pasado por más de un proceso con 

diferentes analistas. Cada quien tiene sus tiempos y en esto se centra la importancia de 

poder evitar los apresuramientos y las ansiedades por parte del profesional.  

Como segundo punto de reflexión, me parece pertinente este caso para pensar el 

tema que venimos desarrollando, creo que es un buen ejemplo que ilustra el modo en cómo 

29 



 
 

el fantasma aparece como causa del síntoma, ya que en este caso en particular se puede 

apreciar claramente que aquellos síntomas que torturaban a esta señora tenían como base 

un fantasma bien articulado, por otro lado también podemos ver que la resolución o el cese 

de su estado de pánico devino después de que ella pudo poner en palabras aquel fantasma 

que durante tantos años llevaba reprimido. Este ejemplo también nos puede ser útil para 

entender que en la clínica no es conveniente quedarse únicamente con la interpretación que 

le podamos dar a un síntoma, sino que es fundamental poder explorar más allá del mismo, 

para así llegar al descubrimiento del fantasma que le da su soporte y prevalencia. 

 

En lo que respecta al atravesamiento del fantasma en sí y al fin del análisis, Miller 

(1994/2011), plantea que en un primer momento Lacan consideraba el fin del análisis 

cuando un sujeto se enfrentaba y asumía su carácter mortífero, siendo la noción de la 

muerte un requisito imprescindible para la existencia de un sujeto. Cuando hablamos de 

esta noción de la muerte en la constitución de un sujeto nos estamos refiriendo a su 

inscripción en la falta, donde se encuentra fijado a una pérdida y desde donde nace el 

deseo. Es entonces que al tomar conciencia de este aspecto mortificante no quedará otro 

camino para el sujeto que elaborar en soledad su propia muerte, además cabe mencionar 

que esta muerte no es algo que pueda ser intercambiado, sino que el sujeto quedará 

radicalmente inmerso en su soledad (p. 378). Entonces desde este primer concepto del fin 

del análisis lo que se espera es que el sujeto se dirija hacia su ser-para-la-muerte y por 

ende reconocerse como sujeto tachado ($). 

En un segundo momento se comienza a develar otro aspecto del sujeto que se 

articulará también al fin del análisis. Ya vimos que en términos de causación existe un resto 

de muerte que vinculamos a la falta y al deseo, pero ahora también empieza a desplegarse 

otra faceta, la del resto de vida. Es a partir de aquí que Lacan encontrará en la significación 

del Falo freudiano el inicio de lo que posteriormente denominará como objeto a. Este resto 

de vida consiste en lo siguiente; si bien ya sabemos ahora que el sujeto es un sujeto 

mortificado, la novedad radica en saber que no lo es en su totalidad, porque dicho resto de 

muerte necesita un complemento,  es entonces este complemento al que Lacan llama resto 

de vida, y es en este lugar mismo donde se ubicaría el fantasma como complemento 

mediado por el resto de vida.  

La dedicación que por años Lacan llevó a cabo sobre el estudio de este resto de 

vida y su relación directa con el concepto del falo, hizo que esta significación del falo tuviera 

un lugar central en su enseñanza, refiriéndose a dicho concepto en términos de 

identificación. A partir de aquí el sujeto no se identificaría con su ser-para-la-muerte sino 

que preferiría identificarse con el falo, es decir, con lo que hay de vida en su ser. El fin del 

análisis entonces, pasaría a ser abordado en términos de identificación-desidentificación 

30 



 
 

respecto al falo, siendo la desidentificación una condición necesaria para la asunción del 

ser-para-la-muerte, como también para poder lograr nuevos usos del falo. Entonces 

encontramos en este momento de reflexión de Lacan que el primer pase correspondería a 

la asunción del ser-para-la-muerte, que un segundo pase es la desidentificación fálica, pero 

que en verdad recién posteriormente en un tercer momento Lacan aportaría lo que él llamó 

pase en su sentido radical, cuando el fin del análisis ya no era tratado en sus términos de 

muerte y de identificación  (Miller, 1994/2011, p. 379). 

Es a partir de este momento que se comienza a vislumbrar un nuevo término 

vinculado al resto de vida que venimos hablando, me refiero a la cuestión del goce que no 

cesa de aparecer y de manifestarse en el inconsciente de un sujeto, en sus formaciones y 

en las proyecciones que puede elaborar: 

 

¿Qué es la Cosa cuando lo que está en juego es el sujeto?¿Cuál es la verdadera 

relación entre el sujeto y la Cosa de la que él constituye la negación, el negativo? Ya 

dije bastante acerca de este Otro del sujeto cuyo negativo él es, como para que no 

sorprenda al decir que es el goce. Así (...) Lacan confronta directamente el sujeto 

tachado, que le debemos, con el ello freudiano, y dice que en relación con el lugar 

del goce el lugar original del sujeto es una ausencia, un vacío en el que al mismo 

tiempo se deja reconocer la Cosa más próxima a él. Se impone pues bautizar el 

resto de vida mediante un término nuevo: el resto de vida es un resto de goce. De 

donde surge la problemática que articula $, en su valor de negación y de ausencia, 

con a como resto de goce. (Miller, 1994/2011, p. 380) 

 

Lo que aquí se plantea es una nueva formulación de ese resto de vida que veníamos 

hablando. Ahora planteada en términos de goce, la cual se puede deducir que es esa Cosa 

a la que se refiere Lacan, y al mismo tiempo es el objeto a. También podemos entender que 

si bien el vacío, la ausencia es el lugar original del sujeto desde donde parte el mismo como 

$, podremos encontrar que al mismo tiempo tal vacío es también el lugar desde donde se 

origina el resto de goce.  Podemos decir que es en torno al problema que se desprende de 

la relación del sujeto en falta con el resto de goce que se comienza a vislumbrar un tercer 

pase en la cura analítica, y aquí sí referido el pase en sentido estricto. En este tercer pase el 

fin del análisis ya no tiene tanto énfasis en lo que respecta a cuestiones de identificación, 

por el contrario lo que se busca obtener aquí es un reconocimiento, se pretende que el 

sujeto pueda reconocerse en su resto de goce, esto significa de algún modo el 

reconocimiento del ser, del ser de goce. Entonces se podría decir respecto al pase y su 

relación con el fin del análisis: 

 

31 



 
 

Todos los escritos y seminarios de Lacan que giran en torno al pase como fin de 

análisis se realizan siempre por partida doble: por un lado según la vertiente del 

deseo, y por otro lado según la vertiente de la pulsión; por un lado el descubrimiento 

de la pérdida vinculada al deseo, pero también en forma correlativa, el 

descubrimiento de la ganancia vinculada a la pulsión. Hallarán entonces este 

balanceo, estas formulaciones antitéticas en todos los textos de Lacan que apuntan 

al pase. (Miller, 1994/2011, p. 382)   

 

Ahora bien, en este entramado de resto de muerte y resto de goce desde donde un 

sujeto parte y donde el mismo se encuentra inscripto, parte la pregunta ¿dónde queda el 

fantasma y su atravesamiento en todo esto?. Para responder esta pregunta considero 

necesario desde Miller (1994/2011), primero que nada comentar que el autor plantea que el 

trabajo original del propio Lacan, La Lógica del Fantasma, en verdad es una lógica de la 

cura. No es una lógica cualquiera, lo que allí se realiza en sus operaciones de unión y de 

intersección como ya vimos en el capítulo anterior de este trabajo, es un esfuerzo que 

Lacan realiza para representarnos la causación del sujeto. Es decir, poder llevarnos a 

comprender cómo es que a partir de un significante nace un sujeto en falta, sujeto en 

calidad de conjunto vacío, pero también cómo éste se complementa con un resto, llamado 

objeto a (p. 385).  

  El fantasma sería entonces aquel extremo que se desprende de esta operación, 

condensa en su cuerpo la asociación en su forma más sofisticada entre el significante y el 

resto de goce. Cuando hablamos del fantasma entonces hablamos de un enunciado que 

está vinculado a la función del goce por parte del sujeto y por lo tanto estaríamos 

refiriéndonos a una conjunción entre el sujeto y el goce. Otro aspecto a tener en cuenta es 

que el fantasma, como ya hemos hecho referencia al inicio, es aquella formación que le da 

soporte al deseo, pero que al mismo tiempo eclipsa a la pulsión. Es por lo tanto un objetivo 

clave en la dirección de la cura tratar de facilitar al sujeto el descubrimiento de esta pulsión 

que se encuentra íntimamente relacionada al objeto a y al goce.  Es por lo tanto la lógica del 

fantasma una lógica de la cura, que será llevada a cabo mediante el atravesamiento del 

fantasma el cual conducirá a una deflación del deseo y especialmente significará una nueva 

alianza con la pulsión (Miller, 1994/2011, p. 387).  

En este programa sobre la cura que Lacan propone, no solo se pretende que el 

sujeto llegue a reconocer lo que le es imposible relacionado al deseo, sino también se 

busca que pueda reconocer aquello que es posible y que se encuentra vinculado a la 

pulsión y al goce:  

 

32 



 
 

Noten que de esto siempre hablará con ese acento. Por un lado este goce es real, 

no cesa, pero en otro sentido jamás deja de ser posible para el sujeto; la cura 

concluye en esa vertiente, en un Está permitido, no está prohibido. De ese modo 

siempre hallarán lo posible abrazado al goce del objeto a en Lacan. No se está en el 

registro de la obligación y la prohibición, ni en el de lo imposible, sino por el contrario 

en el registro de lo posible. Es posible que el sujeto lo acepte, se le ha vuelto posible 

asumirlo. (Miller, 1994/2011, p. 388) 

 

Es en este sentido en que concluye la cura para Lacan, la cual gira en torno al 

reconocimiento de las vertientes de imposibilidad-posibilidad por parte del sujeto. Pero para 

poder lograrlo es necesario atravesar el fantasma, y explorar a qué este fantasma está 

sujeto, o mejor dicho, qué es lo que el fantasma lleva en su estructura, a qué deseo le 

brinda soporte y a qué pulsión remite. Establecer una nueva alianza con esta pulsión 

descubierta, aceptar que es posible y permitido el goce, es fundamental para la cura.  

 

 

33 



 
 

Conclusiones 
 
 
A lo largo de este trabajo se han incorporado autores fundamentales y teorizaciones 

que nos fueron guiando para poder responder aquellas preguntas que nos hicimos en el 

inicio: ¿qué es el fantasma?, ¿cómo se relaciona la teoría freudiana de fantasía con la 

noción de fantasma desde Lacan?, ¿cuáles son los elementos o dimensiones que 

componen al fantasma según Lacan?, ¿cómo funcionan y se relacionan entre sí estas 

dimensiones?. Fue a partir de entonces que se propuso integrar las dos grandes vertientes 

psicoanalíticas para poder responderlas, las correspondientes a Freud y Lacan. Para lograr 

este objetivo, en la primera parte nos servimos del diccionario psicoanalítico de  Laplanche 

y Pontalis (2004), el cual nos brindó un recorrido por el concepto de fantasía en Freud, que 

como vimos refiere al antecedente directo del término fantasma. En este primer recorrido 

pudimos apreciar parte de la evolución del término fantasía, mencionando la trascendencia 

que tuvieron las primeras obras de Freud en la construcción del concepto, como en la 

importancia que tienen las fantasías en la constitución de las neurosis, donde se le otorga 

un lugar de privilegio a la dimensión inconsciente. Pudimos ver en la Carta 52 (1896/1992), 

un germen o puntapié del concepto de fantasía que daría lugar a posteriores 

profundizaciones. El mismo se trató de  un primer intento por sistematizar el aparato 

psíquico por parte de Freud, donde se lo presenta como una estructura estratificada por 

sistemas de inscripción en los cuales existen niveles, y donde en cada uno de ellos los 

hechos y huellas mnémicas sufrirán nuevas resignificaciones, otorgándole tanto a los 

recuerdos como a los traumas un origen ficticio, comenzando de esta forma a situar al 

sujeto en su vida fantasmática. Aquí también pudimos apreciar un primer momento en 

donde el síntoma es considerado como resultado de una representación subjetiva, de una 

fantasía, y no como producto de una relación directa con un hecho puntual. En este punto, 

el concepto de deseo inconsciente tomará un papel central en la estructuración de las 

fantasías inconscientes y por ende en las estructuras neuróticas. También pudimos apreciar 

otros trabajos del mismo autor que ofrecen un trato más profundo sobre la cuestión del 

deseo y su vínculo con las fantasías inconscientes, es así que Freud (1909/1992), expone 

un caso de neurosis obsesiva, tratándose el caso de un joven soldado, el cual sufría de 

pensamientos que lo torturaban y generaban un monto importante de angustia, vimos que 

en estas representaciones obsesivas, las cuales tenían forma de castigo, quedaban fijadas 

las figuras de su padre y de su enamorada, y cómo en el atravesamiento de estas 

estructuras lo que se encontró fue un deseo reprimido de castigo hacia la figura paterna 

junto a un sentimiento de odio que le daba sustento.  

34 



 
 

Siguiendo en la misma línea referida a la estructura de las fantasías como 

confluencia de aspectos inconscientes reprimidos, pudimos ver también en Freud 

(1910/1992), cómo el recuerdo que aquí se nos presenta de Leonardo Da Vinci, se trata en 

verdad de una fantasía infantil, sujeta a avatares de la infancia del propio Leonardo y en 

relación con sus figuras parentales, condensando en el cuerpo mismo de la fantasía del 

cuervo elementos inconscientes como deseos y defensas. Las conclusiones que de este 

análisis se desprenden coinciden con lo manifestado en la Carta 52, la cual sugiere que 

existen recuerdos que no tienen una relación directa con los hechos históricos de la vida de 

un sujeto, sino que se tratan de una construcción subjetiva, de una resignificación que 

aparece en algún momento del desarrollo. Por otro lado, siguiendo con las reflexiones de 

Freud (1919/1992), pudimos notar que aquí el foco estuvo puesto en las fantasías de 

castigo, específicamente en estructuras perversas, donde se pudo mostrar las diferentes 

fases de la construcción de dichas fantasías que si bien se inician en la infancia, continúan 

en la edad adulta con otras formas, tanto en lo que respecta a las fantasías mismas como 

también a conductas sexuales diversas de la misma índole.  

 

En una segunda parte de este trabajo presentamos inicialmente un pasaje 

conceptual entre las dos grandes vertientes del concepto de fantasía. En este sentido 

pudimos apreciar cómo Lacan (1958-1959/2014) expresa sus coincidencias con Freud en lo 

que respecta a la importancia central que tiene el deseo inconsciente en la constitución de 

las fantasías, como también coincide en que el deseo no tiene relación directa con el 

principio de realidad, sino que es un constructo subjetivo. Ya en un segundo momento nos 

embarcamos en el pensamiento lógico de Lacan (1966-1967/2023), donde el autor 

emprende una modalidad singular, un lenguaje lógico, para explicar el concepto de 

fantasma fundamental en donde la causación del sujeto cumple un papel clave para el 

surgimiento del sujeto mismo y para la proyección del fantasma. Aquí pudimos observar que 

la preocupación primordial de Lacan radica en la reflexión en torno a un objeto, y cómo este 

objeto que funciona como esencia misma, hace al surgimiento del sujeto barrado ($), siendo 

la relación del sujeto con el objeto, una relación real. El sujeto por tanto, producto de una 

falta ha de nacer como sujeto deseante y al mismo tiempo como sujeto que goza. Vimos 

también que es a partir de esta relación fundamental que se proyectará el fantasma como 

formación inconsciente, el cual tendrá a su vez un lugar de privilegio en el campo del 

análisis mediante el atravesamiento del fantasma, que como ya vimos en Miller (1994/2011), 

será imprescindible dicho atravesamiento en la dirección de la cura, pero habiendo también 

entendido de antemano y no menos importante, la distinción entre síntoma y fantasma 

desarrollada también en Miller (1983 /2007).  

 

35 



 
 

Entonces, después de todo este recorrido que hemos hecho, resta hacerse las 

siguientes preguntas: ¿se pudo contestar aquellos interrogantes planteados al inicio de este 

trabajo?, ¿se logró cumplir con los objetivos, respecto al logro de una comprensión 

adecuada y una correcta descripción del concepto de fantasma?. Desde mi perspectiva creo 

que sí, se logró dejar plasmada la esencia de lo que el fantasma es, de cómo se origina y 

estructura mediante la relación de sus componentes, y cuán importante es su abordaje para 

el psicoanálisis en relación a la dirección de la cura.   

 

 

36 



 
 

Referencias bibliográficas    
 

 
Chemama, R. (1998). Diccionario del psicoanálisis: Diccionario actual de los significantes, 

conceptos y matemas del psicoanálisis. Barcelona: Paidós 

 

Freud, S. (1992). A propósito de un caso de neurosis obsesiva (El “Hombre de las ratas”). 

En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras completas (Vol. X, pp. 119–195). Amorrortu. 

(Trabajo original publicado en 1909). 

 

Freud, S. (1992). Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci. En J. L. Etcheverry (Trad.), 

Obras completas (Vol. XI, pp. 59–127). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 

1910). 

 

Freud, S. (1992). Carta 52 (6 de diciembre de 1896). En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras 

completas (Vol. I, pp. 274–280). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1896). 

 

Freud, S. (1992). Pegan a un niño. Contribución al conocimiento de la génesis de las 

perversiones sexuales. En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras completas (Vol. XVII, pp. 

177–200). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1919).  

 

Lacan, J. (2014). El seminario. Libro 6: El deseo y su interpretación (1958-1959). Buenos 

Aires: Paidós. 

Lacan, J. (2023). El seminario. Libro 14: La lógica del fantasma (1966–1967). Buenos Aires: 

Paidós. 

Laplanche, J., Pontalis, J.-B., & Lagache, D. (2004). Diccionario de psicoanálisis. Buenos 

Aires: Paidós.  

Miller, J.-A. (2011 [1993-1994]). Donc. La lógica de la cura. Buenos Aires: Paidós. 

Miller, J.-A. (2007 [1983]). Dos dimensiones clínicas: síntoma y fantasma. Buenos Aires: 

Manantial. 

 

37 


