s

Facultad de

UNIVERSIDAD P51C010g1a
DE LA REPUBLICA UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA
URUGUAY

Universidad de la Republica

Facultad de Psicologia

El fantasma a través de sus elementos

Trabajo Final de Grado
Modalidad: Monografia
Estudiante: Christopher Moraes
Tutora: As. Dra. Verdnica Pérez

Revisor: As. Dr. Marcelo Novas

Montevideo, Uruguay.
Octubre, 2025



indice
RS UM BN . ... e 2
INETOAUCCION. . . e e e 3

Capitulo 1. Antecedentes del fantasma.

(ASPECTIOS GENEIAIES). ... et 4
1.1 Algunas obras fundamentales para el estudio de las fantasias....................... 6
Capitulo 2. ;Qué es el fantasma para Jacques Lacan?..........ccccccveeeiviiiiiiieeeeeeeeene 14
2.1 Pasaje conceptual....... oo 14
2.2 Lalogica del fantasma..........oooiiiiiiiiiiiiie s 17

Capitulo 3. La funcion del fantasma en la direccion de la cura analitica

............................................................................................................... 24
3.1 Distincidn entre sintoma y fantasma...............ooii 24
3.2 Atravesamiento del fantasma.............oooiiii 30
CONCIUSIONES. ... ettt 34

Referencias bibliograficas. ... 37



Resumen

Este trabajo busca articular y describir el concepto de fantasma desde Jacques
Lacan y los elementos principales que lo constituyen. Para poder lograrlo, en un primer
capitulo se ofrecera un recorrido por su antecedente directo: el término fantasia en Sigmund
Freud, en donde se le otorga al deseo inconsciente un papel fundamental en la
estructuracion de las fantasias. En un segundo capitulo se expondra al inicio del mismo un
pasaje conceptual entre ambos términos, para luego poder desarrollar desde Lacan lo que
se denomina como causacion del sujeto, junto con sus elementos principales, los cuales se
relacionan y se ponen en juego, para poder apreciar con ello la manera en que se produce
el sujeto y como se proyecta el fantasma, esto nos ayudara a entender de una mejor
manera de qué trata el fantasma y cémo esta constituida su estructura. Para finalizar, se
abordara el concepto del fantasma en relacion a la cura analitica, poniendo énfasis en la
importancia que tiene el tratamiento de dicha formacion en la clinica, teniendo en cuenta el
concepto de atravesamiento del fantasma. Durante el trabajo se presentaran de manera
breve, narraciones de algunos casos brindados por los propios autores citados que

ayudaran a lograr una mayor comprension de los conceptos aqui abordados.



Introduccion

El presente trabajo se enfocara en realizar un abordaje acerca de la nocion
psicoanalitica del fantasma. Respecto al motivo de la eleccion del tema, el mismo se deriva
del recorrido bibliografico que he llevado a cabo a lo largo de mi pasaje por distintas
instancias de la carrera en la Facultad de Psicologia, como también de aquellas preguntas
que han surgido a raiz de dichas lecturas de caracter introductorio. De esta manera,
preguntas como ¢ qué es el fantasma?, ;cdmo se relaciona la teoria freudiana de fantasia
con la nocion de fantasma desde Lacan?, ¢ cuales son los elementos o dimensiones que
componen al fantasma segun Lacan?, como funcionan y se relacionan entre si estas
dimensiones?, entre otras preguntas, fueron las razones por las que he optado por querer
investigar mas sobre el tema, a objeto de poder responder estas preguntas, y con ello,
poder llegar a un mayor conocimiento y comprension del concepto.

Cabe destacar también el significado que dicho concepto tiene para la clinica, ya
que el abordaje del fantasma puede tener efectos positivos en la vida de los sujetos que
consultan, en el sentido de poder habilitar una mayor comprension de si mismos, a su vez
que los encausa hacia una posible cura. Por esta razén considero importante su abordaje, y
también porque se trata de un tema inherente a todo ser humano que nos permite a través
de su investigacion en la clinica tener acceso a dimensiones constitutivas de cada sujeto

que se analiza.

Antes que nada, para poder comenzar a profundizar sobre la nocidon misma del
fantasma, es importante primero hacer una mencién y un breve desarrollo de su

antecedente freudiano, el concepto de fantasia.



CAPITULO 1.

Antecedentes del fantasma

El término fantasma tiene un antecedente directo elaborado por Sigmund Freud. Nos
estamos refiriendo al concepto de fantasia (phantasie en aleman), que si bien son similares
tienen algunas diferencias, como por ejemplo, en lo que refiere a las extensiones de dichos
conceptos. Para poder realizar este breve desarrollo del concepto Freudiano me apoyaré
inicialmente en el diccionario psicoanalitico de Laplanche y Pontalis (2004).

Para estos autores el concepto de fantasia ha tenido diferentes niveles: al principio
Sigmund Freud se referia a dicho término para dar cuenta de la actividad fantaseadora del
ser humano, especificamente de los suefios diurnos, comparando su estructura y elementos
con los de los suefios nocturnos (Laplanche y Pontalis, 2004, p.140). Cuando Freud habla
de los suefios diurnos esta haciendo alusién a las escenas, novelas, episodios y ficciones
que pueden ser generados por un sujeto mientras éste esta despierto. Estas formaciones
tienen caracter de compromiso para el psicoanalisis y por lo tanto merecen especial
tratamiento y exploracion. De este modo, se puede decir también que la naturaleza de las
Fantasias pertenece al orden de lo ficcional, siendo estrictamente imaginarias y opuestas al
Principio de Realidad. Por otra parte, el término de phantasie ha sido producto de las
repetidas reflexiones de Freud acerca de los conceptos contrapuestos de mundo interior -
mundo exterior, como también del de realidad psiquica, siendo este mundo interior
estructurado y regido por las dinamicas psicolégicas y emocionales de un sujeto el cual
encuentra su satisfaccién en lo imaginario, mientras que el mundo exterior que condiciona al
sujeto por medio del sistema perceptivo le impone el principio de realidad (p.139).

En un segundo momento, Freud utiliza la expresion de fantasia inconsciente para
hacer referencia a una concepcidén mas subliminal o preconsciente del término, pero sin
llegar a un establecimiento claro del mismo en el sentido topico. Pero si en una tercera
etapa ya se puede apreciar un tratamiento del término mas comprometido con el nivel
inconsciente, que articula al deseo inconsciente como nucleo y generador de las fantasias.

En este nivel las fantasias no son meras construcciones imaginarias, como lo
pueden ser en los sueinos diurnos. Lo que enfatiza Freud en esta etapa es la idea de que
algunas fantasias especificas suelen cumplir un papel de fachada, es decir, pretender con
ciertas apariencias, con determinadas formaciones de caracter imaginario, ocultar verdades
acerca del sujeto, de su sentir y de su desear inconsciente. Por lo tanto, las fantasias
inconscientes también cumplirian un papel de defensa donde el sujeto podra proyectar en
sus objetos internos ciertas conductas y deseos que no podria realizar en la vida real. Este

seria un modo basico para entender las fantasias como mecanismo de defensa. Este tipo



de fantasias pueden ser trabajadas en el proceso analitico para poder extraer de ellas aquél
elemento constitutivo de las mismas y asi poder llevarlo a una reflexion consciente. El
deseo inconsciente, de esta manera seria un elemento fundante de las fantasias
inconscientes, fantasias que a su vez configuraran toda la vida del sujeto, sus acciones, e

inclusive sus elecciones.

Dicho esto, y continuando con los aportes de Laplanche y Pontalis (2004) podriamos
decir que si bien Freud nunca realizé una division de forma explicita del término, se podria
de todas formas diferenciar las fantasias de la siguiente manera: fantasias conscientes
(suenos diurnos), inconscientes y originarias (p.138), aunque también como ya se
menciond, en la evolucién del término por momentos se puede entrever un nivel
preconsciente del mismo. Respecto a las fantasias originarias (urphantasien en aleman), las
mismas son construcciones psiquicas de caracter universal, esto significa que se diferencia
de las fantasias personales que son constructos individuales; mientras estas ultimas
obedecen a la singularidad e historia de cada sujeto, las fantasias originarias no necesitan
de sucesos reales para su formacion, y por tanto no se sirven de recuerdos para existir,
éstas son fundadas por estructuras inconscientes comunes y se relacionan a los mitos
culturales, siendo una especie de mitologia individual. Por otra parte tienen la particularidad
de poder ser hereditarias, asi una persona puede tener determinadas fantasias que en
verdad fueron originadas en el pasado antes de su nacimiento y en otra época.

Existen, entonces, tres tipos de fantasias originarias: la escena primitiva, donde el
nifo imagina estar presenciando a sus padres mientras estos tienen relaciones sexuales; la
seducciodn, en esta fantasia el infante se imagina siendo seducido por un adulto; y la
castracion, que, en el caso del nifio, trata de fantasias relacionadas a la amenaza o pérdida
del pene, mientras que en el caso de la nifia trata de la percepcion de estar castrada.

Pero segun estos autores, Freud da un paso mas con su investigacion y ubica las
fantasias en la base de las neurosis. Asi fue que a fines del siglo XIX y principios del XX
surgieron importantes aportes teéricos, los cuales fueron orientados a elaborar una reflexion
acerca de la etiologia de las neurosis y otras condiciones psiquicas, con el fin de poder
descubrir la causa de las mismas, resultando también de estas reflexiones la vinculacién
con las fantasias. Un ejemplo de ello es como Freud destaca la frecuencia y el poder
fundacional de las fantasias en la histeria en sus Estudios sobre la histeria (1895), donde le
atribuye también una dimension inconsciente a las fantasias. Por otro lado, en La
interpretacion de los suefios (1900), el mismo autor ubica a las fantasias inconscientes
como punto de partida de la creacion de los suefios nocturnos. Por esta razén los suefos
seran tratados en el psicoanalisis con especial importancia ya que la investigacion de sus

elementos y dindmicas pueden reconducir, en el trabajo del suefio, a una comprension mas



profunda de la subjetividad del sujeto, de su constitucion, como también de sus deseos
reprimidos. Dicho esto, me gustaria hacer una breve sintesis sobre otros trabajos que
también fueron fundamentales en el psicoanalisis para comprender la dinamica de las
fantasias, su relacién con el deseo y su importancia en la constitucion de las neurosis; estas

obras podrian ayudarnos a entender un poco mas dicha relacion.

Para empezar me gustaria referirme a la Carta 52 que Freud dirige a Fliess el 6 de
diciembre de 1896, en donde se describe una de las primeras tentativas para sistematizar el
aparato psiquico. Si bien este texto tiene la forma de una correspondencia privada y no
constituye un escrito teérico acabado, en él se agrupan varias intuiciones que anticipan con
claridad las grandes elaboraciones freudianas posteriores. Se trata de una especie de
borrador donde Freud propone una concepcion del aparato psiquico como un sistema
estructurado por estratos de inscripcion, por reglas temporales diferenciadas y por un modo
particular de funcionamiento del recuerdo y del deseo.

Uno de los nucleos mas significativos de esta carta es la formulacién del aparato
psiquico como estratificado en distintos niveles o sistemas de inscripcion. Cada uno de
estos sistemas estaria destinado a un modo especifico de procesamiento de los estimulos,
desde la percepcién sensorial inmediata hasta las huellas mnémicas mas profundas. Segun
esta perspectiva, la actividad psiquica no seria un flujo continuo indiferenciado, sino que se
organiza como una serie de registros sucesivos, por los que las experiencias atraviesan y
se reescriben en el desarrollo psiquico, a su vez que condiciona la actividad de recordar.
Los recuerdos por tanto se vuelven ficticios, ya que han sido desfigurados por el
inconsciente. Continuando en el mismo sentido, este concepto de registros por sistemas
multiples le permitié a Freud (1896/1992) comprender que la experiencia no se inscribe una
sola vez ni de un modo definitivo, sino que se reelabora en distintas fases del desarrollo
adquiriendo significaciones nuevas cada vez que es reinscripta en un nuevo sistema o nivel
(p. 276)

Freud lo expresa de un modo como si la mente fuera una estructura constituida por
capas de huellas, sin que las anteriores desaparezcan, pero modificando su sentido a
medida que se producen nuevas traducciones. Desde este marco, el autor plantea que una
experiencia puede cobrar caracter traumatico no en el momento en que ocurre, sino en un
segundo tiempo, cuando es resignificada a partir de otro momento del desarrollo psiquico.
Este punto es fundamental en la teoria de las neurosis, ya que se cambia el foco desde un
hecho puntual en el desarrollo de un sujeto hacia el proceso de construccion del trauma y
del sintoma, en donde la fantasia y el deseo cumplen un papel estructurante. De esta forma
una vivencia infantil puede permanecer como una inscripcién muda, y mucho tiempo

después adquirir una significacién que la transforma en patégena.



Esto se enlaza con otro punto crucial de la Carta 52; en el modelo expuesto por
Freud se expresa que no son los hechos reales los encargados de la construccion del
sintoma, sino aquellas representaciones que el sujeto construye sobre esos hechos, es
decir, las fantasias. Estas fantasias no son simples invenciones imaginarias o ficciones, sino
que son construcciones psiquicas fundamentales que median entre las vivencias, el deseo y
las defensas. Asi, en la constitucidon de una neurosis y especialmente en la histeria, el
sintoma no puede entenderse como la reaccion directa a un hecho, sino como resultado de
una elaboracién fantasmatica inconsciente que condensa multiples escenas, deseos
reprimidos y desplazamientos simbdlicos.

Para concluir con los puntos conceptuales centrales de esta carta, podemos decir a
modo de sintesis, que la Carta 52 permite comprender de forma temprana como Freud
empieza a conceptualizar el aparato psiquico como una estructura compleja, dinamica y
temporalizada, donde la fantasia cumple un papel como organizadora del deseo, de la
memoria y del sintoma. Si bien este ensayo no se centra completamente en el concepto de
fantasia, se puede vislumbrar en el mismo un primer puntapié o germen del concepto que
sera desarrollado con mayor dedicacion y profundidad en posteriores obras fundantes de la
teoria psicoanalitica. A continuacion compartiré una sintesis sobre algunos de estos
trabajos.

En segundo lugar, nos encontramos con un trabajo del mismo autor mas elaborado y
centrado en la exposicién del concepto de fantasia relacionado a la constitucion de la
neurosis. Me refiero al caso de El hombre de las ratas, de Freud (1909/1992) en donde el
autor expone un caso de neurosis obsesiva. La historia se centra en un hombre joven que
un dia acudio al consultorio de Freud como consecuencia de representaciones obsesivas
que lo atormentaban; dichas representaciones estaban impregnadas sin duda alguna de
elementos de fantasia, especificamente estamos hablando de pensamientos o ideas
obsesivas que lo impulsaban a realizar determinados actos, que en caso de no ser
cumplidos le seria castigado con la muerte de dos personas amadas por él, una de ellas era
su padre y la otra su enamorada; cabe mencionar que el padre del muchacho habia
fallecido hace ya varios afios. Desarrollaré brevemente una de las escenas centrales de
esta historia, en la cual Freud con su analisis nos da un claro ejemplo de como las fantasias
inconscientes sirven para enmascarar cuestiones que son mas profundas de uno mismo,
hablamos de aspectos de los cuales uno podria tomar conciencia mediante el analisis. Los
resultados que se desprenden de esta exploracion son coincidentes con lo planteado por
Laplanche y Pontalis (2004) como ya vimos al inicio, que segun expresan, detras de las
fantasias inconscientes existe un deseo reprimido también inconsciente.

Esta historia es narrada a Freud por el protagonista, un joven soldado el cual un dia,

mientras realizaban una pequefa marcha y durante el alto se sent6é a descansar junto a sus



companfieros, entonces el capitan que alli estaba junto a ellos comenzé a hablarles sobre un
método de tortura que habia leido. El joven escuchaba atentamente mientras el capitan
narraba ese castigo de guerra aplicado particularmente en Oriente. El método consistia en
atar al prisionero de tal manera que quedara inmovilizado y luego colocar sobre su cuerpo
un tarro dado vuelta que contenia ratas. La abertura del recipiente se apoyaba contra el
cuerpo del condenado, orientado hacia su ano (investigando un poco mas sobre el método,
encontré que los torturadores comenzaban a calentar la parte exterior del recipiente al rojo
vivo, esto hacia que las ratas buscaran una salida desesperadas con sus garras y dientes).
La escena narrada despertaba en él una angustia que no se disolveria con el tiempo, sino
todo lo contrario, se incrustaba en su memoria con mayor persistencia. Aquella imagen de
las ratas consumiendo el cuerpo quedoé anudada a representaciones dificiles de erradicar.
Asi fue las figuras de su padre y de su amada, los dos objetos mas importantes de su vida
afectiva quedaban enlazados en esa fantasia de castigo. A partir de entonces, esa imagen
retornaria con fuerza disfrazada como una representacion obsesiva, siendo una de las
tantas ideas obsesivas que lo atormentaban cada dia. El sujeto de esta historia, entonces
quedaba atrapado en mandatos que debia cumplir y que en caso de no realizarlos ese
mismo castigo recaeria en sus seres amados (Freud, 1909/1992, p.132).

Ya en el analisis se pudo ir develando que esta idea obsesiva en verdad era un
punto donde se condensaban aspectos inconscientes de si mismo que el sujeto
desconocia, por ejemplo, un deseo inconsciente de castigo, como también la existencia de
agresividad e ira reprimida, y sobretodo, el retorno de lo reprimido en forma de una fantasia
terrible. De este modo, segun Freud (1909/1992), a lo largo del proceso analitico el paciente
pudo ir desplegando dos facetas afectivas que se contradecian entre si, por un lado la
mocién del amor y por otro la irrupcién de un sentimiento de ira muy grande, en especial
hacia la figura del padre, siendo esta ira u odio un factor motivador que haria devenir en el
paciente el deseo inconsciente de la muerte de su padre, un deseo que en el inicio del
analisis le seria rotundamente negado por sus resistencias (p.143). Fue asi que en base a
este deseo reprimido el paciente terminé edificando fantasias o formaciones obsesivas a lo
largo de su vida que funcionaron a modo de fachada y de sistema defensivo. Fue entonces
necesario el trabajo analitico para poder reconectar con estos aspectos reprimidos de su
persona, asi como también para poder encauzarlos a su correspondiente momento histérico
(infancia).

Por otro lado, y también como una reflexiéon que se desprende de la anécdota de un
personaje, encontramos en Un recuerdo Infantil de Leonardo Da Vinci, por Freud
(1910/1992) un pasaje donde reflexiona sobre un recuerdo infantil bastante extrafio de
Leonardo. El analisis de dicho recuerdo contribuira también a la comprension de la

importancia que tienen las fantasias en la teoria psicoanalitica. En este capitulo Freud se



adentra en el analisis de un recuerdo significativo relatado por el propio Leonardo Da Vinci,

aquel en el que un buitre baja hacia su cuna y le introduce su cola en la boca:

Hasta donde llega mi conocimiento, una sola vez ha mencionado Leonardo al pasar,
en uno de sus escritos cientificos, una comunicacion proveniente de su infancia. En
un lugar en que trata del vuelo del buitre, se interrumpe de pronto para seguir un
recuerdo que le aflora de sus primeros afos: «Parece que ya de antes me estaba
destinado ocuparme tanto del buitre, pues me acude, como un tempranisimo
recuerdo, que estando yo todavia en la cuna un buitre descendié sobre mi, me abrio
la boca con su cola y golped muchas veces con esa cola suya contra mis labios».
(Freud, 1910/1992, p.77)

Este recuerdo, lejos de ser tomado como un simple dato biografico o anecdético, es
abordado como una construccién psiquica que reviste cierto valor significativo y simbdélico.
Es decir, se trata de una fantasia infantil en el sentido técnico que Freud la utiliza; una
escena nho vivida como tal pero compuesta a partir de deseos, representaciones
inconscientes y residuos mnémicos que desempefan un papel organizador en la vida
animica del sujeto. Freud para hacernos entender mejor a qué se refiere, nos da como
ejemplo la historiografia de los pueblos, en el sentido en que los pueblos suelen crear sus
propias historias desde sus deseos o motivaciones presentes. Lo que hacen estos pueblos
es mirar hacia atras pero con una mirada tendenciosa del presente y asi desfigurar la
historia verdadera para, por ejemplo, poder influir en sus contemporaneos. Dice Freud que
algo similar ocurre con esta anécdota de Leonardo, que no se trata de una historia real sino
de una deformacién de la misma desde su presente, la cual es redirigida hacia su pasado.

Por lo tanto en esta reflexion, Freud (1910/1992) parte de la idea de que la
naturaleza de este recuerdo no es la de una vivencia real registrada desde la infancia, sino
que se trata de una fantasia elaborada tardiamente y proyectada hacia el pasado (p.77).

Este mecanismo es central en la teoria freudiana, en tanto permite comprender
cémo ciertos materiales inconscientes son elaborados a posteriori en forma de fantasias
que, a su vez, intervienen en la constitucion subjetiva. Asi, el recuerdo del buitre funciona
como una formacioén de compromiso, una conjuncion de elementos simbdlicos, sexuales y
defensivos que disfraza un conflicto mas profundo. Es entonces, a partir de este recuerdo
qgue Freud construye una trama de interpretacion que devela el origen de la creatividad de
Leonardo, su homosexualidad, y sus conflictos internos. La figura del buitre, por lo tanto,
pasa a ser el elemento central del analisis. Freud interpreta al buitre como un simbolo
materno, ya que se basa en la mitologia egipcia, en la cual se asocia a la diosa madre mut

con esta ave. Desde su perspectiva el gesto del buitre golpeando con su cola es una



representaciéon simbolica del pene materno, propia de la sexualidad infantil, en la que el nifio
atribuye a la madre rasgos masculinos. Esta figura fantaseada revela tanto la fijacién
afectiva hacia su madre como la curiosidad sexual temprana del nifio (p.91). En el caso de
Leonardo dicha fijacién se habria visto intensificada por la separacion temprana de su
madre bioldgica y su posterior crianza en el hogar paterno (p.75). De esta manera el buitre
se vuelve una condensacién simbdlica del lazo primario de Leonardo con su madre y del
modo en que las mociones afectivas que de esta relacion se desprenden, fueron reprimidas
y transformadas. Freud plantea que esta fantasia encierra un deseo pasivo de ser amado y
alimentado por la madre, deseo que en la adultez se manifiesta bajo la forma de una
sublimacion; la transformacion de la libido sexual en curiosidad intelectual y creacion
artistica. Respecto a la homosexualidad de Leonardo, esta seria producto de la
transformacion de un amor primitivo y narcisista hacia la madre en una energia sublimada.
Siguiendo la idea de la sublimacion de la energia libidinal, Freud comenta, que algo
muy frecuente en muchos artistas es la representacion de las pinturas de la Virgen con el
nifio Jesus en brazos. Propone la idea de que este tipo de representaciones podria ser sin
duda una proyeccién de deseos de satisfaccion, que estan sujetos a recuerdos mnémicos
de la escena de amamantamiento. En suma, en este analisis Freud utiliza el recuerdo de
Leonardo para mostrarnos una vez mas como las fantasias son estructuras fundamentales
que configuran la subjetividad, revelan el modo en que el deseo se articula en cada sujeto y
ofrece claves para entender su grado de compromiso, que sin duda alguna se vuelven de

gran importancia en el trabajo analitico.

Por ultimo, me gustaria comentar otra obra central para el psicoanalisis que nos
puede también dar claridad para entender este concepto de Fantasia aqui abordado. Me
refiero a la obra Pegan a un nifio, también de Freud (1919/1992). En dicho trabajo el autor
se embarca en una reflexion acerca de las posibles causas de algunas perversiones
realizando una investigacion sobre las fantasias de paliza originadas en la infancia, a raiz
de su experiencia clinica con un grupo de pacientes. Su trabajo aborda el tema de las
perversiones infantiles y como las fantasias de paliza surgidas por el sexto ano de vida,
pero con raices en la fase edipica, pueden ser la antesala de conductas sexuales perversas
en la adultez. Lo que nos quiere mostrar el autor con este trabajo es cémo las fantasias del
adulto pueden ser de alguna manera actualizaciones modificadas que corresponden a
fantasias mas antiguas, y a su vez, cémo estas ultimas pueden tener un origen traumatico
derivado de los primeros afios de vida, pudiendo llegar a generar inclusive un retroceso en
la organizacion sexual de los sujetos, en el caso del perverso. Siguiendo este texto, para
Freud (1919/1992), este tipo de fantasias, lejos de ser estructuras fijas poseen una historia

evolutiva compleja, en cuyo transcurso se aprecian cambios en varios aspectos. De esta

10



manera se distinguen tres fases fundamentales en la conformacion de estas fantasias, cada
una con caracteristicas especificas que permiten observar el modo que se enlazan los
procesos inconscientes con la organizacion de la vida sexual infantil (p.181).

Dicho esto, tenemos entonces la primera fase, donde la fantasia se presenta bajo la
forma “El padre pega al nifio”; aun cuando se podria discutir si este contenido debe ser
calificado estrictamente como una fantasia, puesto que podria tratarse de recuerdos
efectivamente vividos o de deseos surgidos a partir de situaciones reales, Freud subraya
que tales dudas no alteran su funcién psiquica. En esta etapa es observable un tercero que
es castigado por la figura paterna, mientras que la nifia espectadora ocupa un lugar
aparentemente de neutralidad, sin embargo, el sentido inconsciente de la escena revela una
profunda implicacion del sujeto fantaseador. En el significado simbdlico el nifio azotado
representaria al hermano rival en el cual se proyectan los celos y el deseo de exclusividad.
El castigo que recibe ese otro nifio se traduce inconscientemente en la afirmacién “El padre
no ama a ese otro nifilo, me ama soélo a mi”. Si bien esta fantasia no puede tomarse como
estrictamente sexual o sadica, constituye el germen desde el cual ambos puntos puedan
desarrollarse posteriormente.

Por otro lado, la segunda fase representa una transformacion radical de la escena
anterior. Ahora la fantasia se expresa como “Yo soy azotado por el padre”. El nifio ya no
observa a otro, sino que se convierte en protagonista de la escena. Esta mutacién se asocia
con un proceso de regresion psiquico a una organizacion pregenital sadico-anal en la cual
se entrelazan el erotismo y el castigo. Freud plantea que esta fase nunca se recuerda de
manera consciente y que su existencia es una construccién analitica, sin embargo no por
ello es menos real en términos estructurantes. La fantasia de ser golpeado por el padre
articula el amor incestuoso reprimido con la emergencia de la culpa. Asi el mensaje “El
padre me ama” ahora es sustituido por “El padre me pega”; de este modo el ser azotado se
vuelve fuente de excitacidén sexual y su descarga se realiza mediante actos onanistas. La
fantasia se ha vuelto masoquista, y esa conjuncién entre erotismo y culpa, segun Freud,
constituye la esencia misma del masoquismo.

Finalmente en la tercera fase el sujeto fantaseador desaparece explicitamente de la
escena, el contenido se transforma en una representacion colectiva, un maestro o figura de
autoridad pega a un grupo de nifos varones. Asi, la figura del padre es sustituida por un
subrogado y los nifios ya no son identificables, lo que permite al sujeto ubicarse como
espectador pasivo sin participacion directa. Sin embargo esta aparente neutralidad es
engafiosa ya que los nifios golpeados en realidad son sustitutos simbdlicos del propio sujeto
fantaseador, y si bien la estructura de la fantasia es sadica, la satisfaccion es netamente
masoquista. Freud lo que nos quiere mostrar con el desarrollo de estas tres fases y sus

respectivos significados, al igual que con sus otras obras resumidas anteriormente, es que

11



las fantasias no son meras ensofiaciones sin importancia, sino que son configuraciones
complejas que condensan conflictos infantiles estructurales, desplazamientos afectivos y
mecanismos de defensa. Esta perspectiva nos ayuda a entender como ciertas formas de
satisfaccion sexual en la vida adulta tienen su raiz en formaciones inconscientes originadas
en la infancia y cédmo el aparato psiquico opera para construir relatos que si bien parecen
ajenos al yo, guardan relacion intima con sus deseos mas fundamentales al igual que
sucede, por ejemplo, en el caso del Hombre de las ratas ya expuesto.

Hay algo que estos trabajos de Freud aqui compartidos y sintetizados tienen en
comun, y es la utilizacion del concepto de fantasia, en parte, como si fuese una especie de
portal, de extremo, mediante el cual y gracias a su exploracién siempre terminaremos
dirigiéndonos a los tiempos histéricos, de la infancia de cada sujeto, en especial a sus
primeros anos de vida que son los de mayor implicacion en su estructura y desarrollo
psiquico. También, como ya se dijo en mas de una ocasién, cada uno de los casos
comparten la misma idea de que las fantasias ademas de cumplir con un papel
estructurante, suelen encapsular o condensar elementos inconscientes que son
desconocidos por el sujeto analizante, o que son inaccesibles a la conciencia, de ahi la
importancia del psicoanalisis para generar ese lazo que nos permita reconectar algunas
cuestiones del presente (por ejemplo un sintoma) con los hechos del pasado y/o con las
representaciones-transformaciones que hemos realizado a partir de estos hechos y que hoy

determinan nuestro presente.

Hasta el momento hemos hecho una muy breve y acotada referencia al concepto
originario de Fantasia para poder situarnos un poco en sus origenes, pero en los capitulos
siguientes este trabajo pretendera lograr un desarrollo sobre la segunda vertiente
conceptual derivada de la teoria freudiana ya mencionada, nos referimos al concepto de
fantasma (fantasme) abordado desde Jacques Lacan. Como a modo de adelanto del tema
citaré un pequefio fragmento acerca de dicho concepto, extraido de otro diccionario
psicoanalitico, el diccionario de Chemama (1998) en el cual podemos encontrar que Lacan
con el concepto de fantasma lo que realiza es un esquema de las partes o dimensiones que
integran y constituyen dicha formacion. Algunos elementos principales a saber son:
dimensién imaginaria, dimensién simbdlica y objeto a. Por otro lado, también enfatiza
mucho en la dimension de lo real, la cual escapa y se rebela ante lo simbdlico y lo
imaginario. En lo que respecta al objeto a, hace una diferencia: por un lado, estarian los
objetos a reales, estos de numero limitado, y por otro tendriamos los objetos a obturadores,

estos serian imaginarios y de numeros infinitos (p.159). Dicho esto, podemos concluir que a

12



diferencia de phantasie, el término fantasme refiere a un concepto menos extenso que el

primero y algo mas delimitado a la dimension inconsciente en el trabajo psicoanalitico.

13



CAPITULO 2.

¢ Qué es el fantasma para Jacques Lacan?

Para comenzar a introducirnos en este capitulo nos remitiremos al Seminario 6 de
Jacques Lacan titulado E/ deseo y su interpretacion (1958-1959/2014), especificamente a la
clase del 13 de Mayo de 1959, en donde se realiza en la primera parte un pasaje conceptual
del término fantasia desde Freud como ya vimos, al abordaje singular que dicho término
adquiere en Lacan. Si bien este pasaje no se menciona explicitamente en el texto aparece
articulado en su esencia. En el inicio de esta clase el autor comienza a hacer un ejercicio
acerca de las especificidades de nuestra practica psicoanalitica, la cual casi que por regla
esta sujeta a movimientos dialécticos y conceptuales que hace que dicha practica de algun
modo jamas tenga su objeto de estudio del todo cerrado. De este modo siempre nos
encontraremos con cuestiones que quedaran abiertas e insatisfechas, de la misma manera
gue hallaremos errores y contradicciones que quisiéramos evitar pero que tarde o temprano
terminaremos topandonos con ellas. Esto se puede ver, por ejemplo, en las obras de
algunos autores cuando uno observa la totalidad de las producciones textuales realizadas a
lo largo del tiempo en el marco de nuestra disciplina. Confundir o limitar algunos conceptos
basicos seria uno de esos errores, segun Lacan.

Es asi que Lacan (1958-1959/2014), se empefa en devolverle el sentido original al
concepto de deseo, ya que no considerara de ningun modo que dicho término sea reducido,
normalizado o inducido a errores. Al principio Freud utilizaba el término deseo con el
caracter que le otorga el término /ust en inglés, el cual significa codicia y lujuria, con su
correspondiente igual en aleman, lustprinzip. Este término freudiano original encerraria
entonces dentro de si la ambivalencia existente que oscila entre placer y deseo (p. 397).

Considero oportuno exponer este punto sobre la preocupacion que demuestra Lacan
por querer mostrarnos el concepto de deseo en su sentido original, ya que sabemos que si
hablamos del fantasma como estructura fundante, tarde o temprano nos veremos cara a
cara con la cuestion del deseo, entonces no viene mal compartir este punto con el cual
parte Lacan. Por tanto el autor comienza a desarrollar su preocupacion por darle al término
deseo su lugar correspondiente y acertado en la teoria freudiana, al mismo tiempo que
demuestra un alejamiento de la idea de remitir la experiencia del deseo al principio de
realidad. Esto significa que Lacan considera que el deseo no puede suscribirse o
relacionarse directamente a la realidad, o derivar directamente de ella. Este pasaje me trae
a la memoria lo que vimos en la Carta 52 de Freud donde el sujeto hace una interpretacion

de la realidad, la transforma en su interior y a las huellas mnémicas les va dando diferentes

14



significados en las etapas posteriores de su desarrollo, siendo estas interpretaciones o
resignificaciones fantasmaticas las que van configurando la subjetividad y vida del sujeto.
Por lo tanto, lo que esta haciendo Lacan de alguna manera es inscribirse en un
pensamiento similar al de Freud en lo que respecta a la contraposicion de la dimensién
subjetiva con la del principio de realidad y la relacién que dicha contraposicion tiene con el

deseo:

Encontramos ese acento, por cierto, al principio de la posicién freudiana. No
obstante, tal como Freud lo pone en primer plano, la Lust se articula de una manera
radicalmente diferente de todo lo que antes habia sido articulado acerca del deseo.
El Lustprinzip se nos presenta como algo que en su fuente se opone al principio de
realidad. La experiencia original del deseo resulta contraria a la construccion de la
realidad. La busqueda que la caracteriza posee un caracter ciego. En resumidas
cuentas, el deseo se presenta como el tormento del hombre.
(Lacan,1958-1959/2014, p.397)

Es a partir de este tipo de contraposiciones entre un mundo y otro donde se
desarrollarian algunas formaciones inconscientes especificas en las cuales el sujeto queda
por asi decirlo atrapado, como lo son las fantasias, que como se dijo al principio de este
trabajo terminan configurando y hasta cierto punto dirigiendo la vida del sujeto en cuestién.
Por lo tanto y a modo de sintetizar estas coincidencias de pensamientos o ideas sobre el
deseo y su origen que tienen tanto Freud como Lacan, podriamos decir desde la voz de
este ultimo que no existe un acuerdo preformado que vincule al deseo con una realidad
inmediata, sino que la forma en que funciona el deseo en la vida de un sujeto es mucho
mas compleja y diferente a cualquier otro punto de vista que pueda presentar un caracter

armonico y lineal sobre esta relacion:

Es decir que la historia del deseo se organiza como un discurso que se desarrolla en
lo insensato. Esto es el inconsciente. Los desplazamientos y condensaciones en el
discurso del inconsciente son sin duda alguna lo que en el discurso en general
constituyen desplazamientos y condensaciones, o sea, metonimias y metaforas.
(Lacan,1958-1959/2014, p.398)

Sin duda alguna, esto lo pudimos observar en los ejemplos de los casos que se han
expuesto en el capitulo anterior; podriamos en este punto volver a remitirnos al Hombre de
las ratas, para poner uno de esos ejemplos y poder ver en ese joven soldado, en sus

pensamientos obsesivos como se desarrolla y cdmo se cumple esta cuestion del

15



desplazamiento y condensacion del deseo en formaciones inconscientes que luego el sujeto
desplegara en su vida misma como también durante el analisis. Este es el punto nuclear del

origen de las fantasias freudianas como ya vimos.

A partir de aqui en mas, Lacan comenzara a plantear la existencia de una confusién
en el concepto de objeto. La confusion radica en que si bien por un lado tenemos el objeto
que se situaria en la realidad, por otro lado, y es aqui donde se desarrollara toda la trama,
esta el objeto que se deriva de la relacion entre el sujeto y ese objeto. Quedando el objeto
derivado de esta relacion internalizado, y a partir de entonces pasaria a formar parte del
mundo interno y subjetivo del sujeto en cuestion. Con este concepto y de a poco, el autor en
sSu seminario comenzaria a introducirnos en su preocupacion primordial que seria el
abordaje de este objeto. Asi es que Lacan (1958-1959/2014), a modo de argumentar su
ambicion por el estudio de este objeto comienza antes que nada a situar la conducta que el
ser humano ha tenido a lo largo de los siglos referida a la busqueda de un objeto del
conocimiento, pasando desde la antigua Grecia con sus filésofos, hasta la derivada y
sofisticada ciencia moderna. Siendo la busqueda de un objeto y el intento de comprenderlo
algo inherente al comportamiento del ser humano a lo largo de la historia. Todo este camino
emprendido en dicha busqueda, ha servido para aproximarse hacia una profundizacion
incipiente acerca de la identificacién del sujeto-objeto (p. 404).

Lacan entonces tomara un camino de exploracion que lo llevara a realizar profundas
reflexiones acerca de ese objeto internalizado que recién mencionamos. Para esto utilizara
una perspectiva a la cual él llama “sincrénica” la cual refiere que un sujeto no se constituye
mediante una evolucion lineal, sino que es producto del atravesamiento de varias
dimensiones que ocurren de forma simultanea. En este punto comenzara a desplegar lo que
sera llamado como causacion del sujeto, a fin de explicar como se relacionan estos
elementos para dar nacimiento al sujeto del deseo. Es a partir de aqui que se llegara a la
formulacién del fantasma fundamental ($ - punzon - a) como la féormula que demuestra la
verdadera relacion del sujeto con el objeto. De este modo el fantasma lo que hara sera
brindarle al soporte del deseo una estructura, ya que el deseo no podria tener su discurso
por si solo, sino articulado a otra cosa. Entonces si para Lacan la preocupacion primordial
radica en el estudio y profundizacion del objeto, su relacion de éste con el sujeto y las
consecuencias que de esta relacidon se desprenden, entonces nos formulamos la siguiente
pregunta ¢ Qué funcidon cumple el objeto en la constitucion del sujeto?. Se podria decir al

respecto que:

Ya me han escuchado articular las cosas lo bastante como para no asombrarse ni

desconcertarse ni sorprenderse si propongo que el objeto a se defina ante todo

16



como el soporte que el sujeto se da en la medida en que flaquea -aqui,
detengamonos por un instante y comencemos por decir algo aproximativo para que
les resulte elocuente-, en la medida en que flaquea su certeza de sujeto - y luego
retomo a fin de soltarles el término exacto, aunque demasiado poco elocuente para
la intuicion como para que yo no tema aportarlo de entrada-, en la medida en que
flaquea su designacion de sujeto. (Lacan,1958-1959/2014, p.406)

Es en este sentido que aborda el tema del objeto a, a mi entender como aquello que
se integra a la subjetividad de un individuo a modo de complementarlo, de darle soporte, de
permitirle el acceso a una designacion como sujeto. Ademas de toda esta cuestion, Lacan
también hace una breve mencién a la importancia del Otro, nombrandolo como el
inconsciente mismo de un sujeto donde éste se encuentra en falta, lo desarrollaremos mas
adelante pero por ahora podemos decir que ese Ofro seria el lugar del deseo, en el sentido
de que es aqui, es en este lugar donde hay algo que falta al sujeto, requisito esencial para
el devenir del deseo. A su vez incorpora también otro término que es clave, o mejor dicho
otra funcién; para Lacan hay algo de lo real que ejerce una influencia fundamental en un
sujeto. Este influjo existente de lo real se elevara y tomara la funcion de significante que ya
veremos, siendo la relacién del sujeto con este significante la relacién esencial. Dicho esto
se podria agregar que “Esa relacion es la relacién del sujeto con el significante, en la
medida en que el sujeto no puede designarse en él, nombrarse en él, como sujeto. Tiene
que compensar esa carencia poniendo, si me permiten, algo de su parte”
(Lacan,1958-1959/2014, p.407).

Es a partir de estos elementos como base que Lacan emprendera una especie de
topologia con el fin de describir y poder explicar esta causacién del sujeto, los elementos
que lo atraviesan y la fuerza que ejercen a nivel de su inconsciente, teniendo esta empresa
una modalidad légica de presentacién del tema, en el cual pondra un énfasis especial en el
advenimiento del fantasma. A continuacion en lo que resta de este capitulo se hara el

esfuerzo de exponer los puntos principales de dicho trabajo.

Desarrollaremos un poco mas los elementos que hemos venido hablando. Para eso
se utilizara nuevamente otro seminario de Jacques Lacan, el N°14, titulado La logica del
fantasma (1966-1967/2023), en el cual si bien se realiza un arduo trabajo de profundizacion
sobre el tema, trataremos de resumir algunos de sus puntos principales.

Como punto de partida de esta segunda parte podemos comenzar diciendo lo que
de alguna manera ya se sabe, lo que hemos tocado también al inicio ya que forma parte de
casi todo el recorrido del pensamiento freudiano y psicoanalitico en general. Es la cuestion

de la existencia del sujeto y de como este se encuentra condicionado por la funcion del

17



retorno, al que llamamos repeticion. Esto significa que un sujeto es moldeado, movido,
llevado por esa fuerza de lo que retorna y que opera a nivel del inconsciente. Traigo esto en
cuestion porque es desde ahi, desde la repeticion que se inscribe el concepto del fantasma
y todas aquellas reflexiones que Lacan emprendera al respecto. Por lo tanto si estamos
hablando del sujeto del inconsciente y de cdmo aquello que retorna lo condiciona, entonces
es necesario pensar al sujeto desde su articulacién dentro de la férmula del fantasma que el
autor propone ($ - punzén - a) para llegar a comprender como este sujeto deviene tal.

Entonces podemos decir que para Lacan (1966-1967/2023), el sujeto tachado o
barrado ($) en esta féormula representaria aquello que esta desde el inicio, desde la base del
pensamiento freudiano, es decir el sujeto del inconsciente mismo, aquello que retorna para
dividir al sujeto. Quedando sujeto a este lugar o posicion del discurso, barrado por aquello
que lo constituye (p.10). Esto que lo constituye el sujeto en cuestion lo desconoce; no esta
al tanto de sus deseos inconscientes, de su falta, de su pulsién y por ende de su objeto, que
lo estructura, lo divide y lo deviene inconsciente.

Al otro extremo de la formula tenemos la “a” que como veremos mas adelante
corresponde con la esencia misma de toda esta constitucién, desde donde se parte para
edificar todo ese entramado complicado llamado sujeto barrado, sujeto en falta. En el
medio, entre ambos extremos, Lacan situa al “punzon” que representa a ese operador
l6gico que articula la relacion entre el sujeto dividido ($) y el objeto causa del deseo (a).
Lacan lo forma a partir de la confluencia de dos vectores opuestos (los signos “<” y “v”
invertidos) lo que simboliza un punto de cruce entre dos movimientos: el del sujeto hacia el
objeto, como sujeto deseante frente al objeto, y el del objeto hacia el sujeto, siendo en este
caso el sujeto objeto del deseo del Otro. El punzén por tanto no une ni separa, lo que hace
es marcar el lugar de interseccion donde el sujeto sostiene su deseo frente al objeto (p.11).
Por esta razon el punzén viene a representar el “entre” del fantasma, cumpliendo también
un papel de bisagra que permite el pasaje entre el campo de lo simbdlico al que pertenece
el sujeto del significante, y el campo de lo real al cual pertenece el objeto de goce.
Entonces desde Lacan, podriamos seguir haciéndonos preguntas del estilo: ;Esta formula
fundamental representa algun lazo?, ¢ simboliza una conexién entre el sujeto y otra cosa
llamada objeto a? Por lo que estamos observando si, pero se continuara indagando al
respecto.

Siguiendo en la misma linea del seminario que nos convoca, continuaremos ahora
comentando un poco sobre lo que para Lacan constituye la estructura del Fantasma, o sea
qué es lo que lleva el fantasma en su cuerpo. El autor en este sentido plantea que aquello
que lleva en su estructura se puede resumir con dos nombres: deseo y realidad. Es a partir
de este punto que se comienza a desplegar una metafora, reduciendo estos términos a la

figura de una superficie, especificamente de una estofa (tipo de tela o tejido, generalmente

18



de seda). El expresa que dicha estofa tendria dos caras, un anverso y un derecho (deseo y
realidad) pero que dicho material estaria tejido de tal manera que uno puede pasar de una
cara a la otra sin percatarse de ello. Por esta razén resulta inutil articular el término “realidad
del deseo” porque seria como verlos por separado, cuando en verdad no existiria entre ellos
corte alguno sino mas bien se trataria de una continuidad, de una sola sustancia (Lacan,
1966-1967/2023, p.14). Estos planteamientos me recuerdan en parte a aquellos casos que
vimos en el capitulo primero, y casi siempre pongo el ejemplo del Hombre de las ratas,
donde en las fantasias inconscientes del protagonista de la historia se pueden observar una
estructura con una funcion similar al de la estofa aqui planteada, en el sentido de que estas
formaciones obsesivas que el sujeto sufria tenian articulado un deseo.

Por otra parte, Lacan también propone la figura del cross-cap para representarnos

una idea que va en sentido similar. A continuacién comparto la figura:

Esta figura que es una especie de globo compuesto por lineas imaginarias, es
traida a esta reflexion légica para mostrarnos como se encuentra compuesta por paredes
anteriores y posteriores que se cruzan en el camino, se confunden. A su vez sucede un
corte entre las lineas que modificara la totalidad de la superficie, de dicho corte nacera, por
asi decirlo, el sujeto (Lacan, 1966-1967/2023, p.16). Es también a partir de este primer corte
que en toda la superficie deviene el objeto a, el cual se encuentra presente desde el inicio y
en una relacion fundamental con el Otro que ya veremos qué representa este Otro. Este
anverso y derecho que integran esta figura topolédgica se unen y confunden al franquear un
borde dice Lacan. Me ha parecido pertinente presentar de forma muy breve esta figura del
cross-cap que no es tan facil de comprender en primera mano, porque es una de las
formas primarias con las que Lacan intenta representar lo que lleva el fantasma en su
estructura y restituir, al igual que con el ejemplo de la estofa, sus elementos de deseo y
realidad que lo componen. Considero que ambas figuras lo que nos vienen a traer sobre
todas las cosas es esta idea de la implicacion de la figura del sujeto como un producto, el
cual se encuentra sujetado a estos elementos que lo componen, que se relacionan y se

contindan uno en el otro.

19



En este recorrido l6gico que emprende el autor, lo que pretende hacer con sus
términos, con sus simbolos y representaciones es intentar mostrar de algin modo la
causacion del sujeto, esto quiere decir mostrarnos de donde viene tal sujeto y por ende tal
fantasma, por eso las formas que se acaban de presentar y otras figuras que a continuacion
buscaran continuar con esta misién.

Pero hay algo importante que debemos remarcar y es que nada de estas cosas, de
estos elementos que venimos desplegando pueden vislumbrarse sin la relacién del sujeto
con el Otro, porque es a partir de la relacién con este Otro que deviene el objeto a (Lacan,
1966-1967/2023, p.17). Ahora bien, ;qué quiere decir esto?, squé es lo que entiendo
acerca de este Otro?. Cuando Lacan hace referencia a este Otro, a lo que refiere es que un
sujeto cualquiera no se determina como sujeto por si mismo, no existe el sujeto en si
mismo. Mas bien lo que existe es la manera en que éste es producido por otros ambitos que
lo fundan; porque cuando hablamos del Otro no nos estamos refiriendo a una persona en
particular, a la madre, al padre, etc. Sino en verdad nos estamos refiriendo a eso que
designa el ambito del lenguaje, de la cultura, de las reglas y también de los significados
compartidos. Esto significaria también que ni siquiera el deseo seria algo propio del sujeto
en cuestion, sino que dicho deseo obedeceria a una imposicion, y lo que se impone es un
campo simbalico donde el sujeto debe ubicarse. Por estas cosas es que cuando pensamos
en los elementos constitutivos de la subjetividad, cuando hablamos del deseo, del goce, del
objeto a, no podemos hacerlo por fuera de la relacién con la dimensién del Otro, ya que
tales elementos se engendran a partir de la misma.

Para poder darle continuidad a lo dicho anteriormente, Lacan representa de una
forma figurativa esta relacion original sirviéndose del sistema de circulos de Euler. En la
misma se aprecian dos circulos, uno corresponde al Sujeto (S) y el segundo que lo corta
representa al Otro (A) y se puede ver como de la interseccion entre ambos nace el objeto a.

A continuacién la imagen:

20



Entonces como una manera de sintetizar la funcién que esta representaciéon nos trae
y a partir de ella todo lo que se pueda desprender, Lacan lo resume en dos operaciones
muy simples: 1) reunion, ligazén del sujeto al Otro; y 2) interseccion, define al objeto a.

Desde mi perspectiva creo que esta representacion grafica de los dos circulos, con
los elementos que la integran y que se relacionan entre si, si bien se sabe que no es la
unica forma que Lacan utiliza ya que se sirve de varias figuras légicas, considero que puede
llegar a ser de las mas simples y relativamente suficiente para poder acercarse a una mejor
comprension del sujeto del inconsciente, nos ayudaria a conocer desde dénde parte el
sujeto, de qué lugar simbdlico viene inscripto y asi poder intuir sus consecuentes
elaboraciones. Tenemos con esto al sujeto que es un efecto de algo mas, que viene de un
Otro como campo estructurante del inconsciente, donde se implantara el objeto a que como
ya vimos no se trata de un objeto material, sino mas bien es la causa del deseo.
Conociendo estos términos podemos entender un poco mas acerca de lo que quiere decir
Lacan cuando trae lo que él llama el sujeto tachado ($) que seria el sujeto en falta, el sujeto
tomado por la dimensién inconsciente como ya lo mencionamos.

Por otra parte se agrega otro término mas a estas formulaciones légicas. Hablo del
significante (S), y de la cadena de significantes que se pueden desprender a partir del
mismo (S2). Cuando Lacan (1966-1967/2023) habla del significante se esta refiriendo al
elemento que viene a aportar aquello que no esta ahi, dice que es como el Fort-da en el
sentido de que se funda en términos de presencia-ausencia. Pero no solo es eso, también
el significante al parecer no se encarga de designar la falta, lo que no esta, mas bien la
engendra (p.19). Ahora bien, ¢qué nos quiere decir Lacan cuando menciona que el
significante viene a aportar aquello que no esta?, ;qué es aquello que no esta?

Como ya lo vimos el sujeto barrado se origina a partir de un objeto en falta (objeto
a), entonces como dicho objeto por si solo parece que no pudiera darse paso a un sistema
de significaciones, es ahi cuando aparece nuestro significante primero (S1), quedando este
pasaje facilitado en la elaboracién del discurso. Por lo tanto, lo que puedo deducir,
interpretar, llegar a comprender de esta cuestion es que este S1 vendria a ser el mismo

objeto a inscripto en el discurso inconsciente, pero llevado a un nivel de significante.

Cabe mencionar algo que es fundamental y que se resume en el postulado que dice
que solamente existe el sujeto como efecto de un significante y para otro significante. ; Qué

quiere decir esto en la voz de Lacan?

21



En este punto trae el término denominado urverdrdngung traducido como represion
originaria, que da cuenta de lo que un significante representa para otro significante. Esto
quiere decir que de un significante primordial se deriva otro u otros, por ejemplo; el sujeto
tachado o barrado podria ser visto como un significante que se remite al significante primero
que ya vimos. Es por esta razén que el sistema de significantes funcionaria como una

especie de cadena. Respecto al ejemplo dado del sujeto tachado:

Si le damos el nombre de Urverdrdngung, es porque aceptamos, y nos parece
acorde con la experiencia, pensar lo que ocurre - a saber, que un sujeto surge en
estado de sujeto tachado - del siguiente modo: algo viene de un lugar en el cual se
supone inscripto, y se dirige a otro lugar en el cual va a inscribirse de nuevo, a saber
de la misma manera en que en otro momento estructuré la funcién de la metafora,
en la medida en que ella es el modelo de lo que ocurre en cuanto al retorno de lo
reprimido. (Lacan, 1966-1967/2023, p. 20)

Por esta razén se puede expresar que “El sujeto tachado es, como tal, lo que
representa para un significante -el significante de donde él ha surgido- un sentido” (Lacan,
1966-1967/2023, p.20). De esta manera se vislumbra como el significante primero, el
significante amo, busca de alguna forma su continuidad con otros significantes los cuales
pueden darle un soporte de sentido en la cadena discursiva. Es aqui que también otras
manifestaciones del inconsciente, como por ejemplo podria serlo un sintoma podria estar
representando algo de ese significante primero.

Fue necesario hasta aqui hablar un poco acerca de los elementos principales o
basicos de la l6gica que emergen relacionandose entre si, y como cuya relacién da paso al
sujeto. Como se dijo mas al inicio de este trabajo, si bien Lacan separa las partes para
poder explicar esta causacién, en verdad el autor se sitia desde una perspectiva sincrénica,
esto quiere decir que los elementos se dan y se relacionan de una manera simultanea para
dar paso al sujeto. También considero imprescindible primero haber presentado parte de
esta causacion para poder entender desde donde partimos cuando hablamos del concepto
de Fantasma. Entonces, y habiendo dicho todo esto, ¢ qué es el fantasma?

Lacan comparte al igual que Freud lo hizo, con su respectivo concepto ya expuesto
en el primer capitulo, la idea de la importancia clinica que tiene el fantasma y como ella
puede ser manipulada e interpretada en el analisis para entender la verdad que conlleva, al
mismo tiempo que coincide en la importancia que tiene en la constitucion de estructuras
neurdticas diversas. Por otro lado también se plantea, aunque sea relativo y debatible tal

vez, la idea de que el fantasma permanece a una distancia determinada de todas las cosas

22



que en términos de causacion Lacan ha expuesto en su analisis, como si se tratara de algo

proyectado que toma distancia de su verdad. Respecto a su funcién se podria decir que:

El fantasma parece aqui una suerte de muleta, un cuerpo extrano. Al usarlo se
revela que tiene una funcion bien determinada: la de subvenir- podemos llamarlo por
su nombre- a cierta carencia del deseo en la entrada del acto sexual. Es necesario,
en efecto, que el fantasma se ponga en juego, se involucre, aunque sélo sea para
dar los pasos de la entrada, para poner orden en la pieza. (Lacan, 1966-1967/2023,
p. 349)

El papel que el fantasma vendria a cumplir entonces, seria como el de un arreglo,
una formacién que encubre de algun modo aspectos del deseo y por eso la importancia de
trabajarlo en analisis. Hay algo de la falta en juego, de la carencia que es de donde nace el
sujeto y desde donde se termina proyectando el fantasma. Pero todo remite a esa falta a
saber, al objeto; aunque no toda la proyeccion es falta, a pesar de que se parte de ella.
Segun Miller (1994/2011) no soélo hay un resto de muerte (falta-deseo) que se abre paso en
el discurso del inconsciente, sino también existe un resto de vida (pulsién-goce). El goce
también se pone en juego donde la pulsion busca su expresividad, quedando ambos
aspectos condensados en las formaciones del inconsciente, como en el fantasma y también
arraigados en la constitucion de la totalidad del sujeto. Entonces tenemos por un lado a la
falta relacionada al deseo y por otro al goce relacionado a la pulsion, ambas facciones que
se originan y se manifiestan de manera simultanea remiten su verdad al mismo objeto a.

Seguiremos tratando el tema del fantasma en el siguiente capitulo.

23



CAPITULO 3.

La funcion del fantasma en la direccién de la cura analitica

En este capitulo se pretende abordar la cuestién de la direccion de la cura y el papel
que el tratamiento del fantasma cumple en la misma. Considero que el abordaje de este
tema es apropiado porque sabemos que es un fenémeno muy frecuente el despliegue del
fantasma por parte del analizante en un marco de analisis. Todo sujeto llega a consultay en
Su proceso comienza a elaborar, proyectar y especialmente a trabajar junto al analista
aquellas formaciones inconscientes que le aquejan, que le interpelan y de las cuales
desconoce su verdad, su origen y busca una respuesta. En este punto ya conocemos
también que el fantasma como organizador de gran parte de la subjetividad suele
presentarse y expresarse en ideas, pensamientos y palabras como en todas las acciones
que un sujeto lleva a cabo en un contexto de analisis como también fuera del mismo. Hay
algo que demanda ser abordado y que el sujeto inicialmente no entiende, algo que no
puede ver pero que con el pasar del tiempo podra trabajar para volverlo consciente. Es por
esta razén que en este capitulo se pretendera dar cuenta de lo que significa el
atravesamiento del fantasma en la direccion de la cura, pero para eso antes quisiera
referirme a la distincidn entre sintoma y fantasma.

Considero que diferenciar el sintoma del fantasma es fundamental en la direccion
de la cura, porque ambos operan en niveles distintos de la estructura subjetiva, y por tanto
requieren modos de intervencion diferentes. El sintoma, por ejemplo, se presenta como una
formacion de compromiso, como un mensaje del inconsciente a ser descifrado, interpretado
e inclusive resignificado; su tratamiento apunta a producir un saber sobre el goce que le da
sostén. Por otro lado, el fantasma funciona como una escena fundamental que organiza la
posicion del sujeto respecto al deseo y al goce, en este caso no se trata de interpretarlo,
sino mas bien de atravesarlo (Miller, 1983/2007, pp.20-21). Es por estas razones que incluir
esta distincidén en el presente trabajo me parece muy pertinente, ya que a partir de la misma
podemos entender que la direccidn de la cura analitica no se limita tan solo a la
interpretacion del sintoma, sino que apunta también al encuentro con la estructura
fantasmatica que lo sostiene, lo que llevara durante el proceso analitico a una

transformacién mayor del sujeto.

Para poder reflexionar acerca de esta diferencia partiremos de Miller (1983/2007),
donde podremos hallar una referencia a las peculiaridades en el analisis de los sujetos
neuréticos obsesivos y su diferencia con el histérico, como también las maneras en que

éstos se presentan con sus fantasmas y sus sintomas en consulta. En primer lugar

24



encontramos que un aspecto muy caracteristico del obsesivo es su frecuente estado de
vigilancia, no so6lo aquél estado que le impide descansar bien por las noches, sino el que
lleva a cabo en su vida cotidiana. Aqui el problema que se presenta radica en tratar de
comprender qué funcién cumple esta operacion de vigilancia, de alerta constante del
obsesivo (p.46). La respuesta la podemos encontrar al hallar la verdad de esta cuestion, y
esta verdad trata de un intento por parte del sujeto de mantener la consistencia y
permanencia de su Yo, generando estos estados de vigilancia como sus conductas
obsesivas un agotamiento en el sujeto a veces importante.

Dicho esto podemos preguntarnos ¢ por qué sucede esto mas alla del querer
mantener una consistencia?, o mejor, ;,qué entrama todo este esfuerzo de vigilancia y
control?. Lo que subyace aqui seria el conflicto que el sujeto tiene respecto a un deseo
inconsciente (Miller,1983/2007, p. 46). Esta cuestion que vimos es observable en la
direccion de la cura, también en el sentido de que los sujetos se presentan en las
entrevistas con sus modos singulares de ser y de funcionar, y con sus respectivos
fantasmas arraigados en dichos modos que suelen remitir a un deseo reprimido, es aqui
donde Miller ofrece una perspectiva mas amplia del concepto de fantasma, diferenciandose

en ese sentido de Lacan :

He encontrado en Lacan algo para dar una base a esa descripcion. Todos esos
comportamientos humanos son respuestas, que se concretizan cada vez de una
manera peculiar, a la cuestion del deseo del Otro. Responden asi cuando se les
presenta A [A tachado], el Otro tachado. Por tanto, cada estructura clinica tiene, lo
que se puede llamar, y asi lo llama una vez Lacan, su propia ‘pantomima’, o sea su
propia estrategia ante la cuestién del deseo del Otro. Diferente para el histérico y
para el obsesivo, esa respuesta concreta es su fantasma en el sentido mas amplio
de la palabra. No en el sentido del fantasma fundamental, como resto de la
operacion analitica, sino su fantasma como ‘su manera de ser’. (Miller,1983/2007, p.
47)

Es en este sentido del fantasma en relacion al deseo que el mismo Lacan
(1966-1967) en su Seminario 14, hara mencion que no es para nada facil abordar la verdad
gue subyace en el deseo. Expresa que tarde o temprano debemos enfrentarnos con esta
cuestién de la verdad del deseo, siendo ésta aquella fuente de motivacion de un sujeto que
lo llevara a buscar respuestas en el analisis (p. 343). Por otro lado y respecto a la
naturaleza de dicho deseo dira que (...) el deseo es falta en su esencia misma. El sentido
de esto es que no hay objeto con el que el deseo se satisfaga, por mas que hay objetos que

son causas del deseo” (Lacan, 1966/1967, p. 343). Este ultimo punto seria la razon por la

25



cual un sujeto anda por la vida a ciegas en la busqueda incesante de algo, siempre
gobernado por el deseo. Es asi que cada sujeto con su estructura particular tendra una

relacion diferente con este deseo:

A decir verdad, en su interpretacion y, aun mas especialmente, en la interpretacion
general que ustedes haran de la estructura de tal o cual neurosis, el fantasma
siempre debera, en ultimo término, inscribirse en los registros que he dado, a saber:
para la fobia el deseo prevenido, para la histeria el deseo insatisfecho, para la
obsesién el deseo imposible. Entonces, ¢ cual es el papel del fantasma en el orden
del deseo neurdtico? Pues bien, significacion de verdad, dije. (Lacan,
1966-1967/2023, p. 349)

Entonces, como dijimos, en el analisis nos encontramos con sujetos que suelen
presentar dificultades, cada uno de una forma particular que responde al tipo de relacion
que el sujeto mismo tiene con su deseo inconsciente, que es el deseo del Otro, y con la
verdad que entrama. Volviendo a las estructuras neuréticas desde donde partia Miller, ya
hablamos algo del obsesivo, por tanto resta referirnos a la estructura histérica. Respecto a
la histeria y su deseo que esta en juego, existe una diferencia en cuanto a la cuestién del
deseo del Otro. Si bien el problema del deseo del Otro en el obsesivo gira en torno a su
propio ser en el Mundo, en el caso de la histeria es diferente, aqui en el sujeto histérico se
tratara de buscar a la ‘otra mujer’. En este caso la funcion de esa otra mujer es central,
como lo es también la cuestion del sexo, especificamente del Otro sexo que tanto para
mujeres como para hombres se tratara del sexo femenino (Miller,1983/2007, p. 47). Para
bajar a tierra lo que se acaba de plantear referido a quién es esa otra mujer y la cuestién del
Otro sexo, el autor nos propone el ejemplo de un caso, se trata de una paciente que asiste
para analizarse. Esta paciente que asistié a consulta presentaba un fantasma algo peculiar
en torno al acto sexual, la cuestion central radicaba en que la mujer mientras tenia
relaciones sexuales con un hombre solia fantasear que ese hombre estaba teniendo sexo
con otra mujer que no era ella, es decir, a este hombre le ofrecia su cuerpo como el cuerpo
de otra. Fue asi que con el pasar del tiempo pudo lograr poner en palabras este tema
después de varios afios de analisis que habia tenido con otro analista, como resultado, al
parecer decidié por si misma dejar atras estas representaciones fantasmaticas y fue a partir
de entonces que comenzé a tener dificultades para obtener el orgasmo ya que la mujer se
servia de ese fantasma para poder lograrlo. Es asi que en lugar de ese fantasma devino un
sintoma. Aqui se comienza a observar una pequefa resefia de la division

sintoma-fantasma, pero ya volveremos con eso.

26



Antes, me gustaria mencionar un tema que es clave y que suele aparecer en los
sujetos que pasan por un proceso analitico. Ademas de la verdad del deseo como ya vimos
la cual busca darse paso en el inconsciente, por otro lado también tenemos a las
resistencias ya conocidas que el sujeto elabora y utiliza en las sesiones como respuestas a
determinados estimulos verbales del analista que lo interpelan, para evitar asi hacer frente a
su verdad. De esta manera existen determinadas conductas del paciente como reacciones
especificas, conductas evitativas, conductas transferenciales, omisiones en su discurso,
ideas defensivas, inclusive el propio discurso imaginario que produce, mismo su fantasma
puede considerarse parte de las resistencias. Estas son una de las representaciones de
resistencia que comunmente se nos figura a la hora de pensar al sujeto en un contexto
clinico frente a un analista, y sabemos bien la importancia que tiene para el analisis que el
analizante logre hacerlas consciente y con ello poder vencerlas. Pero existe otro tipo de
resistencia mas fundamental que éstas, la misma hace referencia a la consistencia de la
estructura neurética como resistencia. Cuando se habla de resistencia fundamental se esta
haciendo referencia a las formas de coherencia misma que tiene una estructura o
construccion neurdética (Miller, 1983/2007, p. 49).

Como ejemplo para comprender mas este concepto podemos tomar la estructura del
neurotico obsesivo como vimos al comienzo. La persona obsesiva logra construir en torno a
su Yo formas muy rigidas, estructuradas y relativamente inflexibles que hacen que el sujeto
funcione en el Mundo de determinada forma. Este sujeto se encuentra inmerso en una
coherencia que le brinda cierta estabilidad, es a partir de entonces que sus modos de
pensar y de actuar tendran como empresa mantener esa estabilidad mencionada. Por otro
lado y no menos importante, sera necesario reconocer la existencia de una inercia, de una
fijacidbn como nucleo de esta trama, siendo mediante el atravesamiento del fantasma que

podra llegarse a tal descubrimiento y estudio.

Volviendo a la distincién estricta entre sintoma y fantasma, Miller comentando a
Lacan, nos trae la idea de que es comun que los sujetos traigan junto a ellos sus sintomas.
Dichos sintomas que generalmente producen malestar nos pueden servir como una puerta
que nos conduzca al fantasma que lo determina. Es decir, el método de investigacion
psicoanalitica deberia consistir en seguir esa direccion, ir del sintoma manifiesto, visible, al
fantasma inconsciente. Es entonces a través del sintoma que se llega al fantasma, y para
decirlo de modo mas claro, el fantasma seria la causa del sintoma. Para poder explicar
mejor esta distincion el autor se servira del grafo del deseo, de Lacan, el cual comparto a

continuacion:

27



Esta figura no sélo representa la diferencia entre sintoma y fantasma, sino también
es una manera de mostrar ambos términos en un sentido causal y poder ver como a su vez,

los mismos estan sujetos y obedecen a otra cosa:

Observemos primero, arriba a la izquierda, el punto A [tachado] en S(A), punto del
deseo del Otro. Inmediatamente abajo, tenemos $ punzén a, el fantasma, ubicado
ahi como un tapén respecto de esa falta del Otro, lo que los ejemplos que di
anteriormente ilustraban. En segundo lugar, veamos qué sigue inmediatamente
abajo del fantasma: algo que Lacan escribe como s(A), y que es una de sus
escrituras del sintoma. Por lo tanto el gréafico articula al sintoma como determinado
por el fantasma, y a este ultimo como tapon del deseo del Otro. (Miller, 1983/2007, p.
52)

Aqui podemos apreciar el modo en que cada uno de estos elementos se constituyen

uno del otro, pero aun queda un paso mas por dar, por explicar:

Por ultimo, sefalemos que, en el grafico, el fantasma aparece como punto ultimo de

bifurcacion posible de la trayectoria que tiene punto de partida en $ punzén D y pasa

28



por d. Es decir que es el ultimo lugar en donde aun es posible volver, retornar, a lo

que puede ser consciente para el paciente. (Miller, 1983/2007, p. 53)

Entiendo de este punto que en esta travesia que implica el pasaje por el sintoma
hacia el fantasma y el atravesamiento de este ultimo en la direccion de la cura, existe un
lugar, un ultimo término que es accesible a la consciencia donde un sujeto que parte de ahi
puede volver al mismo lugar, es aquel lugar ultimo posible de significacion.

Para ir concluyendo con esta distincién entre sintoma y fantasma presentaré el
resumen de un caso que Miller expone en su trabajo, antes de profundizar mas en el
atravesamiento del fantasma. Este caso trata de una sefiora que acude al consultorio en un
estado comprometido, presentando temblores y sufriendo episodios de panico tanto en las
entrevistas mismas como fuera de ellas, esto hacia que la mujer hablara muy poco en las
entrevistas. Fue después de dos sesiones dificiles que logra comunicar que ya habia
pasado por un proceso analitico anteriormente el cual duré siete afios y que desde hace un
afno no acudia a consulta. Los sintomas insoportables que padecia fueron la causa visible
que la llevé a buscar ayuda con otro analista, pero sabemos bien que mas alla de lo
manifiesto esta lo latente, se trataba de una demanda silenciosa que pretendia abrirse paso
en el anadlisis y asi ocurrié después de algunas sesiones mas extensa de lo normal por su
nivel de intensidad, al punto que otros pacientes debieron esperar su turno. La mujer hasta
ese entonces sélo hablaba para decir cosas como que era imposible su mejoria, pero fue
luego de esas dos o tres sesiones intensas que pudo elaborar algo distinto acerca de lo que
le pasaba, y asi fue que logré compartirlo con el analista después de siete anos de silencio.
Lo que ella relaté fue lo siguiente; en medio de su panico se le presentaba un pensamiento,
un fantasma, este consistia en la idea de ponerse a un nifo entre las piernas y orinar sobre
el mismo. Lo mas curioso aqui ademas de las caracteristicas propias de esa fantasia, es
que una vez que la paciente logré poner en palabras esa idea, el estado de panico cedid
(Miller, 1983/2007, p. 64).

Bien, este caso me invita en lo personal a reflexionar sobre dos cosas en particular,
primero me lleva a pensar sobre la cuestion de los tiempos de cada sujeto en un proceso
psicoanalitico, me refiero a como hay sujetos que pueden resolver sus temas de una
manera mas rapida que otros, pudiendo verbalizar sus pensamientos, sentimientos y
fantasias de una forma relativamente mas rapida, mientras que a otras personas les puede
llevar mucho mas tiempo, inclusive después de haber pasado por mas de un proceso con
diferentes analistas. Cada quien tiene sus tiempos y en esto se centra la importancia de
poder evitar los apresuramientos y las ansiedades por parte del profesional.

Como segundo punto de reflexion, me parece pertinente este caso para pensar el

tema que venimos desarrollando, creo que es un buen ejemplo que ilustra el modo en cémo

29



el fantasma aparece como causa del sintoma, ya que en este caso en particular se puede
apreciar claramente que aquellos sintomas que torturaban a esta sefiora tenian como base
un fantasma bien articulado, por otro lado también podemos ver que la resolucién o el cese
de su estado de panico devino después de que ella pudo poner en palabras aquel fantasma
que durante tantos anos llevaba reprimido. Este ejemplo también nos puede ser util para
entender que en la clinica no es conveniente quedarse Unicamente con la interpretacion que
le podamos dar a un sintoma, sino que es fundamental poder explorar mas alla del mismo,

para asi llegar al descubrimiento del fantasma que le da su soporte y prevalencia.

En lo que respecta al atravesamiento del fantasma en si y al fin del analisis, Miller
(1994/2011), plantea que en un primer momento Lacan consideraba el fin del analisis
cuando un sujeto se enfrentaba y asumia su caracter mortifero, siendo la nociéon de la
muerte un requisito imprescindible para la existencia de un sujeto. Cuando hablamos de
esta nocién de la muerte en la constitucién de un sujeto nos estamos refiriendo a su
inscripcion en la falta, donde se encuentra fijado a una pérdida y desde donde nace el
deseo. Es entonces que al tomar conciencia de este aspecto mortificante no quedara otro
camino para el sujeto que elaborar en soledad su propia muerte, ademas cabe mencionar
que esta muerte no es algo que pueda ser intercambiado, sino que el sujeto quedara
radicalmente inmerso en su soledad (p. 378). Entonces desde este primer concepto del fin
del analisis lo que se espera es que el sujeto se dirija hacia su ser-para-la-muerte y por
ende reconocerse como sujeto tachado ($).

En un segundo momento se comienza a develar otro aspecto del sujeto que se
articulara también al fin del analisis. Ya vimos que en términos de causacion existe un resto
de muerte que vinculamos a la falta y al deseo, pero ahora también empieza a desplegarse
otra faceta, la del resto de vida. Es a partir de aqui que Lacan encontrara en la significacion
del Falo freudiano el inicio de lo que posteriormente denominara como objeto a. Este resto
de vida consiste en lo siguiente; si bien ya sabemos ahora que el sujeto es un sujeto
mortificado, la novedad radica en saber que no lo es en su totalidad, porque dicho resto de
muerte necesita un complemento, es entonces este complemento al que Lacan llama resto
de vida, y es en este lugar mismo donde se ubicaria el fantasma como complemento
mediado por el resto de vida.

La dedicacién que por afios Lacan llevé a cabo sobre el estudio de este resto de
vida y su relacion directa con el concepto del falo, hizo que esta significacion del falo tuviera
un lugar central en su ensefianza, refiriéndose a dicho concepto en términos de
identificacion. A partir de aqui el sujeto no se identificaria con su ser-para-la-muerte sino
que preferiria identificarse con el falo, es decir, con lo que hay de vida en su ser. El fin del

analisis entonces, pasaria a ser abordado en términos de identificacién-desidentificacion

30



respecto al falo, siendo la desidentificacion una condicidon necesaria para la asuncion del
ser-para-la-muerte, como también para poder lograr nuevos usos del falo. Entonces
encontramos en este momento de reflexién de Lacan que el primer pase corresponderia a
la asuncién del ser-para-la-muerte, que un segundo pase es la desidentificacion falica, pero
que en verdad recién posteriormente en un tercer momento Lacan aportaria lo que él llamé
pase en su sentido radical, cuando el fin del analisis ya no era tratado en sus términos de
muerte y de identificacion (Miller, 1994/2011, p. 379).

Es a partir de este momento que se comienza a vislumbrar un nuevo término
vinculado al resto de vida que venimos hablando, me refiero a la cuestién del goce que no
cesa de aparecer y de manifestarse en el inconsciente de un sujeto, en sus formaciones y

en las proyecciones que puede elaborar:

¢ Qué es la Cosa cuando lo que esta en juego es el sujeto?; Cual es la verdadera
relacion entre el sujeto y la Cosa de la que él constituye la negacion, el negativo? Ya
dije bastante acerca de este Otro del sujeto cuyo negativo él es, como para que no
sorprenda al decir que es el goce. Asi (...) Lacan confronta directamente el sujeto
tachado, que le debemos, con el ello freudiano, y dice que en relacién con el lugar
del goce el lugar original del sujeto es una ausencia, un vacio en el que al mismo
tiempo se deja reconocer la Cosa mas proxima a él. Se impone pues bautizar el
resto de vida mediante un término nuevo: el resto de vida es un resto de goce. De
donde surge la problematica que articula $, en su valor de negacién y de ausencia,

con a como resto de goce. (Miller, 1994/2011, p. 380)

Lo que aqui se plantea es una nueva formulacién de ese resto de vida que veniamos
hablando. Ahora planteada en términos de goce, la cual se puede deducir que es esa Cosa
a la que se refiere Lacan, y al mismo tiempo es el objeto a. También podemos entender que
si bien el vacio, la ausencia es el lugar original del sujeto desde donde parte el mismo como
$, podremos encontrar que al mismo tiempo tal vacio es también el lugar desde donde se
origina el resto de goce. Podemos decir que es en torno al problema que se desprende de
la relacion del sujeto en falta con el resto de goce que se comienza a vislumbrar un tercer
pase en la cura analitica, y aqui si referido el pase en sentido estricto. En este tercer pase el
fin del analisis ya no tiene tanto énfasis en lo que respecta a cuestiones de identificacion,
por el contrario lo que se busca obtener aqui es un reconocimiento, se pretende que el
sujeto pueda reconocerse en su resto de goce, esto significa de algin modo el
reconocimiento del ser, del ser de goce. Entonces se podria decir respecto al pase y su

relacion con el fin del analisis:

31



Todos los escritos y seminarios de Lacan que giran en torno al pase como fin de
analisis se realizan siempre por partida doble: por un lado segun la vertiente del
deseo, y por otro lado segun la vertiente de la pulsion; por un lado el descubrimiento
de la pérdida vinculada al deseo, pero también en forma correlativa, el
descubrimiento de la ganancia vinculada a la pulsién. Hallaran entonces este
balanceo, estas formulaciones antitéticas en todos los textos de Lacan que apuntan
al pase. (Miller, 1994/2011, p. 382)

Ahora bien, en este entramado de resto de muerte y resto de goce desde donde un
sujeto parte y donde el mismo se encuentra inscripto, parte la pregunta s dénde queda el
fantasma y su atravesamiento en todo esto?. Para responder esta pregunta considero
necesario desde Miller (1994/2011), primero que nada comentar que el autor plantea que el
trabajo original del propio Lacan, La Légica del Fantasma, en verdad es una légica de la
cura. No es una légica cualquiera, lo que alli se realiza en sus operaciones de union y de
interseccién como ya vimos en el capitulo anterior de este trabajo, es un esfuerzo que
Lacan realiza para representarnos la causacion del sujeto. Es decir, poder llevarnos a
comprender como es que a partir de un significante nace un sujeto en falta, sujeto en
calidad de conjunto vacio, pero también como éste se complementa con un resto, llamado
objeto a (p. 385).

El fantasma seria entonces aquel extremo que se desprende de esta operacion,
condensa en su cuerpo la asociacion en su forma mas sofisticada entre el significante y el
resto de goce. Cuando hablamos del fantasma entonces hablamos de un enunciado que
esta vinculado a la funciéon del goce por parte del sujeto y por lo tanto estariamos
refiriéndonos a una conjuncién entre el sujeto y el goce. Otro aspecto a tener en cuenta es
que el fantasma, como ya hemos hecho referencia al inicio, es aquella formacién que le da
soporte al deseo, pero que al mismo tiempo eclipsa a la pulsion. Es por lo tanto un objetivo
clave en la direccion de la cura tratar de facilitar al sujeto el descubrimiento de esta pulsién
que se encuentra intimamente relacionada al objeto a y al goce. Es por lo tanto la Iégica del
fantasma una légica de la cura, que sera llevada a cabo mediante el atravesamiento del
fantasma el cual conducira a una deflacion del deseo y especialmente significara una nueva
alianza con la pulsién (Miller, 1994/2011, p. 387).

En este programa sobre la cura que Lacan propone, no solo se pretende que el
sujeto llegue a reconocer lo que le es imposible relacionado al deseo, sino también se
busca que pueda reconocer aquello que es posible y que se encuentra vinculado a la

pulsion y al goce:

32



Noten que de esto siempre hablara con ese acento. Por un lado este goce es real,
no cesa, pero en otro sentido jamas deja de ser posible para el sujeto; la cura
concluye en esa vertiente, en un Esta permitido, no esta prohibido. De ese modo
siempre hallaran lo posible abrazado al goce del objeto a en Lacan. No se esta en el
registro de la obligacién y la prohibicién, ni en el de lo imposible, sino por el contrario
en el registro de lo posible. Es posible que el sujeto lo acepte, se le ha vuelto posible
asumirlo. (Miller, 1994/2011, p. 388)

Es en este sentido en que concluye la cura para Lacan, la cual gira en torno al
reconocimiento de las vertientes de imposibilidad-posibilidad por parte del sujeto. Pero para
poder lograrlo es necesario atravesar el fantasma, y explorar a qué este fantasma esta
sujeto, o mejor dicho, qué es lo que el fantasma lleva en su estructura, a qué deseo le
brinda soporte y a qué pulsion remite. Establecer una nueva alianza con esta pulsién

descubierta, aceptar que es posible y permitido el goce, es fundamental para la cura.

33



Conclusiones

A lo largo de este trabajo se han incorporado autores fundamentales y teorizaciones
que nos fueron guiando para poder responder aquellas preguntas que nos hicimos en el
inicio: ¢qué es el fantasma?, ;como se relaciona la teoria freudiana de fantasia con la
nociéon de fantasma desde Lacan?, ¢ cuales son los elementos o dimensiones que
componen al fantasma segun Lacan?, ;como funcionan y se relacionan entre si estas
dimensiones?. Fue a partir de entonces que se propuso integrar las dos grandes vertientes
psicoanaliticas para poder responderlas, las correspondientes a Freud y Lacan. Para lograr
este objetivo, en la primera parte nos servimos del diccionario psicoanalitico de Laplanche
y Pontalis (2004), el cual nos brindd un recorrido por el concepto de fantasia en Freud, que
como vimos refiere al antecedente directo del término fantasma. En este primer recorrido
pudimos apreciar parte de la evolucion del término fantasia, mencionando la trascendencia
que tuvieron las primeras obras de Freud en la construccién del concepto, como en la
importancia que tienen las fantasias en la constitucion de las neurosis, donde se le otorga
un lugar de privilegio a la dimensién inconsciente. Pudimos ver en la Carta 52 (1896/1992),
un germen o puntapié del concepto de fantasia que daria lugar a posteriores
profundizaciones. El mismo se traté de un primer intento por sistematizar el aparato
psiquico por parte de Freud, donde se lo presenta como una estructura estratificada por
sistemas de inscripcion en los cuales existen niveles, y donde en cada uno de ellos los
hechos y huellas mnémicas sufriran nuevas resignificaciones, otorgandole tanto a los
recuerdos como a los traumas un origen ficticio, comenzando de esta forma a situar al
sujeto en su vida fantasmatica. Aqui también pudimos apreciar un primer momento en
donde el sintoma es considerado como resultado de una representacion subjetiva, de una
fantasia, y no como producto de una relacion directa con un hecho puntual. En este punto,
el concepto de deseo inconsciente tomara un papel central en la estructuracion de las
fantasias inconscientes y por ende en las estructuras neuréticas. También pudimos apreciar
otros trabajos del mismo autor que ofrecen un trato mas profundo sobre la cuestion del
deseo y su vinculo con las fantasias inconscientes, es asi que Freud (1909/1992), expone
un caso de neurosis obsesiva, tratandose el caso de un joven soldado, el cual sufria de
pensamientos que lo torturaban y generaban un monto importante de angustia, vimos que
en estas representaciones obsesivas, las cuales tenian forma de castigo, quedaban fijadas
las figuras de su padre y de su enamorada, y cdmo en el atravesamiento de estas
estructuras lo que se encontré fue un deseo reprimido de castigo hacia la figura paterna

junto a un sentimiento de odio que le daba sustento.

34



Siguiendo en la misma linea referida a la estructura de las fantasias como
confluencia de aspectos inconscientes reprimidos, pudimos ver también en Freud
(1910/1992), cdmo el recuerdo que aqui se nos presenta de Leonardo Da Vinci, se trata en
verdad de una fantasia infantil, sujeta a avatares de la infancia del propio Leonardo y en
relacién con sus figuras parentales, condensando en el cuerpo mismo de la fantasia del
cuervo elementos inconscientes como deseos y defensas. Las conclusiones que de este
analisis se desprenden coinciden con lo manifestado en la Carta 52, la cual sugiere que
existen recuerdos que no tienen una relacion directa con los hechos histéricos de la vida de
un sujeto, sino que se tratan de una construccion subjetiva, de una resignificacion que
aparece en algun momento del desarrollo. Por otro lado, siguiendo con las reflexiones de
Freud (1919/1992), pudimos notar que aqui el foco estuvo puesto en las fantasias de
castigo, especificamente en estructuras perversas, donde se pudo mostrar las diferentes
fases de la construccioén de dichas fantasias que si bien se inician en la infancia, contintan
en la edad adulta con otras formas, tanto en lo que respecta a las fantasias mismas como

también a conductas sexuales diversas de la misma indole.

En una segunda parte de este trabajo presentamos inicialmente un pasaje
conceptual entre las dos grandes vertientes del concepto de fantasia. En este sentido
pudimos apreciar como Lacan (1958-1959/2014) expresa sus coincidencias con Freud en lo
que respecta a la importancia central que tiene el deseo inconsciente en la constitucion de
las fantasias, como también coincide en que el deseo no tiene relacion directa con el
principio de realidad, sino que es un constructo subjetivo. Ya en un segundo momento nos
embarcamos en el pensamiento légico de Lacan (1966-1967/2023), donde el autor
emprende una modalidad singular, un lenguaje légico, para explicar el concepto de
fantasma fundamental en donde la causacion del sujeto cumple un papel clave para el
surgimiento del sujeto mismo y para la proyeccion del fantasma. Aqui pudimos observar que
la preocupacién primordial de Lacan radica en la reflexion en torno a un objeto, y como este
objeto que funciona como esencia misma, hace al surgimiento del sujeto barrado ($), siendo
la relacion del sujeto con el objeto, una relacion real. El sujeto por tanto, producto de una
falta ha de nacer como sujeto deseante y al mismo tiempo como sujeto que goza. Vimos
también que es a partir de esta relaciéon fundamental que se proyectara el fantasma como
formacion inconsciente, el cual tendra a su vez un lugar de privilegio en el campo del
analisis mediante el atravesamiento del fantasma, que como ya vimos en Miller (1994/2011),
sera imprescindible dicho atravesamiento en la direccion de la cura, pero habiendo también
entendido de antemano y no menos importante, la distincion entre sintoma y fantasma
desarrollada también en Miller (1983 /2007).

35



Entonces, después de todo este recorrido que hemos hecho, resta hacerse las
siguientes preguntas: ¢ se pudo contestar aquellos interrogantes planteados al inicio de este
trabajo?, ¢ se logré cumplir con los objetivos, respecto al logro de una comprension
adecuada y una correcta descripcion del concepto de fantasma?. Desde mi perspectiva creo
que si, se logrd dejar plasmada la esencia de lo que el fantasma es, de como se origina 'y
estructura mediante la relacién de sus componentes, y cuan importante es su abordaje para

el psicoandlisis en relacion a la direccion de la cura.

36



Referencias bibliograficas

Chemama, R. (1998). Diccionario del psicoanalisis: Diccionario actual de los significantes,

conceptos y matemas del psicoanélisis. Barcelona: Paidos

Freud, S. (1992). A propdsito de un caso de neurosis obsesiva (El “Hombre de las ratas”).
En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras completas (Vol. X, pp. 119—195). Amorrortu.
(Trabajo original publicado en 1909).

Freud, S. (1992). Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci. En J. L. Etcheverry (Trad.),
Obras completas (Vol. Xl, pp. 59-127). Amorrortu. (Trabajo original publicado en
1910).

Freud, S. (1992). Carta 52 (6 de diciembre de 1896). En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras
completas (Vol. |, pp. 274—-280). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1896).

Freud, S. (1992). Pegan a un nifio. Contribucion al conocimiento de la génesis de las
perversiones sexuales. En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras completas (Vol. XVII, pp.
177-200). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1919).

Lacan, J. (2014). El seminario. Libro 6: El deseo y su interpretacion (1958-1959). Buenos

Aires: Paidos.

Lacan, J. (2023). El seminario. Libro 14: La légica del fantasma (1966—1967). Buenos Aires:

Paidds.

Laplanche, J., Pontalis, J.-B., & Lagache, D. (2004). Diccionario de psicoanalisis. Buenos

Aires: Paidos.
Miller, J.-A. (2011 [1993-1994]). Donc. La légica de la cura. Buenos Aires: Paidos.

Miller, J.-A. (2007 [1983]). Dos dimensiones clinicas: sintoma y fantasma. Buenos Aires:

Manantial.

37



