
 

 
 
 

Universidad de la República  
Facultad de Psicología 

 
 
 

Trabajo Final de Grado  
 

Sistematización de Experiencia 
Proyecto colectivo participativo VILARDEVOZ 

Aportes a la construcción de una cultura 
antimanicomial. 

 
 

 
 
 
 
 

Silvana Toledo Fuentes 4.445.646-7 
 

Docente tutora: Profa. Adjta. Cecilia Baroni Piedra Buena 
 

Docente Revisora: Victoria Areosa 
 

 
 

 
Montevideo, Uruguay, diciembre de 2025. 

 

 



 

Resumen: 

Este trabajo sistematiza experiencias del colectivo Vilardevoz, un multidispositivo 

comunitario de comunicación, participación y salud mental en Montevideo, con el propósito 

de analizar críticamente sus prácticas como resistencia a las políticas sociales que oprimen, 

excluyen, encierran y estigmatizan a personas atravesadas por el sufrimiento psíquico.  

Partiendo de la base que el abordaje y la comprensión de la locura ha variado según 

las épocas y los contextos culturales encontramos en Vilardevoz una práctica que invierte la 

mirada poniendo el foco en la vida cotidiana donde el tener un diagnóstico es un aspecto 

más de la dimensión humana. En este sentido, el colectivo instituye una transformación del 

encuentro con usuario/as de salud mental, para enmarcar el delirio como construcción del 

sufrimiento posible de abordar interdisciplinariamente, en un marco ético que garantice una 

intervención integral sin caer en reducciones de medicalización y encierro. 

A través de una metodología cualitativa, se realiza una sistematización de crónicas y 

actas de la práctica por Vilardevoz tomando, para poder analizarlas, lo que denominamos 

experiencias antimanicomiales. De allí se realiza un análisis crítico para dar cuenta de 

prácticas psicológicas en clave de derechos humanos y dignidad. Esto permite,  en el marco 

a su vez de un abordaje interdisciplinario, garantizar procesos de salud mental donde la 

persona es el centro. Se releva aquí un trabajo colectivo donde se da cuenta que se puede 

acompañar, trabajar y convivir con la locura de manera tal que esta ocupe un lugar digno y 

en clave de DDHH en el círculo de la vida. Por otra parte, se da cuenta de la construcción 

de una cultura antimanicomial que constituye una propuesta desde el ejercicio profesional 

que aporte sus conocimientos al tejido social para construir una cultura que abrace la vida 

como territorio político y dignifique el existir loco. 

Palabras clave: Cultura antimanicomial; salud mental comunitaria; Vilardevoz; derechos 

humanos; prácticas instituyentes; comunicación; psicología. 

 
 
 
 
 
 
 
 

1 



 

Abstract: 
 

This work systematises the experiences of the Vilardevoz collective, a multi-device 

community initiative for communication, participation and mental health in Montevideo, with 

the aim of critically analysing its practices as resistance to social policies that oppress, 

exclude, confine and stigmatise people suffering from mental illness.  

 

Based on the premise that the approach to and understanding of madness has varied 

according to different periods and cultural contexts, we find in Vilardevoz a practice that 

reverses the perspective by focusing on everyday life, where having a diagnosis is just one 

more aspect of the human dimension. In this sense, the collective institutes a transformation 

of the encounter with mental health users, framing delirium as a construction of suffering that 

can be addressed in an interdisciplinary manner, within an ethical framework that guarantees 

comprehensive intervention without resorting to medicalisation and confinement. 

 

Through a qualitative methodology, Vilardevoz systematises chronicles and records 

of the practice, taking what we call anti-asylum experiences for analysis. From there, a 

critical analysis is carried out to account for psychological practices in terms of human rights 

and dignity. This allows, within the framework of an interdisciplinary approach, for mental 

health processes to be guaranteed where the person is the centre. What is highlighted here 

is a collective effort that shows that it is possible to accompany, work with and coexist with 

madness in such a way that it occupies a dignified place in the circle of life, in terms of 

human rights. Furthermore, it highlights the construction of an anti-asylum culture, which is a 

proposal from the professional practice that contributes its knowledge to the social fabric in 

order to build a culture that embraces life as a political territory and dignifies the existence of 

the insane. 

 

Keywords: Anti-asylum culture; community mental health; Vilardevoz; human rights; 

instituting practices; communication; psychology. 

 
 
 

 

 

 

2 



 

ÍNDICE: 

 
Introducción........................................................................................................................... 4 
 
 
Metodología............................................................................................................................ 6 
 
 
Contextualización de experiencia........................................................................................ 7 
 
 
Análisis Crítico..................................................................................................................... 11 
 
 
Nombrar y dar voz : la respuesta antimanicomial al estigma.................................................11 

 
 

Resistencias antimanicomiales frente a las lógicas de encierro y control social................... 21 
 
 

Subjetividad colectiva y trabajo en red: horizontes éticos de la cultura antimanicomial........ 24 
 
 

El dispositivo comunitario como intervención ético-político: Vilardevoz................................ 32 
 
 

Aprendizajes y elementos a comunicar.............................................................................35 
 
 
Referencias...........................................................................................................................42  

 

 

 

 

 

3 



 

Introducción: 

Este trabajo se propone sistematizar experiencias vividas en el colectivo Vilardevoz 

con el objetivo de articular aportes teóricos que nos permitan comprender cómo se 

construyeron ciertos imaginarios sociales produciendo estigma, exclusión y encierro al 

usuario de salud mental y como la respuesta de las prácticas de una psicología alternativa, 

en el marco de una postura antimanicomial acciona éticamente restituyendo al sujeto 

identidad en clave de derechos humanos.  

La sistematización, entendida como el proceso de reconstrucción crítica de una 

práctica social, permite no sólo narrar lo acontecido, sino también interrogar sus sentidos, 

extraer aprendizajes y comunicar alternativas que trascienden la experiencia concreta. 

Sistematizar no se limita a ordenar vivencias, sino que constituye una herramienta para 

producir conocimiento colectivo y aportar a la transformación social (Jara, 2018). 

De esta manera me propongo analizar documentos que registran la experiencia de la 

práctica, para dar cuenta del proceso en qué los imaginarios sociales instituidos sobre la 

locura operaron marginando, deshumanizando y aislando al usuario de salud mental. Estas 

construcciones simbólicas no sólo moldearon políticas y prácticas institucionales que 

vulneran derechos humanos, sino también formas cotidianas de percibir y relacionarse con 

la diferencia, reproduciendo un orden social que asocia la locura con el peligro y la 

anormalidad únicamente y como las acciones comunitarias en Vilardevoz transforman, 

amplifican la voz y la presencia pública de quienes históricamente fueron silenciados para 

construir posibilidades de vida digna (Jimenez, 2000).  

Entre los objetivos específicos se busca identificar cómo los saberes de la psiquiatría 

hegemónica siguen marginando derechos humanos en salud mental, analizar la persistente 

tensión entre las prácticas manicomiales y anti manicomiales, y aportar a la construcción de 

la cultura antimanicomial. Estos objetivos se articulan en torno a cuatro ejes centrales: 

nombrar y dar voz: la respuesta antimanicomial al estigma; resistencias antimanicomiales 

frente a las lógicas de encierro y control social; subjetividad colectiva y trabajo en red: 

horizontes éticos de la cultura antimanicomial y el dispositivo comunitario como intervención 

ético-político: Vilardevoz. 

La propuesta enmarca su justificación partiendo de la idea que los manicomios no 

son únicamente edificios, sino también que construyen imaginarios sociales que legitiman la 

separación de cuerpos y naturalizan la exclusión de la comunidad. En términos de 

Castoriadis (1993), lo social se instituye a partir de significaciones imaginarias que crean 

4 



 

mundos de sentido y organizan lo pensable. Así, los imaginarios instituidos en torno a la 

locura han configurado a lo largo de la historia  hasta la actualidad prácticas de encierro, 

estigma y exclusión.  

Castoriadis (1993) señala que las sociedades son también capaces de alterarse 

mediante el imaginario instituyente, en referencia a la potencia creadora de encontrar y 

manifestar nuevos sentidos que abren caminos distintos de lo establecido. En este marco, 

los movimientos de desmanicomialización han demostrado que una sociedad puede vivir sin 

manicomios (instituciones asilares en el marco de una psiquiatría hegemónica) y que 

existen otras formas de pensar y acompañar el sufrimiento psíquico. 

Ese saber práctico, que hoy se sostiene y lleva a cabo en Vilardevoz, constituye una 

referencia política e ideológica para promover la emergencia de seguir trabajando en la 

construcción de la cultura antimanicomial e implementación de la Ley 19.529 de Salud 

Mental en Uruguay.  

De esta manera sistematizar experiencias del colectivo permite reflexionar sobre la 

importancia de desnaturalizar prácticas opresoras y comunicar otras miradas dentro del 

campo de la salud mental, más cercanas a la dignidad y a la inclusión, desde una óptica 

que devenga una composición cultural sólida y paralelamente impulse la creación de 

políticas públicas que las garanticen. 

Para este análisis delimité algunos conceptos clave: 

En primer lugar, el estigma, entendido como un proceso mediante el cual la sociedad 

categoriza y anticipa atributos, produciendo una identidad social virtual que, al encontrarse 

con rasgos inesperados, se convierte en marca que reduce a la persona a una patología 

(Goffman, 1963/2006). En segundo lugar, el manicomio, desde la crítica de Basaglia 

(1968/1972) como institución asilar y opresora que a través de ciertos engaños “culturales” 

justifica el encierro para su orden social. Un tercer concepto es el de sociedades de control, 

desarrollado por Deleuze (1990/1999), que permite comprender cómo, más allá del encierro 

clásico, emergen formas difusas de regulación social. En este marco, cabe interrogar qué 

lugar ocupa aquel que no es productivo, en términos capitalistas. Otro eje conceptual es el 

diagnóstico y la burocracia, que, como advierte Moffatt (1974/1975), funciona como 

pasaporte hacia la segregación, especialmente en sectores populares. 

Finalmente, la producción de subjetividad y la transversalidad, retomadas de Guattari 

(2003), permiten desplazar el foco del síntoma aislado hacia la co-producción de modos de 

existencia, concibiendo la clínica como práctica institucional-comunitaria capaz de crear 

5 



 

nuevas formas de lazo social. En este marco, planteo un aporte al campo de la salud mental 

alternativa, al abrir un espacio de reflexión de prácticas anti manicomiales situadas en el 

contexto uruguayo. 

Metodología: 

La elaboración de este trabajo se enmarca en una metodología cualitativa de 

sistematización de experiencias. Se recopilan y analizan crónicas, actas, producciones 

narrativas del colectivo en el período 2024-2025, textos académicos, revistas científicas de 

producciones críticas, tesis de doctorado y  trabajos finales de grado. 

 

Las crónicas como documento interno de registro narrativo escrito, describen 

experiencias transitadas en el colectivo como “pasante de psicología” en el marco de las 

actividades propuestas que componen un espacio. El propósito de las mismas es 

documentar e informar el desarrollo de la experiencia en torno a la tarea, de manera tal que 

se pueda dar cuenta de los desafíos y potencialidades de las mismas y de los participantes 

manteniendo un flujo de comunicación activa interespacios que a posteriori permita: 

 

●​ Hacer un análisis crítico del contenido de las mismas 

●​ Supervisar las prácticas 

●​ Comunicar activamente los procesos de los participantes 

●​ Pensar en común posibles estrategias de intervención 

●​ Evitar la sobre intervención  

●​ Documentar participaciones 

●​ Registrar las producciones de los programas de los participantes 

●​ Sistematizar el aporte de los coordinadores 

●​ Referenciar la multiplicidad de encuadres móviles posibles 

●​ Informar acerca de las temáticas abordadas en entrevistas centrales 

●​ Dar cuenta del apoyo mutuo con artistas que contribuyen a la política del colectivo 

●​ Repensar que reproducen nuestras narrativas 

●​ Dar cuenta de las redes con otros colectivos que permiten expandir la concepciones 

de Vilardevoz 

 

En resumen, las crónicas además de acompañar de manera escrita el proceso de 

los estudiantes  en torno a la tarea, permite pensar sobre la práctica, y las acciones del 

colectivo, fomentando una actualización en permanente revisión de nuestro ejercicio 

pre-profesional junto con los coordinadores y la profesora. 

6 



 

En el mismo formato, también se encuentran las “actas” que son los registros de las 

supervisiones en clase donde quedan registradas las estrategias de intervención a partir del 

análisis de las situaciones narradas en las crónicas. Este documento nos permite 

sistematizar, entre otras cosas, las intervenciones en el colectivo con el apoyo teórico 

sugerido en la diversidad temáticas emergentes. 

Contextualización de la experiencia: 

“ Vilardevoz es un proyecto colectivo fundado en la práctica de visibilizar la palabra y 

la voz de sus participantes. Se constituye, desde sus inicios, como una radio comunitaria a 

la vez que como dispositivo alternativo en salud mental ” (Baroni et al., 2024) 

Nacido en 1997, a partir de la inquietud de un grupo de jóvenes estudiantes de 

psicología, quienes al comenzar a ir al Hospital VIlardebó comenzaron a preguntarse cómo 

contribuir desde la psicología a mejorar las condiciones de existencia de los, en ese 

entonces, denominados pacientes psiquiátricos.  Con el tiempo, la idea de romper con la 

atención asilar y llevar adelante lo que las propias personas internadas traían a modo de 

denuncia comenzó a diseñar un dispositivo para colaborar en que los “pacientes” devinieran 

en participantes. 

El proceso de transformación de las personas identificadas como “pacientes 

psiquiátricos” hacia la condición de participantes activos constituye uno de los ejes más 

relevantes en la experiencia de Vilardevoz. Esta transición implica desmontar las 

identidades históricamente producidas por los dispositivos médicos del encierro y la 

medicalización, que configuraron sujetos pasivos, definidos por la enfermedad y despojados 

de su potencia deseante. Tales identidades, asociadas frecuentemente a la pobreza y la 

criminalidad, consolidaron relaciones asimétricas entre técnicos y pacientes, en las cuales el 

saber y el poder recaen sobre los primeros, reproduciendo la dependencia y la 

desvalorización subjetiva (Baroni et al., 2012). El desafío de revertir esta posición implica un 

trabajo continuo de reconstrucción identitaria y de reapropiación del propio proceso vital. 

Para los participantes, ello supone pasar de la pasividad y la espera de soluciones externas 

hacia el compromiso activo con su salud, su inclusión social y su autonomía. Para ello, el 

abordaje grupal es indispensable en tanto permite compartir los problemas pero también la 

búsqueda de soluciones. En paralelo, los equipos técnicos deben sostener una práctica 

reflexiva que evite reproducir la mirada asistencialista y la desesperanza, asumiendo la 

complejidad de un proceso que no puede reducirse a la dimensión individual, sino que se 

inscribe en condiciones materiales y estructurales más amplias (Baroni et al., 2012). 

7 



 

La experiencia muestra que las dificultades de este tránsito están estrechamente 

vinculadas con las condiciones de vida de los participantes, particularmente la precariedad 

habitacional, la falta de empleo y la exclusión social. Evidenciando la imbricación entre 

salud mental, pobreza y marginación. Dichas tramas se alimentan de prácticas disciplinares, 

políticas públicas fragmentadas y representaciones culturales que perpetúan la 

estigmatización y la dependencia. En este contexto, Vilardevoz se configura como un 

dispositivo político y comunicacional que articula recursos, amplía la participación y disputa 

sentidos en el campo de la salud mental. A través de multiespacios, promueve la 

construcción colectiva de saberes y la manifestación pública de políticas que garanticen sus 

derechos, permitiendo que los participantes tomen protagonismo colectivo en la búsqueda 

de soluciones a sus propias problemáticas. Veintiocho años después, hoy podemos ver en 

funcionamiento un dispositivo de salud mental alternativo que se ha sostenido gracias a la 

coordinación colectiva y a la autogestión, fundamentado en tres pilares esenciales: la 

Participación, la Comunicación y la Salud Mental (Baroni et al, 2024).  

Estos pilares promueven un enfoque en clave de derechos humanos y 

desmanicomialización, diagramando espacios que empatizan y respetan las distintas 

realidades que atraviesa lo humano en el marco de la salud mental y todas las derivas que 

vulneran a los participantes afectiva, social, económica y políticamente. Se inserta en la 

trama barrial y cultural de Montevideo, desplegando prácticas anti manicomiales que abren 

puertas donde antes había grandes muros, tanto reales como simbólicos. 

Objetivos y acciones de Radio Vilardevoz: 

  

●​ Contribuir al proceso de habilitación de las personas con diversos 

padecimientos mentales desde una perspectiva de salud comunitaria, 

desarrollando un “Proyecto comunicacional y participativo” que sirva como 

modelo para promover el diseño de estrategias institucionales de habilitación 

y reinserción social. 

●​ Propender a la comprensión sobre la concepción social de la locura a nivel 

comunitario promoviendo la discusión y el debate social acerca de la misma, 

sus dimensiones y límites. 

●​ Promover la producción de conocimiento y la formación profesional tanto de 

pregrado como de postgrado en el área de la salud mental comunitaria. 

(www.radiovilardevoz.org). 

8 



 

El trabajo colectivo y el poder tomar la voz en primera persona permitió ir generando 

las condiciones para generar un movimiento social, que, entre otras cosas logró, en 2017, la 

aprobación de la Ley de Salud Mental en Uruguay 19.529. 

Actualmente Vilardevoz además de la radio, lleva adelante, en convenio con MIDES, 

una casa comunitaria de 11 participantes, un espacio cultural y tienda social llamada “la 

nave de les loques”: 

Estos proyectos están entrelazados, produciendo un amplio dispositivo de 

salud mental, que funciona rizomáticamente y en movimiento. Es de destacar 

que Vilardevoz tiene un importante vínculo con la Facultad de Psicología en 

particular y con la Universidad de la República en general, teniendo en cuenta 

que la formación es un aspecto fundamental para generar nuevas formas de 

abordaje y atención; los dispositivos del proyecto funcionan a partir de 2001 

como espacio de práctica pre-profesional de la Licenciatura de Psicología, 

incorporando progresivamente prácticas pre profesionales de Terapia 

ocupacional, Trabajo social y Comunicación. (www.radiovilardevoz.org). 

Durante mis prácticas en psicología participé en 2024 en el ciclo integral, en espacio 

cultural “La Nave de les loques” los días martes, principalmente en lo que llamamos ese año 

“cinema Vilardevoz” con el objetivo de acercar producciones audiovisuales temáticas por 

ciclos, en el club de socios, el emprendimiento de elaboración de galletitas y el diseño de 

participación en la convocatoria “ENTRE” organizado por el colectivo Hincapie en INJU.  

En 2025, mi práctica de graduación transcurrió en el espacio denominado SALIDA 

AL AIRE, una experiencia radiofónica en la cual enfocaré el desarrollo de este trabajo. 

Este espacio promueve la expresión, la participación y la construcción colectiva de la 

palabra, trascendiendo los límites institucionales clásicos y extendiendo la comunicación 

hacia la comunidad en su conjunto. En este contexto, la SALIDA AL AIRE constituye un 

momento privilegiado en el cual la producción simbólica, el intercambio y la comunicación 

adquieren una dimensión pública y transformadora (Baroni et al. 2024). El objetivo central 

del espacio es dar voz a quienes han sido históricamente silenciados o reducidos al 

diagnóstico psiquiátrico, generando un ámbito de participación real, visibilización y 

resignificación de la locura desde una perspectiva de derechos humanos. Asimismo, se 

busca fortalecer la subjetividad y promover la creatividad facilitando procesos de inclusión 

(Jimenez, 2000). 

9 



 

La SALIDA AL AIRE además articula directamente con otros espacios que participan 

en la tarea:  

●​ Taller de producción radial, donde los participantes elaboran los contenidos de sus 

programas, entrevistas centrales, laberintos musicales y construyen colectivamente 

la comunicación de sus intereses.  

●​ Taller Central, espacio de reflexión y toma de decisiones sobre las líneas de acción 

del colectivo. 

●​ Taller de arte, donde se conforman las propuestas artísticas de representación 

colectiva y se facilita la organización a la producción artística y visibilización barrial 

en la plaza conjunta a la fonoplatea. 

Estas articulaciones permiten que la práctica se sostenga en un entramado 

institucional y comunitario más amplio, que incluye movimientos culturales, organizaciones 

sociales y actores vinculados a la salud mental comunitaria (Baroni et al. 2024) 

Las dinámicas grupales que se desarrollan en la SALIDA AL AIRE se caracterizan 

por la horizontalidad, la escucha activa y la promoción del respeto por los turnos de palabra. 

Siguiendo a Guattari (2003), liberar la locura como fuerza de creación implica permitir que la 

diferencia se exprese y produzca sentido en lo común. En este espacio, cada voz adquiere 

valor y cada intervención se integra al entramado colectivo. Cada integrante aporta su 

historia, sensibilidad y mirada particular, configurando una multiplicidad de voces que 

enriquecen la producción simbólica. En el plano afectivo, se generan lazos de pertenencia, 

confianza y cuidado que sostienen la continuidad del proyecto, otorgándole un carácter 

terapéutico comunitario que trasciende lo meramente comunicacional (AAVV, 2023). 

La experiencia permite además comprender cómo la radio se constituye en un 

dispositivo de subjetivación y resistencia en la dimensión política. El contacto cotidiano con 

los participantes evidenció que, lejos de ser un espacio asistencialista, se trata de un ámbito 

donde la creatividad, el humor y la sensibilidad se transforman en lenguajes de 

emancipación. La tarea de la psicología, en este marco, se expande hacia el territorio 

comunitario donde la voz y la escucha se convierten en herramientas fundamentales de 

transformación subjetiva y social desde donde se desarrolla una clínica móvil (Nebot, 1995). 

Cada participante, al tomar la palabra en su propio programa y/o participar de entrevistas 

con invitados, no solo expresa sus intereses o deseos, sino que en el diálogo y en el 

encuentro van encarnando una práctica antidestino, donde el acto de hablar y ser 

escuchado se convierte en existencia y recuperación del ser (Núñez, 1999). 

10 



 

La práctica psicológica en este dispositivo no se limita a la contención individual, 

aunque contempla la posibilidad si se considera pertinente, sino que se orienta a facilitar 

procesos grupales, promover la horizontalidad, acompañar emergentes afectivos y 

fortalecer los lazos que sostienen la práctica colectiva. En palabras de Pichón-Rivière 

(1985/2008), la tarea grupal posibilita el aprendizaje y la transformación subjetiva a través 

del vínculo. En esta línea, Flochová Luptáková (2009) subraya que el trabajo en equipo 

constituye una alternativa transformadora frente a las culturas institucionales rígidas, al 

fomentar la cooperación, la confianza y la creatividad compartida. Estas perspectivas se 

reflejan en Vilardevoz, donde el dispositivo grupal no solo produce un programa radial, sino 

que genera procesos de inclusión y construcción de subjetividades heterogéneas. 

Las intervenciones que emergen son tan diversas como los acontecimientos que las 

provocan. Barrer, cocinar, acompañar una manifestación o simplemente compartir un mate 

se convierten en actos terapéuticos y políticos que sostienen el sentido del colectivo. En 

Vilardevoz, como se mencionó previamente, se prioriza lo grupal sobre lo individual, y la 

tarea se sostiene más allá de las crisis o las ausencias. Las decisiones y las estrategias de 

intervención se construyen colectivamente, reconociendo que no existe un modelo único de 

intervención, sino una práctica viva que se reinventa en cada encuentro (de la Aldea, 2004). 

Análisis crítico. 

Nombrar y dar voz : la respuesta antimanicomial al estigma. 

CONSEJOS PARA VISITANTES  

“Si Ud. Hace caso omiso De nuestra sonrisa desdentada, De las contracturas, De las babas, 

Encontrará, le juro, un ser humano. Si mira más profundo todavía, Verá una historia 

interrumpida, Que hasta por ahí, es parecida… Si no puede avanzar, si acaso le dan 

náuseas o mareos… no se vaya… antes, por lo menos, deje los cigarrillos.” 

Marisa Wagner 

Desde la psicología social y comunitaria, las intervenciones se orientan a fortalecer 

los procesos de participación, pertenencia y construcción colectiva de sentido. La voz 

pública, en tanto acto simbólico, se presenta como herramienta de resistencia frente al 

estigma. Según Goffman (1963/2006), el estigma deteriora la identidad al imponer etiquetas 

que definen a los sujetos desde la desviación o la carencia. Sin embargo, cuando la palabra 

circula públicamente a través de la radio, las etiquetas de la imagen se transforman en 

11 



 

relatos resignificados. En ese gesto, la voz recupera dignidad, agencia y potencia 

transformadora.  

Algunas voces participantes de los programas de 2025: 

Participante Programa 

Anibal Rumores de Carnaval 

Luis G El lobito canta 

Elisa  La voz de Elisa 

Willy Lavandería China 

Mauricio El poeta enamorado 

Matias Cambiando estructuras 

Ruben Ruben de la pesca 

Gerardo Homo Sapiens Sapiens 

Alba Comunizando 

Zapican Resonancias 

Salvador Noticias salvadoras 

Oxley Hoy te voy a sorprender 

Fernando Dale un giro a tus oídos 

Luis A Noticias de deporte 

Viviana Los chistes de Vivi 

Lourdes Palabras con Borges 

El espacio de SALIDA AL AIRE, se construye a partir de una grilla donde además de 

programas individuales y del programa de apertura llamado Mesa de Bienvenida,  tiene dos 

propuestas centrales que se alternan de manera quincenal: la entrevista central y el 

laberinto musical. Ambos espacios se producen desde el espacio de Producción radial con 

apoyo del equipo técnico a la hora de  concretar los invitados para las entrevistas. 

12 



 

Las entrevistas centrales son espacios donde los entrevistados son diversos actores 

sociales, autoridades, activistas por la salud mental y los derechos humanos convirtiéndose 

en un momento de aprendizaje y reflexión sobre temáticas que atraviesan el colectivo. Los 

invitados a entrevistar surgen de las preocupaciones colectivas, de manera tal que a partir 

del intercambio en vivo se produce un pensamiento en torno a la realidad actual y la 

posibilidad de incidencia. Entrevistar a un diputado o al Director de Salud Mental del MIDES, 

hace que la VOZ se transforme en un acto político y fomente la horizontalidad a la hora de 

relacionarse con otros. La circulación de la palabra de manera libre y directa, hace que los 

participantes de vilardevoz sean portavoces de aquellas prácticas que incrementan el 

sufrimiento y violan sus derechos y esto impacta directamente en quiénes llevan día a día 

las políticas públicas. A su vez, el acto de entrevistar (devenir entrevistador/a) oficia de 

resistencia las lógicas hegemónicas verticales, promoviendo una práctica de intervención 

horizontal, emancipadora y participativa.  

Entrevistas Centrales de 2025: 

FECHA ENTREVISTADOS TEMA DE ENCUENTRO 

22/2/25 Ciro Chonik 
Raíces indígenas y "políticas de olvido para 
negarlas" 

 Tablado del barrio en el museo Tablados populares, carnaval 2025 

 Eduardo Aguiara "Tacuabé" radios comunitarias 

22/2/25 Daniel Arbulo - Pablo Graña Derecho al territorio 

 USINA Movimiento cultural FADU 

8/3/25 Red Psicofeminista ¿Qué aporta el feminismo a la psicología? 

15/3/25 Angie Oña Locura, mujeres y teatro. 

12/4/25 
Vecinos y concejales del  
Municipio B Iniciativa "vecinos con amor" 

3/5/25 Ricardo Ifrán Junta nacional de drogas - Aleros - 

 Revista Barullo Revista de arte y salud mental 

10/5/25 Daniel Gerhard Director proteccion social MIDES 

17/5/25 Adriana Cabrera Madres de familiares de detenidos desaparecidos 

7/6/25 Huellas del encierro 

"Taller para mujeres que atravesaron contexto de 
encierro, familiares de jóvenes en conflicto con la ley 
o personas presas". Proyecto extensión udelar 

14/6/25 Integrantes de URBANO FANFARRIA Invernal 

5/7/25 Gabriel Rossi Secretaria de la junta nacional de drogas 

19/7/25 Mariana Olivera Presentación de libro: La enfermedad de las revistas 

2/8/25 Inminente colectivo 
Títeres en gran tamaño. 
Intervenciones, espectáculos y talleres* 

13 



 

16/8/25 Daniel Arbulo Defensor de vecinas y vecinos de Mvdeo 

13/9/25 Andrea Tuana 
Directora de la Asociación Civil El Paso e integrante 
de la Intersocial Feminista de Uruguay 

*Fueron entrevistados por el interés en participar de la Marcha donde finalmente participaron con una 
jaula gigante que diseñaron ese mismo sábado con participantes en la plaza. 

Se toma la entrevista central de la crónica 13/9/25 para analizar críticamente. La 

frase que enmarca este encuentro fue: “No es locura, es violencia vicaria”.  

Andrea Tuana, activista en DDHH, trabajadora social, magíster en Políticas públicas 

de Igualdad, referente en la temática de violencia basada en género, atraviesa actualmente 

una suspensión de seis meses de su remuneración por parte del Ministerio, derivada de una 

denuncia vinculada a su práctica militante. En este contexto, el colectivo Vilardevoz expresó 

su solidaridad, visibilizando la situación como una forma de apoyo a las y los activistas cuyo 

compromiso social muchas veces es objeto de sanción. 

La invitación de Tuana al espacio surgió en un momento de fuerte conmoción social, 

tras el asesinato de dos niños y el suicidio de su padre, un hecho que desde el colectivo fue 

abordado desde la diferenciacion entre locura y violencia vicaria. No es la primera vez que 

Tuana es entrevistada siendo una “informante calificada” para Vilardevoz con quien 

intercambiar sobre estas temáticas. A su vez, en el espacio de la Escuelita Loca (lunes de 

mañana en la Nave se da este espacio donde se colectivizan saberes) la semana previa a 

su visita, se debatieron los límites de esta forma de violentar y las condiciones que la 

definen y en Taller de producción radial (los viernes en la mañana) se terminó de pensar la 

pauta para la entrevista. Es interesante aportar, que durante la entrevista en la plaza se 

generó un espacio de expresión para darle lugar a la temática, lo cual más adelante 

retomaré. 

Tuana explicó que, desde hace algunos años, psicólogas en españa comenzaron a 

identificar que, en muchos casos, la violencia doméstica no finaliza con la separación de la 

pareja, sino que el agresor despliega nuevas estrategias para continuar ejerciendo control y 

daño, utilizando a personas significativas (particularmente a los hijos) como medios de 

agresión hacia la mujer. Ejemplos de ello son las tensiones generadas durante los 

regímenes de visitas, los insultos, la manipulación emocional o la negligencia intencional en 

los cuidados, como interrumpir medicaciones o generar entornos inseguros para los niños, 

los cuales se consideran elementos propios del reconocimiento de este tipo de violencia. 

En los casos más extremos, la violencia vicaria se expresa en amenazas como “te 

voy a sacar a tus hijos”, denuncias reiteradas para obtener la tenencia o incluso homicidios 

14 



 

con el fin de infligir el máximo dolor posible a la madre. Si bien Andrea reconoció la 

posibilidad de que mujeres ejerzan formas de violencia vicaria hacia varones, aclaró que 

estos casos son excepcionales, dado que este tipo de violencia requiere una posición de 

poder que permita ejercer dominación o control sobre otros, y aún nos encontramos en una 

sociedad que privilegia al varón en este último sentido. 

La entrevistada enfatizó la necesidad de acompañamiento temprano a las madres y 

sus hijos, brindando herramientas para detectar señales y fortalecer recursos de defensa. 

Sin embargo, destacó que aún falta formación y sensibilización entre los equipos técnicos y 

judiciales para reconocer la violencia vicaria como tal. Muchas veces, los procesos 

judiciales se centran únicamente en la separación de la pareja, sin contemplar la 

continuidad que en los juzgados de familia la mujer requiere para desplegar sobre el daño 

del agresor hacia ella y los menores. 

Tuana subrayó que, aunque la violencia vicaria está dirigida principalmente hacia la 

mujer, las víctimas más afectadas son los hijos, quienes quedan expuestos a un sistema 

judicial que, en nombre de la corresponsabilidad parental, minimiza los riesgos. La 

insistencia en las “denuncias falsas” ha calado en la práctica de jueces, juezas y técnicos, 

debilitando la credibilidad de las mujeres y desestimando señales de alerta. Este sesgo 

institucional contribuye a la desprotección de niños y niñas y obstaculiza la adopción de 

medidas urgentes en contextos de alto riesgo. 

Durante el intercambio, se reflexiona además sobre la responsabilidad del sistema 

judicial y de los operadores sociales en la prevención de este tipo de violencia, señalando la 

falta de formación interdisciplinaria para abordar su complejidad, que abarca dimensiones 

sociales, jurídicas, psicológicas y comunitarias. Se destacó la importancia de la capacitación 

continua y del trabajo en red entre actores comunitarios, vecinos y profesionales, 

reconociendo que la violencia vicaria interpela no sólo al ámbito familiar, sino también a la 

trama social que la sostiene o la invisibiliza. 

Tuana además hace gran énfasis en que la violencia siempre es un factor de riesgo 

y necesita ser abordada con mayor responsabilidad sobre la multiplicidad de efectos 

generados en los menores involucrados, que aún el sistema judicial no logra responder 

efectivamente (www.ivoox.com). 

Asociar la locura a cualquier acto violento o peligroso, aloja prácticas estigmatizantes 

que condensan al usuario de salud mental en una mirada reduccionista. Este proceso 

puede comprenderse como una cristalización de un imaginario instituido, un conjunto de 

15 



 

significaciones que se presentan como naturales, indiscutibles y permanentes (Castoriadis, 

1993). En este caso, la idea de única “locura peligrosa” se instituyó como verdad social . 

Entre conversaciones y organización en la plaza, llegó la hora de la entrevista 

central, en la fonoplatea (participantes, estudiantes, pasantes y coordinadores) 

estábamos todos conmovidos con la temática que se abordó sobre violencia vicaria 

con la entrevistada: Andrea Tuana.  

Tejer redes, tender puentes y convocar a visitantes especializados en la temática 

permite salir del lugar de que “el loco dice bolazos” dado que al aprender de otro e 

intercambiar a partir de sus propias experiencias abre paso a circular la palabra generando 

así la posibilidad de salir de algunas nociones producto de un saber popular que nos puede 

encerrar en nuestras propias ideas. Se constituye así una práctica antimanicomial donde no 

se deja encerrado al loco en su locura. 

En el marco de la reciente noticia sobre el asesinato de dos niños y posterior 

autoeliminación de un padre (en Soriano) que habia sido denunciado por violencia, y 

las acciones burocraticas no alcanzaron a prevenir la tragedia, se desarrolla la 

entrevista, que va tomando generalidades para explicar y concientizar a nivel social 

sobre las posibilidades, alcances y limitaciones que aun tenemos para abordar esta 

situaciones. 

Se realizaron varias preguntas desde la fonoplatea por parte de participantes y 

estudiantes, así como también algunas intervenciones que dieron cuenta de 

experiencias sobre este tipo de violencia (vicaria). 

El acto de nombrar, entonces, se convierte en un territorio de disputa simbólica. 

Mientras los discursos clásicos producen una nominación reductiva, Vilardevoz propone una 

nominación ampliada y participativa, donde los participantes se re apropian del poder de 

decir: “Yo soy". Siguiendo a Jiménez (2000), toda institución, incluso las que nacen como 

alternativas, se definen por su capacidad de producirse. Vilardevoz, en tanto dispositivo 

comunicacional y terapéutico, instituye una forma distinta de subjetivación: el loco deja de 

ser paciente para ser participante, comunicador, actor, compañero. La palabra se vuelve 

vehículo de dignidad, un modo de habitar el lenguaje sin ser colonizado por él. 

La voz expresa un proceso de desidentificación con el estigma y de restitución del 

lazo social (Alvaro, 2017) a través de la palabra. Esto tiene un valor especial, porque en 

Vilardevoz “el loco” puede hablar por sí mismo y defenderse, cuestionar los sentidos que 

históricamente se le impusieron y abrir nuevas lecturas. En el debate, lo primero que surgió 

16 



 

fue la tendencia social a explicar el hecho como producto de la locura o la enfermedad. 

Frente a eso, el colectivo comunicó públicamente y con el apoyo de dos especialistas en la 

temática, Cecilia Baroni (en salud mental) y Andrea Tuana (en violencia), que no es locura 

es violencia, señalando así la necesidad de desarmar los imaginarios que asocian la 

violencia con la locura y contribuyendo a reconstruir la identidad deteriorada del usuario de 

salud mental. 

Los aportes de Goffman (1963/2006) definen el estigma como un atributo 

profundamente desacreditador que transforma a la persona de un ser total y común a uno 

marcado, reducido a una identidad diagnosticada. El estigma no sólo clasifica, sino que 

produce formas que organizan las interacciones cotidianas. En el caso de la locura, el 

estigma opera a modo de una identidad burocrática donde el diagnóstico opaca cualquier 

otra cualidad de la persona. Desde esta perspectiva, el etiquetamiento psiquiátrico 

constituye una práctica de nominación que crea realidad social. Nombrar diagnósticos 

psiquiátricos no es un acto en sí, sino una inscripción en una red de discursos que 

configuran la experiencia subjetiva y social de los participantes. Esta nominación además 

adquiere un carácter performativo: el sujeto termina por hablar y ser hablado desde la 

categoría que lo designa.  

De esta manera la “identidad deteriorada” de Goffman (1963/2006) se prolonga en lo 

que Moffatt (1974/1975) denomina la “carrera de loco crónico”, un itinerario institucional en 

el que el sujeto queda atrapado en una secuencia de intervenciones que incrementan su 

posición vulnerada: calle, refugio, hospital. El estigma, en este sentido, no sólo afecta la 

mirada social, sino también la autopercepción del propio sujeto y su posibilidad de narrarse 

desde otro lugar. En este punto la cultura antimanicomial invierte el sentido en la mirada, 

permitiendo ver subjetividades y posibilidades de trabajar con el sufrimiento, evitando la 

condensación a su diagnóstico. 

Frente a la imbricación de segregaciones, Vilardevoz produce un desplazamiento 

radical del imaginario. En el colectivo, el acto de hablar se convierte en un acto político y 

poético. En las comunicaciones radiales, los participantes toman la palabra, sin mediación 

clínica ni traducción institucional, para nombrar lo que les afecta o compartir sobre su 

temática preferida. Cabe aclarar que la salida al aire de vilardevoz cuenta con varias figuras 

mediadoras y facilitadoras: coordinación de salida al aire y de plaza las cuales coordinan 

durante la mañana y van acompañando asi como habilitando diversos espacios tanto 

individuales como grupales y colectivos. Es decir, la SALIDA AL AIRE, siempre está 

acompañada por un/a coordinador/a  psicólogo/a en la coordinación general el cual va 

17 



 

leyendo el clima grupal, las ansiedades, los conflictos y emergentes para darle lugar a todo 

lo que acontece con la programación en curso. 

Entre ellas recibimos por primera vez en la radio a una participante con su pareja. 

Ella expuso su situación y gran angustia en relación a la tenencia de su hijo y toda la 

situación legal que la atraviesa hoy, dejándola imposibilitada de vincularse con él.  

Desde la perspectiva del análisis institucional, este proceso puede entenderse como 

una praxis instituyente (Dardot, 2019), en la medida en que crea condiciones para nuevos 

modos de existencia. Foucault (1926/1984) advertía que el poder psiquiátrico no reside 

únicamente en las paredes del manicomio, sino en las prácticas que definen quién puede 

hablar y sobre qué. En las programaciones radiales romper ese silencio no es sólo una 

acción comunicacional, sino un gesto de resistencia epistémica y política. En cada palabra 

AL AIRE se produce un quiebre en la lógica del encierro simbólico: hablar de sí mismo es 

recuperar la soberanía sobre el propio discurso. 

Otro participante habló de su experiencia de vida, siendo víctima él y sus hermanos 

de violencia física por parte de su padre. Contó cómo había sido para él la 

importancia de contar con personas extrafamiliares que lo ayudaron a salir de esa 

situación, a lo que Andrea tomó como un recurso fundamental para toda persona 

que se encuentre en este tipo de situaciones. 

En este contexto, la radio comunitaria se convierte en un medio contrahegemónico 

que democratiza la palabra para que en la escucha social se produzca una conexión 

emocional a la hora de pensar la locura. Las producciones del colectivo invierten el orden 

habitual del discurso mediático: los locos no son hablados por otros, sino que hablan. En 

términos de Guattari (2003), se trata de una micropolítica de la subjetivación, donde la 

creación y comunicación deviene práctica clínica y social. 

Una estudiante que visitó la fonoplatea se sintió afectada por la temática y tomó la 

voz para preguntar. Expresó sus inquietudes en cuanto a cuáles son los 

compromisos sociales, a nivel de políticas públicas que protejan los derechos 

humanos de las víctimas de violencia” 

La sistematización de experiencias, en este sentido, permite reconocer cómo el 

trabajo del colectivo responde en la producción un nuevo imaginario instituyente. 

Castoriadis (1993) señala que la sociedad si bien reproduce significaciones heredadas, 

también puede alterarse, creando nuevas formas de sentido. En Vilardevoz, esta  alteración 

se manifiesta en la transformación de discursos hegemónicos verticales hacia la ronda de la 

18 



 

palabra horizontal y compartida como ideología política que vislumbra la emergencia de 

respuestas estatales que garanticen DDHH. 

Laberintos musicales de 2025: 

Los laberintos musicales en la radio se programan cada 15 días, incentivando el 

acceso a la cultura de los participantes, así como la posibilidad de generar las condiciones 

para conectar con los procesos por los que transita un artista convirtiendo sus emociones y 

deseos en arte. Las preguntas de la entrevista se piensan colectivamente entre 

participantes, pasantes de psicología y coordinadores en el taller de producción radial. Para 

lo cual se busca información de las trayectorias, del estilo y próximas presentaciones 

generando de esta manera debates, en los que emerjan curiosidades para interrogar e 

ideas para producir posteriormente un regalo artístico en el espacio de arte en la plaza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se considera el laberinto musical de la crónica (11/10/25) para tomar los aportes que 

dan cuenta y ejemplifican sobre la función de los mismos: 

Invitada Alejandra Wolff: Cantante y actriz, referente de música Uruguaya. 

“Willy: Alejandra, ¿Te consideras una persona loca? 

Alejandra: Me considero bastante loca porque he tenido siempre que lidiar con 

muchas cosas internas con las que me sigo peleando hasta hoy, peleando y 

19 

FECHA ARTISTA INVITADO 

22/3 Alejandra Volpe 

29/3 Mainé Hermo y el dúo de los de al lado 

26/4 Sebastian Codoni 

17/5 Fabian Laguna y Rivero Arte 

30/5 Gaston de 4 pesos de propina 

28/6 Natalia Paula 

12/7 Nati Batista y los comunes banda 

26/7 Toto Yulelé 

9/8 Maité Gadea 

30/8 Martin Tejera 

6/9 Sr. Motta 

20/9 Guadalupe Calzada 

11/10 Alejandra Wolff 

25/10 Carlos Alberto Rodriguez y Maria Elena Mello 



 

acariciando también, tratando de integrar, por ejemplo soy una persona con muchos 

miedos a pesar de que no se nota, a pesar de que acá yo estoy pasando divino, no 

tengo miedo de estar con ustedes, no tengo miedo de hablarles, no tengo miedo de 

pararme frente a la gente en un escenario, pero hay una parte de mi que siempre 

está hablando y boicoteando la fluidez, esto de : ¿Qué importa?  ¿Qué es lo grave? 

¿Qué puede pasar? esa parte que es la que confía, la que está feliz siempre está 

boicoteada por una que está sufriendo en un rincón diciendo : no, no me lleves, no 

podemos cantar, no lo vas a hacer bien” (www.ivoox.com). 

Se da cuenta así que el gran valor de esta práctica radica en que no niega la locura, 

sino que la reinscribe en un espacio de valor y legitimidad. Visibilizando que no se trata de 

borrar la diferencia, sino de transformarla en fuente de sentido. Así, el colectivo genera una 

mirada real donde la locura no es un déficit, sino una manera vulnerable de estar en el 

mundo. Este desplazamiento cuestiona la raíz misma del estigma: la idea de que la 

diferencia debe ser corregida hacia una diferencia que puede ser celebrada. La palabra no 

sólo comunica, sino que encarna una forma de sostenerse y presentarse en la vida. Se 

agrega además que la oralidad en la radio, sin percepción de imágenes que puedan 

segregar contenidos, deviene acto de presencia y reconocimiento, una forma de restitución 

de la existencia negada por el estigma. 

A modo de concluir, los imaginarios sociales instituidos sobre la locura han operado 

históricamente como dispositivos de exclusión y silenciamiento. Sin embargo, experiencias 

comunitarias alternativas como Vilardevoz abren puertas a la experiencia de las 

posibilidades reales de trabajar la locura, donde la palabra y el encuentro cultural horizontal 

restituye la dignidad y el derecho a existir sin etiquetas. Donde comenzar a nombrar y ver  

de otro modo es crear otra realidad posible. Democratizar la locura como aporta Moffat 

(1974/1975) es una invitación a cuestionar y conocer, a pasar de imágenes internas sobre 

locura a una comunicación que la organiza e impulsa a salir del tabú que genera estigmas. 

Compartir locuras para no sentirse tan loco, terapéuticamente hablando, es pasar de una 

soledad angustiante en el marco de individualidades competitivas, a una redistribución de la 

misma, haciéndose cargo de la parte que le toca y afecta a cada uno, devolviéndole así al 

sufrimiento psíquico su dimensión humana y colectiva. 

El arte y la música en tanto actúan significativamente dentro de los procesos de 

salud mental, al promover la expresión, la conexión y la construcción de sentido compartido. 

Su potencia terapéutica reside en la capacidad de facilitar formas de expresión cuando no 

se encuentran palabras, ofreciendo lenguajes simbólicos que acompañan la transformación 

de un interior en soledad a una exteriorización colectiva. Como sostiene Moffatt el arte 

20 



 

permite entender la vida cuando la ciencia no tiene respuestas, porque posibilita dar un 

sentido profundo a la aventura de existir, restableciendo el contacto con lo sensible y lo 

creativo. En el arte se debaten emociones colectivas, se ponen en común las vivencias 

humanas más profundas, y ese intercambio permite salir de la soledad y de la angustia para 

devenir en compañeros de vida y presencia compartida. La música, como forma de 

encuentro, sintoniza los ritmos individuales en una experiencia grupal que amplía la 

percepción de unidad y resonancia. A través del trabajo artístico, la pertenencia se 

consolida y los grupos adquieren identidad, incorporando en la vida cotidiana belleza y 

propósito a través de la tarea. De esta manera, el arte se convierte en un camino de 

integración que impulsa la salud mental desde la sensibilidad, el movimiento y la creatividad 

compartida. 

Resistencias anti manicomiales frente a las lógicas de encierro y control social 

“El Manicomio es una máquina productora de identidad, de procesos identificatorios, 

basada en la negación de la historia singular del sujeto y en la producción de una identidad 

homogénea: el paciente psiquiátrico” (Itza, 2017, p.22). 

Las prácticas desde el rol de la psicóloga en Vilardevoz, permiten vivir la experiencia 

de acompañar muy de cerca a usuarios de salud mental en tareas que van desde las más 

comunes en la cotidianidad del ser humano, hasta aquellas más complejas en procesos 

cognitivos, para la ejecución de tareas. En todos los matices posibles que pueden 

acontecer, considero destacar algunos puntos en común sobre los cuales las instituciones y 

las lógicas de encierro han afectado profundamente en la autonomía y las posibilidades de 

existencia de los usuarios de salud mental.  A partir de esta enunciación, expongo algunos 

aspectos teóricos a fin de componer una síntesis de lógicas instituidas conjuntamente con 

las propuestas alternativas al encierro: 

O sea, lo que rescata Foucault en sus textos, es que la Medicina se inventó un 

artefacto dispo-sitivo de transmisión de sus saberes-, para la capitalización de este 

saber y el desarrollo de su poder, sobre la sociedad civil. La característica esencial 

de este artefacto era el aislamiento de las sintomatologías (Nebot, 1995). 

Vilardevoz nace dentro de Vilardebó como alternativa antimanicomial. Basaglia 

(1968/1972) aporta en este acto críticamente al afirmar que el manicomio no cura, sino que 

reproduce la enfermedad social del aislamiento. En “La institución negada", expuso que el 

encierro, lejos de ser una herramienta terapéutica, constituye una forma de control que 

despoja a las personas de su identidad, su deseo y su historia.  

21 



 

En esta línea las prácticas anti manicomiales intervienen en la cotidianidad de los 

participantes para pensar el tránsito de la rigidez normativa del hospital psiquiátrico hacia la 

construcción colectiva de acuerdos y del silencio pasivo a la vitalidad de una propuesta 

diversa, abierta y siempre en movimiento. En Vilardevoz, las subjetividades singulares se 

entretejen colectivamente, generando un campo común donde convergen registros 

heterogéneos. Lejos de buscar la homogeneización, el espacio se afirma en la diversidad y 

en la potencia transformadora de lo plural. 

En esta perspectiva, Moffatt (1974/1975) advirtió que la salud mental no puede 

comprenderse sin atender a las condiciones sociales que la determinan. Afirmó que el 

hospital psiquiátrico es una extensión del sistema de dominación de clase y que “la 

amputación más dolorosa es la de la dignidad personal” (p. 6). La locura, entonces, no 

surge sólo como fenómeno clínico, sino como consecuencia de una estructura social que 

margina a los diferentes. Para el autor, toda terapia auténtica debe ser también una práctica 

política que apunte a la emancipación de los oprimidos. 

Conjuntamente, la experiencia de desmanicomialización iniciada por Basaglia 

(1968/1972) en Italia durante los años setenta dio un salto histórico en esa dirección. Cerrar 

los manicomios no implicó eliminar la locura, sino liberar las relaciones humanas del 

régimen de tutela que las regía. La reforma italiana demostró que era posible una clínica 

fundada en la libertad, en la participación y en el reconocimiento del sujeto. La salud mental 

se transformó así en un campo político, donde el derecho a la palabra y a la autonomía se 

volvieron condiciones terapéuticas. Esta perspectiva se expandió a América Latina, 

inspirando aún más a movimientos comunitarios y proyectos comunicacionales como 

Vilardevoz, en Uruguay, que encarnan esa praxis instituyente. 

Frente a esto, Dardot (2019) propone pensar las prácticas instituyentes del común 

como una forma de resistencia creadora. Instituir de otro modo significa construir 

colectivamente espacios donde el poder se redistribuye y la participación se vuelve principio 

organizador. “Instituir es hacer existir algo nuevo a partir de lo que ya existe” (p. 13). 

En este sentido, el proyecto de Vilardevoz puede comprenderse como un espacio 

que emerge dentro del propio hospital para subvertir su lógica. Allí donde antes había 

jerarquía y silencio, aparece la horizontalidad y la palabra; donde la clínica operaba desde el 

saber experto, se instala una ética de la escucha. El trabajo colectivo, la creación radial y el 

intercambio afectivo reconfiguran la noción de salud mental como proceso de encuentro y 

no de control. 

22 



 

No obstante, el desafío persiste, el poder instituido tiende a reconstituirse bajo 

nuevas formas. “No todo encierro tiene muros”, podría decirse para describir la persistencia 

de las prácticas de segregación. En las sociedades actuales, el aislamiento adopta 

modalidades simbólicas y afectivas: el desempleo, la medicalización del malestar, la 

precariedad emocional y el individualismo funcionan como nuevos dispositivos de control 

Deleuze (1990/1999). Frente a ello, las experiencias comunitarias se vuelven espacios de 

reapropiación del sentido, donde el lazo social se reconstruye: las puertas están abiertas, 

los espacios sugieren rincones libres para conversar, compartir mates, compartir el tabaco 

comunitario, afianzar vínculos, componer intereses, expresarse a través de la pintura, la 

música o la escritura. 

Como sostienen Baroni, Jiménez, Itza y Giordano (2013), “el movimiento es del 

sujeto en tanto pueda correrse del lugar de objeto” (p. 10), lo que significa que la 

transformación no ocurre sólo a nivel institucional, sino en la subjetividad misma de quienes 

habitan la experiencia. Es de este modo que el rol de la psicología en las prácticas anti 

manicomiales facilita las condiciones del espacio para que esto suceda, a partir de la tarea y 

la pre tarea  Pichon Rivière (1985/2008). La pretarea se manifiesta en los procesos de 

organización, distribuyendo las acciones que sostienen la radio: elaboración de carteles con 

los invitados, con la programación, acomodar las sillas de la fonoplatea, sacar la mesa de 

arte a la plaza y la mesa de ajedrez y designar un encargado del tabaco comunitario. La 

tarea refiere al acto mismo de SALIDA AL AIRE, donde la palabra se vuelve acontecimiento 

y compartida desde la mesa de bienvenida abriendo la programación para la presentación 

de los presentes y en el transcurso de todos los programas, ya que siempre se fomenta la 

charla y el intercambio. La síntesis ocurre en la elaboración posterior, cuando se reflexiona 

sobre lo vivido, registrando aprendizajes y afectaciones mediantes encuentros en los 

diferentes espacios. El objetivo se centra en sostener un espacio inclusivo y expresivo, que 

potencie la construcción subjetiva y colectiva. Finalmente, los entramados dan cuenta de las 

múltiples articulaciones entre salud mental, comunicación comunitaria, educación popular y 

movimientos sociales, que hacen de este proyecto un dispositivo complejo y transformador. 

Comprender la continuidad entre el manicomio y las sociedades de control implica 

reconocer que el encierro no desaparece solamente con el cierre de los mismos. Los muros 

se vuelven invisibles en las lógicas manicomiales operantes en cada usuario de salud 

mental y en la sociedad. Sin embargo, también persiste la capacidad humana de imaginar y 

crear lo nuevo. Siguiendo a Castoriadis (1993), cada práctica que desafía el orden instituido 

es una semilla del imaginario instituyente en este sentido se despliegan las prácticas de la 

cultura antimanicomial aportando a la inclusión y convivencia con la locura. 

23 



 

Subjetividad colectiva y trabajo en red: horizontes éticos de la cultura 
antimanicomial 

 
(...) entendemos imprescindible el intercambio y participación en diferentes redes y 

organizaciones amigas de la locura (como el Frente AntiManicomial, la Coordinaloca, 

la Comisión de Salud Mental Integral, la Red del Bajo, la Red Entramados, el 

Mercado Popular de Subsistencia, AMARC, Bibliobarrio, ADUR, CEUP, etc.). La 

construcción de redes barriales facilita el tejido de vínculos con colectividades 

vecinas (el Merendero las Bóvedas, la Huerta Comunitaria “Piedras”, Pinches 

Artistas, Musimóvil, etc.) y da cuenta de la necesidad de una comunidad atenta y 

comprometida con la desmanicomialización y el sostén de la vida. 

(Baroni et al., 2024) 

 

La cultura antimanicomial, es una cultura que actúa en el tejido de redes que 

dialogan y debaten acerca de temas comunes. De esta manera se va creando una identidad 

colectiva. Guattari, retomado por Saidón (2012), sostiene que la subjetividad es 

colectivamente producida y no una propiedad interior del individuo, resultado de una red de 

relaciones, discursos, afectos e instituciones que atraviesan los cuerpos y los modos de 

existencia.  

Desde esta perspectiva, el colectivo Vilardevoz puede ser comprendido como un 

dispositivo Deleuze (1989/2005), es decir, una red heterogénea que articula prácticas, 

discursos, relaciones de poder y modos de subjetivación. Lejos de constituir un espacio fijo 

o limitado, se configura como un entramado dinámico orientado a responder a una 

necesidad histórica y social. En este sentido, la radio se produce y produce subjetividades 

protagónicas y deseantes en la dinámica radial que luego son escuchadas y colectivizadas 

entre participantes, pasantes, equipo técnico y visitas que componen la fonoplatea 

produciendo: 

Movidas en espacios libres, entre colectivos y desembarcos:  

El local desde donde transmite actualmente la radio, en un espacio ubicado en calle 

Ituzaingó 1600 esquina 25 de Agosto, recuperado por el Programa “Fincas Abandonadas” 

de la Intendencia de Montevideo que recupera inmuebles ubicados en diversas áreas. En 

este local se realizó un reciclaje del espacio que incluyó la instalación de baños, pisos, 

cocina y red eléctrica (www.montevideo.gub.uy). 

24 

https://montevideo.gub.uy/areas-tematicas/ciudad-y-urbanismo/programa-fincas-abandonadas


 

El espacio se inauguró en diciembre de 2021 en conjunto con Contonía FM a través 

de la presentación de sus proyectos de intervención social en comunicación comunitaria. 

Hoy funciona Vilardevoz de puertas abiertas a comunizar el espacio con otras propuestas 

comunitarias como talleres y otras actividades. 

 

Los sábados AL AIRE, se generan distintos espacios:  

Al comenzar la mañana se abren las puertas del espacio donde transcurre la 

programación. Un coordinador, que previamente pasa por la “nave de los loques” a retirar lo 

que se almorzará ese día y dependiendo de las actividades otros materiales. Junto con los 

estudiantes de psicología que hacen la pasantía (a dicho espacio concurren 4 estudiantes 

de psicología) se organiza para distribuir las diferentes tareas que se llevarán a cabo junto 

con los participantes, tanto las cotidianas como las específicas. En el siguiente cuadro 

detallamos algunas de las tareas que coexisten durante la mañana, algunas tienen orden 

cronológico otras van en paralelo, pero todas transcurren durante las 5 o 6 horas que dura 

la salida al aire. 

 
 
 
 
 

25 



 

Tareas cotidianas: 
 
 

Espacio Tarea Propósito comunitario Valor terapéutico 

Mesa de 
transmisión 

Realizar la 
programación 
del día 

Preparar el espacio 
común para el encuentro 
y la expresión pública. 

Representa el cuidado del lugar 
compartido y la disposición para 
la escucha mutua. 

Fonoplatea y 
mesa de 
transmisión 

Propiciar la 
participación 
activa en la 
programación 
del día 

Favorecer la 
organización colectiva y 
la visibilidad de las voces 
al aire. 

Da sentido de orden, continuidad 
y pertenencia al proyecto radial. 

Salida al AIRE 
Convocar a la 
mesa de 
bienvenida 

Facilitar el sentido de 
pertenencia: “Quien esta 
por ahi?” 

Expresa hospitalidad, inclusión y 
reconocimiento. 

Salida al AIRE 

Convocar a los 
participantes a 
sus programas 
al aire 

Facilitar la continuidad y 
participación activa en la 
radio. 

Refuerza el compromiso y la 
constancia. 

Recibimiento 
visitas Devenir anfitrión 

Generar lazo social, 
practicar vínculos 
horizontales. 

Refuerza la pertenencia y la 
inclusión. Redimensiona el valor 
de ser visitado y de utilidad. 

Cocina Acomodar los 
alimentos 

Garantizar una 
necesidad básica 
satisfecha y el uso 
responsable de los 
recursos. 

Activa la cooperación y el 
cuidado mutuo desde los hábitos. 

Cocina 

Calentar la 
comida del 
almuerzo y 
servirla 

Compartir el alimento 
como acto de encuentro 
y cuidado colectivo. 

Fortalece lazos afectivos al 
compartir los recursos. 

Espacio 
común interior 

Higienizar los 
espacios de las 
actividades 

Mantener la limpieza 
como forma de respeto y 
convivencia. 

Genera conciencia de 
responsabilidad compartida y 
pertenencia. 

Exterior 
(entrada) 

Escribir el 
pizarrón de tiza 
con las visitas 
del día 

Informar a la comunidad 
y dar la bienvenida 
simbólica a quienes 
llegan. 

Reafirma la apertura y 
hospitalidad del espacio. 

Plaza 

Sacar el audio 
parlante, mesas, 
sillas y 
materiales de 
arte 

Extender la radio y el 
arte al espacio público. 

Promueve la inclusión, la 
visibilidad y el derecho a ocupar 
el espacio social. 

Plaza 

Instalar la mesa 
de expresión 
libre y la mesa 
de ajedrez 

Propiciar espacios de 
diálogo, juego y 
creatividad compartida. 

Favorece la integración y la 
expresión no verbal del sentir. 

26 



 

Comunidad 
interna 

Designar al 
responsable del 
tabaco 
comunitario 

Regular el uso común 
desde acuerdos 
colectivos. 

Ejercita la autonomía y el 
autocuidado dentro del grupo. 

Logística 

Organizar 
mandados y 
responsabilidad
es diarias 

Distribuir tareas para 
sostener la dinámica 
comunitaria. 

Fortalece la corresponsabilidad y 
el sentido de utilidad personal. 

Espacio de 
ARTE 

Hacer 
intervenciones 
con el arte como 
mediador.. 
Realizar regalos 
colectivos a 
invitados 

Agradecer la 
participación desde 
gestos simbólicos y 
afectivos. 

Potencia el reconocimiento 
mutuo, la reciprocidad emocional 
y conecta la fonoplatea con la 
plaza. 

Cierre del 
espacio 

Ordenar y 
limpiar los 
espacios, 
ingresar los 
materiales de la 
plaza 

Cerrar el día cuidando el 
entorno y dejando el 
lugar en condiciones. 

Integra el sentido de ciclo, 
responsabilidad y memoria 
colectiva. 

 
 

Eventos específicos y tareas específicas: durante el año Vilardevoz tiene una 

agenda comprometida con otros colectivos además de su propia agenda. Prepararse para 

marchas (8M, por verdad, memoria y justicia, Salud mental, desmanicomialización y Vida 

Digna, etc), presentaciones, participaciones, actividades o días de proclamas sociales 

también convocan al colectivo a visibilizar y generar redes de apoyo mutuo con el 

compromiso de promover la vida en común y el lazo social que aportan a la ideología de 

Vilardevoz y la cultura antimanicomial.  En general los días sábados son los días de 

preparación de pancartas, carteles, etc.. en la plaza, al aire libre. 

Aportes de crónica 30/08/2025 del trabajo en red: 

En la mesa junto a inminente colectivo estuvimos planificando la marcha del 10 de 

octubre. Ellos propusieron algo que representa la “salida”, como la salida a la calle, 

la salida del manicomio y va a ser posible que participemos todos, es algo interactivo 

y participativo. 

A través de este encuentro de colectivos en la Salida al Aire, entre Inminente y 

Vilardevoz, se promueve la actividad artística también como medio de comunicación y 

apoyo mutuo donde el acto mismo de hacer arte es terapéutico desde la posibilidad de 

expresión, hasta el encuentro con la tarea. Generando en la mayoría de los casos lo que se 

27 



 

conoce como clínica insurgente y del acontecimiento, en el sentido de promover un espacio 

donde se despliegan debates, ideas, escenas, posturas, emociones y también frustraciones 

desplazadas en la tarea, para poder pensar en colectivo, como múltiples escenarios 

posibles de intervención. 

Inminente colectivo maneja el lenguaje de títeres de gran tamaño en intervenciones 

sociales, espectáculos y talleres. En Vilardevoz el espacio de arte es facilitado por Marcos 

Almiron, artista plástico, trabajador y participante de la radio tanto en la “Nave de les loques” 

como los sábados en la SALIDA AL AIRE. De esta manera, el encuentro tiene como 

objetivo visibilizar públicamente la lucha  antimanicomial, a través de la expresión artística: 

en este caso será una gigantografía de manos que abren una jaula por la que pueden pasar 

las personas que estén marchando y “liberarse” o “escaparse del manicomio”. 

Así pues el colectivo promueve un movimiento que logra contrarrestar (Guattari 

citado en Saidón, 2012) sistemas capitalistas contemporáneos que producen modos de 

subjetivación excluyentes, para introducir nuevos modos de subjetividad instituyentes 

posibles en cooperación. En este punto, la acción terapéutica deja de ser un espacio 

limitado para volverse un campo político que resiste a la homogeneidad en las posibilidades 

de existencia socialmente aceptadas e introduce nuevas en el marco antimanicomial. 

En efecto, Guattari en su experiencia en la clínica de La Borde, propone un modelo 

de intervención que reemplaza la jerarquía médica por una transversalidad en la circulación 

del deseo: qué quiero comunicar y desde dónde quiero comunicar? Según Saidón (2012), la 

transversalidad guattariana describe la capacidad de las relaciones institucionales de 

romper los límites entre los distintos niveles jerárquicos y los campos de saber, permitiendo 

una comunicación fluida entre los sujetos. Cuando se comunica a través del arte, se pone 

de manifiesto la transversalidad anteriormente mencionada, produciendo inclusión y sentir 

en común. Es, en este sentido, una herramienta política. Saidón (2012) explica que se trata 

de una práctica que “abre las instituciones al devenir de las fuerzas sociales y subjetivas 

que las atraviesan” (p. 9). Desde esta trama teórica, la experiencia de Radio Vilardevoz 

puede entenderse como un dispositivo transversal de subjetivación colectiva en un accionar 

entretejido. La radio es terapéutica, escuela, comunidad y espacio político. La circulación 

del deseo no está mediada por jerarquías. En la práctica, la transversalidad se expresa en 

el intercambio libre de ideas, en la multiplicidad de voces y en la constante reinvención del 

espacio común. Al mismo tiempo el lazo social se configura en este marco. Álvaro (2017) 

recuerda que el vínculo entre las personas no es un simple agregado de individualidades, 

sino el tejido simbólico que sostiene la vida en común. En la radio, ese lazo se materializa 

en el acto de hablar y escuchar: cada voz genera resonancia, cada palabra produce 

28 



 

comunidad. El sujeto emerge en el colectivo, no como individuo aislado, sino como parte de 

un entramado afectivo que lo constituye. La subjetividad producida en Vilardevoz respeta la 

diferencia y acompaña los tiempos reales de la dimensión humana en este contexto.​  

Desembarcos: 

Los desembarcos son una de las formas de difusión e intercambio con 

Organizaciones e Instituciones tanto a nivel nacional como internacional. Estas 

actividades se caracterizan por llevar los Equipos y hacer Radio desde diferentes 

lugares con la conformación de la tradicional Fonoplatea Abierta y espacio 

multiexpresivo característico de la forma de hacer intervenciones comunitarias desde 

Radio Vilardevoz (www.radiovilardevoz.org). 

En Vilardevoz, participan dos integrantes del Cottolengo Don Orione, Oxley quien se 

encuentra con una discapacidad motriz y Anibal quien tiene pérdida visual total. 

Considerándose importante mencionar sus situaciones, en el sentido de que dichas 

condiciones no les imposibilita participar activamente en el proyecto con sus programas: 

“Rumores de carnaval” y “Hoy te voy a sorprender”. Los cuales preparan como todos los 

participantes los días viernes en el taller de producción radial, para salir al aire los días 

sábados. En el contexto del uso de silla de ruedas de uno de los participantes, en la “Nave 

de les loques” se gestionó la realización de una rampa a modo de facilitar la participación y 

hospitalidad con la diferencia del compañero. 

El Cottolengo Don Orione Masculino es una institución privada sin fines de lucro que 

brinda atención integral, continua y permanente (las 24 horas del día, los 365 días del año) 

a 208 personas de todas las edades que presentan diversas discapacidades motrices, 

sensoriales e intelectuales. Su misión principal es ofrecer una mejor calidad de vida a cada 

residente, atendiendo tanto sus necesidades materiales y de salud como su dimensión 

emocional y relacional (www.uypress.net). 

Más allá de la asistencia cotidiana, la institución busca construir y sostener vínculos 

de afecto, contención y pertenencia, especialmente necesarios en contextos donde muchos 

de sus residentes han vivido situaciones de abandono o marginación social. Todo su 

quehacer se enmarca en el carisma de su fundador, San Luis Orione, cuyo legado inspira 

una práctica centrada en el amor al prójimo, la dignidad humana y la integración plena de 

las personas con discapacidad en una comunidad que las reconozca como sujetos de 

derechos y de valor (www.uypress.net). En el desarrollo de la pasantía 2025, un estudiante 

de práctica en psicología que acompaña a ambos de forma más cercana, desarrolla la 

29 

http://www.radiovilardevoz.org
http://www.uypress.net


 

conexión entre las instituciones, a modo de desembarcar allí, afianzando vínculos 

institucionales y experiencia colectiva  

En el marco del desembarco del Cottolengo Don Orione, los pasantes nos 

encontramos en La Nave de Les Loques, a fin de salir junto con algunos 

participantes hacia la institución. Luego de organizar todo lo que llevamos desde la 

nave, algunos fueron en auto y otros en ómnibus. 

Al desembarcar, organizamos lo que sería el espacio de arte, la fonoplatea, una 

mesa con desayuno compartido y facilitamos las tareas que realizamos todos los 

sábados como son anotar la lista de programos que se llevarán a cabo, colaborar en 

el orden de la palabra y la circulación del micrófono, apoyar en la elaboración de 

algunos programas y en la concreción de tareas previamente organizadas y 

emergentes. 

Se hizo la instalación de la mesa y los equipos técnicos en el parque del predio del 

Cottolengo, entre la Capilla y la “casa” que es como llaman los residentes al enorme 

edificio y luego de cambiar de lugar, buscando el mejor espacio a la sombra de los 

grandes árboles se inició por fin con la Mesa de bienvenida, con la mirada muy 

atenta e interesada de los locatarios, que luego de que alguien se animó a romper el 

hielo, muchos desearon no perderse la oportunidad de hacer escuchar su voz. 

(Desembarco en Cottolengo Don Orione, crónica 4/10/25). 

​ 

Las movidas de los desembarcos son instancias donde la tarea colectiva circula en la 

organización de ser visitantes, en lugar de hospitalarios como cada sábado. Momento en el 

cual se ponen en juego la curiosidad de conocer otras realidades, otros espacios, otros 

modos de ser, estar y vivir y el encuentro con la capacidad de dar y dejar a otros algo de lo 

construido como ideología y política colectiva. Observamos además la potencia de 

resignificar y valorar los recursos propios, generados en la dimensión humana como 

dispositivo antimanicomial y la riqueza de compartir e intercambiar modos de existencia. 

Se realizaron también entrevistas centrales a la psicóloga facilitadora del nexo entre 

Vilardevoz y el Cottolengo, quien nos compartió acerca de la organización del 

funcionamiento en la institución, así como de su rol de psicóloga en el contexto de la 

vulnerabilidad de los integrantes, sus singularidades y la relación con sus actividades. Se 

entrevistó a Martin Duarte, en el programa de Anibal (participante de Vilardevoz viviendo en 

30 



 

el Cottolengo) : “Rumores de Carnaval”. Y además se entrevistó al autor del libro “¿Qué 

hace el pensamiento?” de Pablo Hupert. 

Evidenciando de esta manera el valor del trabajo en red junto con otras instituciones, 

el valor terapéutico de visitar a una población con modos de existencia diferentes a los que 

el colectivo aborda en tanto fortalecimiento de la autonomía, dejando así semillas de 

crecimiento, en miradas que llegan y ven distinto como apertura a lo nuevo, en el desarrollo 

de las actividades de arte y en torno a las tareas propuestas. 

En este sentido las repercusiones del desembarco se hicieron visibles en la siguiente 

semana en las actividades, asambleas y en la programación continua de SALIDA AL AIRE, 

donde emergieron múltiples resonancias subjetivas y colectivas. La alegría de Aníbal y 

Oxley al desempeñarse como anfitriones generó un efecto contagioso de emoción y orgullo 

compartido, habilitando un espacio de reconocimiento mutuo. A nivel grupal, la experiencia 

resonó como una restitución del sentido de utilidad personal y agencia, experimentando una 

vez más la posibilidad de ofrecer y compartir desde el vínculo: escuchar historias, jugar, 

crear y habitar un tiempo conjunto con los convivientes de la institución. Asimismo, se 

destacó la gratitud por la hospitalidad del Cottolengo, que recibió la visita con apertura y 

generosidad, compartiendo el espacio y el almuerzo, como espejo de la práctica que se 

desarrolla en Vilardevoz cada sábado. En un tono más distendido, algunos participantes 

comentaron entre risas su deseo de “anotarse en la lista de espera”, expresión que, más 

allá del humor, dejó entrever el anhelo de cuidado y la valoración de un entorno donde las 

necesidades básicas diarias y los deseos singulares son satisfechos. En conjunto, la 

experiencia permitió un acontecimiento vincular que fortaleció la trama comunitaria, dando 

continuidad a la reflexión sobre las formas posibles de habitar la vida. 

El dispositivo comunitario como intervención ético-político: Vilardevoz. 

El colectivo inventa micro-modulaciones de cuidado: mapas, roles, acuerdos y 

cartografías que restituyen. (Deleuze, 1989/2005). 

El dispositivo comunitario puede pensarse desde una disposición ética: la de 

promover la vida en común. Trabajar salud mental en el contexto de la experiencia 

radiofónica implica reconocer que cada acción, cada palabra y cada encuentro producen 

subjetividad y se convierten en actos políticos. En este sentido, la práctica psicológica que 

se produce en el dispositivo de radio en Vilardevoz se ubica con una presencia implicada en 

escuchar, acompañar, facilitar y organizar tareas para que la experiencia colectiva pueda 

desplegarse. Si bien todas estas dimensiones se encuentran profundamente vinculadas 

31 



 

entre sí, en el siguiente análisis se organizan de manera diferenciada con el propósito de 

facilitar su lectura y sistematización: 

 

Dimensión Intervención  Acción ético-político Aportes del rol de la 
Psicóloga 

Afectiva mesa de bienvenida 
Saber cómo estamos, con qué 
venimos, qué le preocupa a 
cada uno 

Singularizar los procesos y 
los aportes 

Comunicacional Salida al AIRE. 
Democratizar la palabra y 
disputar los discursos 
hegemónicos sobre la locura. 

Favorecer la expresión 
subjetiva, reducir el estigma 
y generar reconocimiento. 

Educativa y 
cultural 

Entrevistas 
centrales, laberintos 
musicales y visitas. 

Promover la reflexión crítica 
sobre la salud mental y los 
derechos humanos. Acceso a 
la cultura. 

Ampliar horizontes de 
sentido y pertenencia. 

Comunitaria 
Abrir las puertas 
públicamente a la 
fonoplatea. 

Construir redes horizontales 
de apoyo y pertenencia social. 

Disminuir el aislamiento, 
fortalecer lazos y 
resignificar la identidad. 

Política y de 
incidencia 
pública 

Participación en 
ferias, marchas y 
campañas en Salud 
Mental. 

Promover una cultura 
antimanicomial. 

Contribuir a transformar 
políticas públicas y 
sensibilizar a la sociedad. 

Ideológica 

Producción de 
pensamiento y 
denuncia de 
prácticas 
manicomiales. 

Cuestionar las lógicas de 
control, medicalización y 
encierro. 

Fomentar una práctica 
reflexiva que humaniza los 
abordajes clínicos e 
institucionales. 

Afectiva y 
vincular 

Cuidado de los 
vínculos. Actos 
colectivos, 
celebraciones y 
asambleas. 

Revalorizar la dimensión 
afectiva como parte del lazo 
social. 

Restituir la confianza, el 
sentido de comunidad y la 
co-responsabilidad en el 
cuidado. 

Epistemológica 

Sistematización de 
experiencias y 
producción de 
conocimiento 
colectivo. 

Reconocer saberes situados y 
experiencias vivas como 
fuentes legítimas de 
conocimiento. 

Descolonizar la mirada 
sobre la locura, integrando 
la escucha de los 
participantes en la 
construcción del saber. 

Laboral 

Club de socios, 
tienda social y 
espacio de 
emprendimientos. 

Generar autonomía 
económica, reconocimiento 
social y sentido de 
pertenencia a través del 
trabajo colectivo. 

Facilitar la inclusión laboral 
y promover la dignificación 
del trabajo. 

 

Esta dimensión en clave de los aportes de Guattari, retomado por Saidón (2012), 

puede pensarse en el marco de una clínica que no se limita al consultorio, sino que 

interviene en las tramas institucionales y sociales donde se produce la subjetividad. Cabe 

32 



 

aclarar que si bien en la radio no hay consultorio, hay abordajes individuales, que emergen 

en múltiples acontecimientos, donde la intervención adquiere una relevancia particular cuya 

intensidad o singularidad no logra encontrar un cauce en lo grupal. En esta línea, Moffatt 

(1975/1974) plantea que los espacios individuales actúan como un puente necesario para 

que la persona pueda reconocer sus condicionamientos y fortalecer su voz interna. Este 

proceso subjetivo constituye un paso fundamental para que luego la participación suceda de 

manera activa y consciente en lo comunitario. 

La tarea clínica, desde esta perspectiva, consiste en abrir los caminos posibles del 

deseo y crear las condiciones para que la palabra de los participantes circule en su devenir 

como actores sociales. El equipo técnico, facilita la relación entre lo individual y lo colectivo, 

entre el sujeto y la comunidad. Esa función se materializa en las acciones concretas que 

organizan las tareas de Vilardevoz en gestos clínicos y políticos que implican ofrecer 

hospitalidad simbólica a quienes llegan, reconociendo su presencia y colectivizando sus 

demandas. Cada acción concreta de los psicólogos en Vilardevoz puede leerse como un 

acto de mediación del lazo social. Álvaro (2017) explica que el lazo social no es un vínculo 

espontáneo, sino una construcción simbólica que requiere ser sostenida. En este sentido, la 

intervención busca mantener abierta la comunicación, el respeto y la empatía que hacen 

posible la tarea colectiva. 

El marco político que legitima estas prácticas se corresponde con la Ley de Salud 

Mental uruguaya Nº 19.529 desarrollando un enfoque basado en derechos humanos y en la 

inclusión social que marca el pasaje del modelo tutelar al modelo de autonomía. En su 

artículo 3°, la ley establece como principios la promoción de la autonomía, la inclusión social 

y la participación activa en la comunidad. Estos lineamientos resuenan con el trabajo 

cotidiano en Vilardevoz, donde cada acción apunta a fortalecer estas dimensiones. 

En este sentido, los psicólogos participan integrándose y promoviendo un 

movimiento grupal que produce subjetividad, sosteniendo una observación y escucha activa 

que luego permitirá pensar en común las intervenciones pertinentes para el grupo. Su 

disposición y su sensibilidad al sufrimiento de los participantes serán herramientas clínicas 

tanto como la escucha. Guattari, citado por Saidón (2012), subraya que la clínica debe 

operar como un espacio de colectivización del deseo, en el que los sujetos se reconozcan 

como coautores del proceso.En este contexto, promover una psicología comunitaria es 

facilitar espacios de colectivización y encuentro. El cuidado del grupo, la gestión del tiempo 

compartido y la organización de las tareas conjuntas son modos de resistir la lógica del 

rendimiento y del aislamiento. Allí donde el control disuelve los lazos, el trabajo comunitario 

los rehace, restituyendo la dimensión política del cuidado. En este marco, cada tarea 

33 



 

práctica se vuelve parte de un acto terapéutico expandido que integra cuerpo, palabra y 

convivencia. Saidón (2012) lo formula con claridad: la clínica Guattariana es una práctica 

política del deseo que busca abrir las instituciones al devenir de las fuerzas sociales y 

subjetivas que las atraviesan. La radio, como espacio abierto y en movimiento, apropia esa 

apertura. 

La ética que orienta este trabajo podría resumirse en tres verbos: escuchar, 

acompañar e intervenir en correlación a los pilares Vilardevocianos: comunicación, 

participación y salud mental. Escuchar lo que se dice y lo que no se dice, acompañar los 

procesos e intervenir para que los vínculos que sostienen el espacio común se produzcan 

en una constante construcción, favoreciendo lo grupal sobre lo individual. En este sentido, la 

psicóloga deviene anfitriona, mediadora y guardiana del lazo social. El arte de sostener la 

posibilidad del encuentro, como afirman Baroni, Jiménez, Itza y Giordano (2013), “participar, 

conmoverse y comprometerse con otros en aquello que queremos cambiar” (p. 12) resume 

la posición ética de la cultura antimanicomial. 

El dispositivo comunitario de Vilardevoz no sólo cumple una función terapéutica, sino 

que encarna una intervención ético-política transformadora. En él, la figura de la psicología 

se redefine: ya no solo como intérprete del sufrimiento, sino como facilitadora de 

condiciones que permiten restablecer la dignidad de la vida, a través de la construcción de 

alternativas que respetan las singularidades desde lo común.  

Aprendizajes y elementos a comunicar 

La experiencia en Vilardevoz me permitió comprender de manera vivencial el sentido 

profundo del paradigma antimanicomial y su apuesta ética por una salud mental 

comunitaria, inclusiva y participativa. Aprendí que acompañar en este contexto no implica 

intervenir desde un único saber experto, sino construir junto a otros espacios de encuentro, 

palabra y dignidad. La comunicación se reveló como una herramienta terapéutica y 

emancipadora, capaz de transformar el silencio y la marginación en expresión, pertenencia 

y sentido colectivo. 

A lo largo del proceso, reconocí la presencia de momentos que podrían pensarse en 

términos de pre-tarea, tarea y síntesis Pichón (1985/2008), donde las resistencias, el hacer 

compartido y la elaboración final dieron forma a un aprendizaje profundo sobre el trabajo 

grupal y comunitario. Incorporé metodologías participativas y reflexivas que me permitieron 

mirar mi rol como psicóloga desde una ética del cuidado y la horizontalidad, integrando la 

radio, el cine y el arte como lenguajes posibles para expresar el sufrimiento y el deseo : 

34 



 

“Una Psicología Crítica Alternativa se propone: reformular las concepciones teóricas (en 

base a una práctica de confrontación constante con la realidad) de las relaciones existentes 

entre el ser humano y la sociedad en la que vive (Carrasco, 1983)” 

Trascender los imaginarios instituidos, reproduciendo acciones para subsistir por 

miedo a lo desconocido, implica poder mirar con amor nuestras diferencias, para dejarnos 

transformar en el encuentro con otros. Permitirse entrar en otros mundos, con las 

herramientas apropiadas para trabajar, articuladas en dos grandes dimensiones que hacen 

al rol profesional: la dimensión ética y la del sujeto. Posicionarse en una ideología política, 

que más allá de repetir protocolos y obedecer lo establecido, permite reflexionar sobre la 

diversidad de escenarios posibles para intervenir en salud mental en una demanda 

contemporánea y urgente. 

 

Además el aprendizaje constante de que el primer problema del ser humano es 

pensar en soledad, de esta manera Vilardevoz siempre prevalece lo grupal y el problema de 

lo colectivo. La experiencia de participación en el colectivo es absolutamente conmovedora, 

los estudiantes llegamos cargados de imaginarios, ideas y resistencias, como portavoces de 

una sociedad que conoce el padecimiento mental con el estigma único de la peligrosidad o 

la invalidez, de las cuales muchas veces somos inconscientes y vamos desarmando en el 

transcurso del trabajo con los participantes y los coordinadores de los espacios. El colectivo 

sostiene la mirada que compone lo humano ante la locura, porque experimenta la belleza de 

acompañar otras voces, voces que están por fuera de lo que se espera de un sujeto, para 

ampliar la mirada a horizontes que conducen a la potencialidad de la diferencia y el ejercicio 

de integrar la maravillosa virtud humana en cada participante. 

 

Conjuntamente el análisis profundo del grado y naturaleza de la influencia que el 

contexto social ejerce sobre el funcionamiento psíquico y determinación de la conducta” 

(Carrasco, 1983, p.34) permite el desarrollo de una postura en clave de compromiso y 

responsabilidad como profesional de la salud que incluye profundamente dimensión social y 

cómo afectamos y somos afectados para elegir de manera consciente y en constante 

revisión donde estamos posicionados ideológicamente y a dónde apuntamos en el ejercicio 

de nuestras prácticas. 

“Se propone también adecuar los métodos de la práctica psicológica” (Carrasco, 

1983, p.34) En este sentido, la experiencia en Vilardevoz se inscribe en una perspectiva 

crítica que entiende que la salud mental no puede pensarse al margen de las relaciones 

sociales y políticas que la configuran. Tal como lo plantea Basaglia (1968/1972): 

35 



 

Lo que debe cambiar, para que se puedan transformar en la práctica las instituciones 

y los servicios psiquiátricos (como también todas las instituciones sociales), es la 

relación entre el ciudadano y la sociedad, en la cual se insiere la relación entre salud 

y enfermedad (p. 231)  

En otro punto, se pone en evidencia el valor del arte y la creación de cultura como 

prácticas terapéuticas. La radio, la música y la poesía no solo abren espacios de expresión, 

sino que también constituyen dispositivos de salud, contrarrestando la hegemonía que 

reduce la intervención al fármaco o al encierro (Rotelli, F. et al.,1987). A lo largo de la 

experiencia grupal se ponen en juego múltiples modos de vincularse que revelan los 

movimientos inconscientes y las tensiones colectivas. En la caja de herramientas 

Vilardevocianas, es pertinente tener en cuenta algunas nociones teóricas básicas que 

favorecen la escucha y la intervención: 

 Siguiendo a Enrique Pichon Rivière, los roles del portavoz, el chivo emisario y el 

líder expresan diferentes formas en que el grupo tramita su tarea, sus ansiedades y sus 

aprendizajes. Comprender estos roles permite leer el grupo no como una suma de 

individuos, sino como una trama viva de comunicación y transformación compartida. 

 

En la siguiente tabla se presentan sus funciones más relevantes: 

Rol grupal Definición Función dentro del grupo 

Portavoz 

Quien expresa, a través de 
su discurso o conducta, los 
contenidos latentes o 
inconscientes del grupo. 

Hace visible el conflicto, la tensión o la 
necesidad del grupo. 

Chivo emisario 

Miembro sobre el cual el 
grupo proyecta aspectos 
rechazados, temidos o 
conflictivos. 

Permite sostener la cohesión grupal a costa de 
la exclusión. 

36 



 

Líder 

Integrante que asume, 
explícita o implícitamente, la 
función de orientación, 
sostén y organización del 
grupo. 

Contiene y canaliza las ansiedades grupales; 
orienta la tarea y simboliza el ideal común. 

 

En el proceso de reconstrucción de experiencias Vilardevoz: en Una trayectoria 

colectiva (Baroni et al., 2024) han desarrollado un lenguaje propio para revisar y pensar 

emergentes internos, de lugares que son tomados por los participantes y visibilizan lógicas 

de posturas hegemónicas que han sido automatizadas a lo largo de su existencia. Se 

entiende como un acto antimanicomial en sí mismo, nombrar de manera creativa estos 

“síndromes” simbólicos para poder pensarse : 

 

Síndrome Descripción Lógica que 
reproduce Aprendizaje antimanicomial 

Síndrome de 
Cristóbal Colón o 
del/lx recién llegadx 

La persona 
recién 
incorporada 
propone 
soluciones sin 
escuchar ni 
conocer la 
historia del 
colectivo. 

Imposición de 
saberes e ideas, 
desconocimiento de 
la experiencia 
compartida. 

Fomentar la escucha activa, la 
humildad y el reconocimiento 
del saber construido 
colectivamente. 

Síndrome de la llave 
o del/lx porterx 

Quien tiene la 
llave del espacio 
se percibe dueñx 
del mismo y con 
poder sobre lxs 
demás. 

Lógica de propiedad 
privada y control 
jerárquico. 

Rotar responsabilidades y 
fortalecer la 
corresponsabilidad 
comunitaria. 

Síndrome de 
samaritanx 

Quien intenta 
“salvar” a otrxs 
sin respetar 
acuerdos ni 
cuidados 
colectivos. 

Paternalismo, 
heroicidad, 
anulación de la 
autonomía ajena. 

Promover la responsabilidad 
compartida y el respeto por los 
procesos individuales. 

Síndrome de la 
estrella 

Alguien busca el 
protagonismo 
ante elogios o 
reconocimientos. 

Narcisismo, 
individualismo, 
necesidad de 
superioridad. 

Valorar lo colectivo, distribuir 
el reconocimiento y fortalecer 
la horizontalidad. 

37 



 

Síndrome del 
ombligo 

Persona que 
interpreta que 
todo gira en 
torno a ella o 
que todo 
comentario la 
involucra. 

Egocentrismo, 
percepción 
persecutoria. 

Fomentar la empatía, la 
escucha y el descentramiento 
del yo. 

Síndrome de la 
víctima 

Quien evita 
asumir 
responsabilidad 
y justifica sus 
errores culpando 
a lxs demás. 

Evasión de la 
autocrítica, negación 
de la 
responsabilidad. 

Incentivar la reflexión, la 
autocrítica y la responsabilidad 
en lo vincular. 

Síndrome del/lx 
coordinadorx 

Participante que 
asume roles de 
autoridad o 
control propios 
del equipo 
técnico. 

Reproducción de 
jerarquías y 
verticalismo. 

Promover la horizontalidad, la 
rotación de responsabilidades 
y la cooperación. 

Síndrome del/lx 
militante ejemplar 

Persona que se 
erige en 
portador/a de “la 
verdad” y busca 
adoctrinar al 
resto. 

Dogmatismo, rigidez 
ideológica, 
imposición moral. 

Valorar la diversidad de 
perspectivas y el aprendizaje 
dialógico. 

Síndrome de la 
limpieza 

Persona que se 
descompensa 
ante el desorden 
y necesita 
limpiar todo. 

Control, obsesión 
por el orden, 
intolerancia a la 
diferencia. 

Integrar el desorden como 
parte de la vida comunitaria y 
distribuir las tareas. 

Síndrome de la 
microfracción 

Subgrupo que 
debate y decide 
por fuera de las 
instancias 
colectivas. 

Fragmentación, 
individuación, 
“productividad”. 

Fomentar la discusión abierta, 
la asamblea y la construcción 
participativa. 

Síndrome del/lx 
fundador/a 

Persona que se 
asume dueña 
simbólica del 
colectivo por 
haber estado en 
sus orígenes. 

Propiedad simbólica, 
jerarquía histórica, 
resistencia al 
cambio. 

Reconocer la historia sin 
perder la lógica de 
construcción colectiva y 
horizontal. 

 

En tercer lugar, Moffatt (2007) plantea un modelo técnico y profundamente humano 

para intervenir en situaciones de crisis, al que denomina “Los cuatro pasos”. Este modelo se 

estructura como una secuencia que acompaña al participante desde el desconcierto inicial 

hasta la reconstrucción de su proyecto vital, integrando aspectos emocionales, simbólicos y 

38 



 

relacionales. El primer paso, denominado contención, se centra en establecer el contacto 

humano esencial. Moffatt destaca que toda intervención terapéutica comienza cuando se 

repara la capacidad de conexión emocional, muchas veces afectada por la crisis. Este 

momento implica sostener y resonar emocionalmente con la persona, generando un espacio 

de confianza que le permita sentirse acompañada y comprendida. 

Una vez lograda esa base de confianza, se da lugar al segundo paso, que Moffatt 

llama regresión. En este punto, se puede expresar la intensidad emocional contenida (ya 

sea a través del llanto, la ira o el relato profundo del acontecimiento). Esta fase constituye 

una liberación emocional necesaria para iniciar el proceso terapéutico, pues lo no 

expresado permanece como tensión interna que impide la reorganización psíquica. El tercer 

paso corresponde al momento de la explicación. Aquí, el rol de la psicóloga es ayudar al 

participante a transformar las vivencias caóticas en un relato comprensible, pasando de 

imágenes o sensaciones confusas a palabras que otorgan sentido. Se trata de una etapa de 

reconstrucción simbólica: los participantes comienzan a integrar lo sucedido dentro de una 

narrativa coherente. 

Por último, el cuarto paso es el cambio o acción. Tras haberse comprendido, los 

participantes pueden elaborar un nueva tarea (o proyecto de vida en su sentido más 

profundo) que le permita construir sentido de existencia. Este cambio implica llevar a la 

práctica lo aprendido, reconstruyendo vínculos y retomando la vida cotidiana con un nuevo 

sentido. Para Moffatt, la transformación real ocurre en ámbitos donde se consolida la 

identidad y el sentimiento de pertenencia, aspectos profundamente trabajados en 

Vilardevoz. 

Dentro de esta secuencia, el autor señala que la terapia propiamente dicha se sitúa 

entre la regresión y la explicación. El terapeuta debe saber alternar entre dos movimientos: 

la identificación, que le permite resonar y empatizar con el sufrimiento del participante, y la 

disociación, necesaria para mantener la distancia profesional que posibilita la reflexión y la 

guía. En síntesis, los cuatro pasos propuestos por Moffatt (contención, regresión, 

explicación y cambio) constituyen un modelo integral de acompañamiento como una 

oportunidad de reconstrucción del proyecto de vida y de reconexión con la identidad 

personal y social. 

Finalmente, la salud mental impensable al margen de la dimensión política. La 

psicología se encuentra ante el desafío ético de revisar y transformar las prácticas sociales 

que condicionan los modos de habitar y cuidar. Esto supone ampliar la mirada en el 

encuentro que emerge y acontece espontáneo en la práctica, situándose en diálogo con la 

39 



 

realidad social que lo atraviesa. Desde este posicionamiento, el conocimiento deja de ser 

meramente reproductivo o hipotético para convertirse en experiencia viva, que surge del 

encuentro con lo humano y sus contextos. 

Estos aprendizajes, emergidos de la práctica de Vilardevoz, invitan a comunicar y 

difundir una visión de la locura desde una mirada inclusiva, comunitaria y transformadora en 

una cultura antimanicomial en construcción. Que no se reduce al usuario de salud mental 

con un diagnóstico, sino que nos integra a todas las personas como sujetos de salud mental 

responsables en el pensamiento y la construcción colectiva en clave de derechos para 

pensar el sufrimiento humano que nos atraviesa a todos. El colectivo impulsa una labor que 

nos interviene como ciudadanos uruguayos en el marco de la implementación de la ley de 

salud mental 19.529 no solo como sujetos políticos y sociales, si no como ciudadanos bajo 

constantes mecanismos de control opresores a través del miedo, invitándonos a 

cuestionarnos qué lugar ocupa la salud mental y cómo se utilizan los recursos del Estado. 

En suma, la cultura se refiere al conjunto de significaciones, prácticas, valores, 

símbolos y modos de relación que una sociedad produce y transmite, configurando la forma 

en que las personas interpretan y habitan el mundo. Es aprendida y compartida, ya que se 

adquiere a través de la interacción social y se transmite entre los miembros de una 

comunidad. Está en constante transformación, a partir de los cambios históricos y sociales, 

generando nuevas formas de vida. De este modo se presenta como un proceso dinámico y 

en permanente disputa, donde se construyen y recrean los imaginarios colectivos (Héau 

Lambert, C., 2020). 

La cultura antimanicomial entonces se configura como un movimiento ético, político y 

social que no se reduce a un cambio unicamente institucional, cerrando manicomios, sino 

que busca una transformación profunda en los modos de comprender, vincularse y 

acompañar la locura en una atención en salud integral, interdisciplinaria, que desplace el 

sometimiento al saber técnico y al asistencialismo como práctica que despotencia la 

autonomía. Este movimiento ideológico por lo tanto se configura como una práctica inclusiva 

que busca restituir la potencia de vivir en común, alojando e integrando la salud mental 

desde una perspectiva de responsabilidad social que nos concierne a todos. En este 

sentido, la salud mental se concibe como un proceso colectivo, interdependiente y situado, 

que se construye en redes, en diálogo y en prácticas culturales que restituyen derechos, 

dignidad y sentido de pertenencia. 

40 



 

“Sé muy bien que nos queda mucho trabajo por delante pero, en definitiva, esto es 

un desafío a la imaginación y por qué no decirlo a la dignidad” (Carrasco, 1983, p.37) del 

que no elijo ser ajena, aportando el desarrollo de este trabajo.​  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

41 



 

Referencias 

Álvaro, D. (2017). La metáfora del lazo social en Jean-Jacques Rousseau y Émile 

Durkheim. Papeles del CEIC, 2017(1), 173. CEIC (Centro de Estudios sobre la Identidad 

Colectiva). 

Baroni, C., Jiménez, A., Mello, S., y Viñar, M. (2012). Extensionando con locura. En 

Comisión Sectorial de Extensión y Actividades en el Medio (Ed.), Apuntes para la acción II. 

Sistematización de experiencias de extensión universitaria. 

Baroni, C., Jiménez, A., Itza, B., & Giordano, M. (2013). Locura en movimiento. En A. 

Techera, N. de León, I. Apud, A. Cano, F. Jurado, J. Kakuk, L. Martínez Messina, A. Miniño y 

C. Sánchez (Eds.), Pasado, presente y futuro de las políticas de salud mental (pp. 

169–188). Montevideo: UdelaR – CSIC. 

Baroni, C., et al. (2024). Vilardevoz: Una trayectoria colectiva. Montevideo: 

Universidad de la República (Udelar). Recuperado de 

https://radiovilardevoz.org/wp-content/uploads/2024/07/vilardevozunatrayectoriacolectiva.pdf 

Basaglia, F. (1972). La institución negada. Barral. (Trabajo original publicado en 

1968). 

Carrasco, J. (1983). Psicología alternativa. En Giorgi, V., Carrasco, J. C., Aguerre, L., 

Rudolf, S., Braccini, R., González, R. B., y Rocco, A. M. (1991). El psicólogo: roles, 

escenarios y quehaceres. Roca Viva. 

Castoriadis, C. (1993). La institución imaginaria de la sociedad. Buenos Aires: 

Tusquets. 

Dardot, P. (2019). Lo común y la cuestión de la institución. Revista Castalia, 32, 

5–15. ISSN: 0719-8051. Recuperado de 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/article/view/1323/1437 

De la Aldea, E., & Lewkowicz, I. (2004). La subjetividad heroica. Un obstáculo en las 

prácticas comunitarias de la salud. Recuperado de 

https://www.xpsicopedagogia.com.ar/la-subjetividad-heroica 

Deleuze, G. (2005). ¿Qué es un dispositivo? En E. Bustos (Trad.), Obras escogidas. 

Ediciones Cactus. (Trabajo original publicado en 1989). 

42 

https://radiovilardevoz.org/wp-content/uploads/2024/07/vilardevozunatrayectoriacolectiva.pdf
https://radiovilardevoz.org/wp-content/uploads/2024/07/vilardevozunatrayectoriacolectiva.pdf
https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/article/view/1323/1437
https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/article/view/1323/1437
https://www.xpsicopedagogia.com.ar/la-subjetividad-heroica
https://www.xpsicopedagogia.com.ar/la-subjetividad-heroica


 

Deleuze, G. (1999). Post-scriptum sobre las sociedades de control. En J. L. Pardo 

(Trad.), Obras escogidas. Pre-Textos. (Trabajo original publicado en 1990). 

Flochová Luptáková, M. (2009). El trabajo en equipo: Una alternativa para el cambio 

de la cultura institucional. Revista Electrónica Educare, (2), 65–77. 

Foucault, M. (1984). Historia de la locura en la época clásica (J. J. Utrilla, Trad., Vol. 

1). Fondo de Cultura Económica. (Trabajo original publicado en 1926). 

Goffman, E. (2006). Estigma: La identidad deteriorada (1.ª ed., 3.ª reimp.). 

Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1963). 

Guattari, F. (2003). Líneas de fuga: Por otro mundo de posibles. Buenos Aires: 

Editorial Cactus. 

Héau Lambert, C. (2020). Historia y cultura popular a la luz de las representaciones 

sociales. Cultura y Representaciones Sociales, 15(29), 491–509.  

https://www.scielo.org.mx/pdf/crs/v15n29/2007-8110-crs-15-29-491.pdf 

Itza, B. (2017). Alteraciones y movimientos : estrategias de incidencia de Radio 

Vilardevoz en la construcción de nuevos imaginarios sociales de la locura en Uruguay [Tesis 

de maestría, Universidad de la República]. 

Jara, O. (2018). La sistematización de experiencias: práctica y teoría para otros 

mundos posibles. CINDE. 

Jiménez, A. (2000). La máquina de hablar. En V Jornadas de Psicología 

Universitaria. Ed. Tack, Montevideo. 

Moffatt, A. (1975). Psicoterapia del oprimido. ECRO. (Trabajo original publicado en 

1974). 

Moffatt, A. (2007) Terapia de Crisis: la emergencia psicológica- 1ª ed. - Buenos Aires. 

Núñez, V. M. (1999). Pedagogía social: Cartas para navegar el nuevo milenio. 

Santillana. 

Pichon-Rivière, E. (2008). El proceso grupal: Del psicoanálisis a la psicología social 

(2.ª ed., 35.ª reimp.). Nueva Visión. (Trabajo original publicado en 1985). 

43 



 

Radio Vilardevoz (2023) Convocatoria a Proyectos para el Fortalecimiento de 

Trayectorias Integrales. 

Radio Vilardevoz (2025). Crónica [Manuscrito inédito]. Archivo radio Vilardevoz: 

Sección Documentos/Pasantía. Montevideo, Uruguay. 

Radio Vilardevoz (2025, Octubre 11). Sábado 11 Octubre- Alejandra Wolff- Actriz y 

Cantante-LABERINTO MUSICAL [Video]. Ivoox. 

https://www.ivoox.com/sabado-11-octubre-alejandra-wolff-actriz-cantante-laberinto-au

dios-mp3_rf_160530695_1.html 

Radio Vilardevoz (2025, Septiembre 13).Sabado 13 Setiembre- Andrea Tuana-ONG 

EL PASO-ENTREVISTA. Ivoox.  

https://www.ivoox.com/sabado-13-setiembre-andrea-tuana-ong-el-paso-entrevista-au

dios-mp3_rf_158278959_1.html 

Radio Vilardevoz (2025, Septiembre 13).Sábado 04 Octubre- Laura- Coordinadora 

Hogar Cotolengo-ENTREVISTA.Ivoox. 

https://www.ivoox.com/sabado-04-octubre-laura-coordinadora-hogar-cotolengo-entre

vista-audios-mp3_rf_160530117_1.html 

Rotelli, F., De Leonardis, O., & Mauri, D. (1987). Desinstitucionalización: otra vía. 

Revista de la Asociación Española de Neuropsiquiatría. 

Saidón, O. (2012). La clínica de Guattari y los post-guattarianos. En G. Berti (Ed.), 

Félix Guattari: Los ecos del pensar entre filosofía, arte y clínica (pp. 210–233). HakaBooks. 

Uruguay. (2017, septiembre 19). Ley N.º 19.529: Ley de salud mental. Recuperado 

de https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017 

UyPress. (2017, 10 febrero). Cottolengo Don Orione Masculino. 

https://www.uypress.net/Actualidad/Cottolengo-Don-Orione-Masculino-uc75011 

 

 

 

 

 

44 

https://www.ivoox.com/sabado-11-octubre-alejandra-wolff-actriz-cantante-laberinto-audios-mp3_rf_160530695_1.html
https://www.ivoox.com/sabado-11-octubre-alejandra-wolff-actriz-cantante-laberinto-audios-mp3_rf_160530695_1.html
https://www.ivoox.com/sabado-13-setiembre-andrea-tuana-ong-el-paso-entrevista-audios-mp3_rf_158278959_1.html
https://www.ivoox.com/sabado-13-setiembre-andrea-tuana-ong-el-paso-entrevista-audios-mp3_rf_158278959_1.html
https://www.ivoox.com/sabado-04-octubre-laura-coordinadora-hogar-cotolengo-entrevista-audios-mp3_rf_160530117_1.html
https://www.ivoox.com/sabado-04-octubre-laura-coordinadora-hogar-cotolengo-entrevista-audios-mp3_rf_160530117_1.html
https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017
https://www.uypress.net/Actualidad/Cottolengo-Don-Orione-Masculino-uc75011?utm_source=chatgpt.com
https://www.uypress.net/Actualidad/Cottolengo-Don-Orione-Masculino-uc75011?utm_source=chatgpt.com


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

45 


	 
	 
	Introducción: 
	Metodología: 
	Contextualización de la experiencia: 
	Nacido en 1997, a partir de la inquietud de un grupo de jóvenes estudiantes de psicología, quienes al comenzar a ir al Hospital VIlardebó comenzaron a preguntarse cómo contribuir desde la psicología a mejorar las condiciones de existencia de los, en ese entonces, denominados pacientes psiquiátricos.  Con el tiempo, la idea de romper con la atención asilar y llevar adelante lo que las propias personas internadas traían a modo de denuncia comenzó a diseñar un dispositivo para colaborar en que los “pacientes” devinieran en participantes. 
	Actualmente Vilardevoz además de la radio, lleva adelante, en convenio con MIDES, una casa comunitaria de 11 participantes, un espacio cultural y tienda social llamada “la nave de les loques”: 

	Análisis crítico. 

