UNIVERSIDAD ‘w

DE LA REPUBLICA
URUGUAY Facultad de

Psicologia

UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

Devenir grupo a través del arte: construir una casa

Ensayo académico

Trabajo Final de Grado

Autora: Martina Dominguez Mello
C.15.075.884-1
Tutora: Profa. Ag. Gabriela Etcheverry



Indice
Introduccion: Articulaciones del Camino
Murga Joven
Plano de composicion Amarga Rita: del Caos al Ritornelo
Sobre ser rejunte
(Qué es lo que puede un grupo?
Tejiendo posibles nociones comunes
Comision Cuidado Grupal: Dispositivo y Agenciamiento
Ensayar: reflexiones ;finales?

Bibliografia

10

13

18

21

29

39

42



Introduccidn: Articulaciones del Camino

La realizacion de este trabajo me significa la oportunidad de articular mi recorrido por la
formacion, con todos los otros recorridos que me han atravesado, aquellos que conozco y
también los que ignoro, caminos que han dialogado con la formaciéon de diversas maneras y
nutrido a su vez mi modo de estar y transitar por ella.

La inquieta busqueda de sentido a mi historia me ha llevado a navegar diversos mundos,
desembarcando siempre en escenarios colectivos. Desde la militancia hasta las expresiones
artisticas como el canto, la escritura, la cancion, la murga y la actuacion.

Cada experiencia abri6 la posibilidad de preguntarme mas acerca de qué era aquello que
sucedia cuando lo grupal y el arte conjugan y qué relaciones establecen con el padecimiento.
Particularmente, la experiencia de ser parte del colectivo de murga joven Amarga Rita, es la
que preparo6 el terreno para que mis interrogantes tengan lugar. En ese transito, comencé a
escuchar, casi sin quererlo, como se sincroniza el compds de la musica con el compas del
grupo, observé como esta combinacion genera transformaciones profundas en el modo de
andar por la vida de cada integrante, transformaciones que encuentran resonancias con el
grupo pero que a la vez toman una forma singular de alojarse en cada uno, y, que de algin
modo, crean sentidos que me mantienen maravillada y curiosa por seguir de cerca.

Una conclusion apresurada moviliza mi pensamiento: el acontecer grupal de las experiencias,
artisticas o terapéuticas, expanden su potencia. Ahora bien, durante este recorrido todo ha
sido a tientas, intuia que aquello que capturaba mi atencion de este grupo, tenia que ver con
mi formacion en la Facultad y que mi mirada estaba puesta en lo clinico, pero no encontraba
claridad en el como. A su vez, la formacion artistica tejia armonicamente ambas dimensiones,
comenzando por la arista terapéutica del arte, la que aloja el sufrimiento creando nuevos
sentidos, con componentes que potencian la ternura, el cuidado y el espacio a aquello
desconocido de cada encuentro singular con el presente, visibilizando la potencia de volver a
andar los caminos de posibles vulneraciones y padecimiento desde otras tramas vinculares,

con otras miradas y con otros significantes. Posibilitando asi, otro tipo de lazos con el mundo,



que sin intencion de calificarlos de mejores o peores, abren, habilitan, crean una pausa, una

suerte de aire. Siguiendo asi, por otra arista del arte, entendiendola como resistencia, como

estar en constante movimiento (de oposicion), atravesando los modelos establecidos,
en un continuo ejercicio de metamorfosis y transformacion, llegando a ser siempre
otro, devenir diferencia, fuerza de resistencia contra toda sintesis unitaria o idea de
totalidad, contra todo sistema de produccion de sentido con pretensiones de verdad
universal que reduzca la obra, y con ella la realidad y la historia, a una lectura tnica;
no ser «A» ni «By», sino «A» queriendo ser «B», en un movimiento incesante, como
una linea de fuga que sdlo se justifica en el proceso de su funcionamiento y que por
efecto de su mismo movimiento hara visible tanto «A» como «B». (Cornago, 2005, p.

11).

Con esto sobre la mesa, parecian asomarse posibles horizontes de pensamiento, pero aun asi
las relaciones que establecia entre mis inquietudes me parecian muy abiertas, como lineas de
un tejido que apenas comenzaba a entrelazarse, sin direccion aparente. En los torpes aunque
enérgicos pasos de los inicios, acontecio una idea, mas bien una pregunta, que devino idea, la
cual entrelaza como un nudo lo clinico, lo artistico y lo grupal:

(Como se sostiene lo singular del padecimiento en lo plural de un grupo?; con esto quiero
decir, como las historias singulares encuentran lugar en el campo grupal (Fernandez, 2002).
Marcelo Percia (2017) deja ver esta idea, escribiendo:

“Portan el suefio de una voz plural: fabula reivindicatoria de las multitudes. Entrevén un
habla no personal ni individual. Soledades en las que hablan deseos: cuando habla la

emancipacion no habla un sujeto, hablan deseos de vivir sin tutelas” (p. 86).

Considero pertinente, aunque sin animos de establecer aqui un recorrido historico acerca de
coémo lo grupal comenzoé a abrirse camino, especificamente en el Rio de la Plata, traer alguna
de las ideas de Percia en “Notas para pensar lo grupal” (1997) con la intencién de enmarcar
desde donde estoy pensando los grupos y asi poder establecer relaciones entre el arte y la

clinica que dejen ver las voces desde las que hablamos y hacemos posicion.



Dado el clima de los sesenta-setenta, insistia mucho la idea de que el cambio social y politico
era necesario y no solo necesario, sino que era posible y que debia suceder. La variedad de
autores que se leian, con las ideas incluso contrarias que se cruzaban, se intentaban unir con
el fin de poder encontrar en los textos motivos para el cambio social “leer no se parecia a un
gesto de contemplacion de lo escrito, era buscar fundamentos para la accion” (Percia, 1997,
p.24). En este caldo, se inicia lo grupal como “una otra practica posible en salud mental y de

entrada se planted el tema de la accion” (Percia, 1997, p. 24).

Lo grupal, desde sus inicios, podemos pensarlo como un desvio, como pensamiento disidente,
y como casi todo lo que se presenta de estos modos en nuestra sociedad: excluido,
desvalorizado, puesto al margen.

Tanto en la historia del pensamiento grupal, como en la historia de cualquier sujeto, se
encuentran tramadas las miles de historias que le anteceden, las posibilidades y las
limitaciones del lenguaje, las cosas que no podemos pensar, las cosas que si y las cosas que
desconocemos. El discurso de cada sujeto que integra un grupo es producido a la vez que se
produce, en el encuentro grupal. Quizas sea otro, de los tantos relatos que nos componen, el
del miedo a la pérdida de lo singular en el encuentro con lo colectivo, como si pudiéramos
poseer algo que nunca fue realmente nuestro y como si pudiéramos perderlo en el encuentro
con los otros. Seria interesante preguntarnos si existe aquello que llamamos individuo como
“Uno”, ligado a una idea de origen-esencia, o si quizas nos habitan més formas y palabras de

<

las que podemos dar cuenta antes de decir “yo”, multiplicidades que permitan “pensar

categorias que den cuenta de la diversidad” (Fernandez, 2006, p. 144)

Por multiplicidad no se entiende el muchos de lo Uno ni el rechazo de identidades y
totalizaciones, sino aquello que escapa a dualismos y binarismos generalmente
reductivos, que incita a pensar desde logicas no disyuntivas, desde el Y y el “entre”;
no se trata de “pensar una multiplicidad como lo que tiene muchas partes, como meras
adiciones de parte sino como lo que esta plegado de muchas maneras” (Deleuze, 1989

como se citd en Fernandez, 2006, p.144)



Acercarnos a la idea de multiplicidad nos conecta directamente con la idea de rizoma, siendo
el “principio de multiplicidad” (Deleuze y Guattari, 2008, p. 13) uno de los caracteres
generales del rizoma. Entiendo que pensar desde esta nocion resulta una herramienta para
poder enunciar y visualizar conexiones transversales entre discursos, historias, relaciones,
vidas como componentes de la trama que hace a la produccion de subjetividades.

Produccion de subjetividades en tanto “la existencia de esta o aquella subjetividad depende
de que un agenciamiento de enunciacion la produzca o no” (Guattari y Rolnik, 2006, p.464).
Entonces, quizas cabe preguntarme, desde qué agenciamientos de enunciacidon somos
hablados cuando ponemos el “yo” en el centro de la vida y no como un elemento mas que
hace parte de una maquina de conexiones. Especificamente, me interesa preguntarme por la
relacion entre el padecimiento y lo singular. Unas carillas mas arriba, me preguntaba sobre
(como se sostiene lo singular del padecimiento en lo plural de un grupo?, pregunta que toma
otros sentidos luego de haber pasado el cuerpo por las nociones anteriormente explicitadas.
(Existe algo asi como “padecimiento singular” en estos términos? mas que si existe 0 no
existe, me pregunto qué conexiones habilita pensar el padecimiento en estos términos.
Términos que, quizas, en algunos contextos, encierran y reducen el sufrimiento solamente a
la historia personal. En relacién a esto me pregunto ;qué conexiones hace posible, en su
lugar, el pensar en “acciones que ponen a la vista en cualquier momento y lugar que
padecemos situaciones culturales fabricadas”? (Percia, 2017, p.186) Por lo pronto, considero
que al menos nos aproxima a una comprension politica de los malestares, de los
padecimientos.

En su trabajo final de grado, Silvana Eccher Lucero (2023) trabaja el malestar como

resistencia, entre muchas cosas, destaca

Por ello toda dimension colectiva del malestar tiene que ser borrada. El malestar
social serd reconducido a una cuestion individual. Las guerras infligen un doble dafio.
Primero causan y contribuyen a los estados de malestar y luego borran las formas de
causalidad individualizando la enfermedad, de modo que hacen parecer como si estos
movimientos fueran un problema personal. Esa es la cancion que cantan las guerras:

es tu eleccion y tu responsabilidad (Eccher Lucero, 2023, p. 16)



Acercarnos a pensar el malestar como resistencia, resistencia que evidencia que hay algo en
los sujetos que se resiste, justamente, a adaptarse a estos tiempos, abre camino a articular el
arte desde esta dimension, devolviéndole al sujeto el poder de dejar ver a través del arte su
dolor como emergente, signo, comunicacion. Bang y Wajnerman (2010) hacen una distincion
entre arte erudito, arte de masas y arte popular, acercando la idea de arte popular al arte como
resistencia, nocién con la cual entiendo enriquecedor pensar mis preguntas; las autoras
expresan que el arte popular “favoreceria no solamente la funcion estética en si misma, sino
que también cobra importancia la funcidn social de sus practicas, en tanto las producciones
podrian favorecer acciones que tiendan a modificar las situaciones representadas
simbolicamente por ellas.” (Bang & Wajnerman, 2010, p. 96). Desde esta nocion, dicen las
autoras, el arte se vincula mas al encuentro y a los ritos colectivos, lo que puede comenzar a

componer condiciones para la transformacion social.

Encuentro oportuno poner a dialogar una de las interrogantes que plantea Pelbart (2009) en
“Filosofia de la desercion: nihilismo, comunidad y locura” con uno de los fragmentos del
texto de Percia (2010) en “Lo grupal, la cuestion de lo neutro”.

Pelbart (2009) se pregunta: ;Como sostener un colectivo que preserve la dimension de la
singularidad? ;Como crear espacios heterogéneos, con tonalidades propias, atmosferas
distintas, en los que cada uno se enganche a su modo? (Pelbart, 2009, p. 44)

Trayendo a lo grupal como lo disruptivo, como invitacion a la fuga, Percia nos dice:

Lo grupal sabe que no se trata de zarandear a los silenciosos hasta que dejen
caer de sus bocas las blasfemias contenidas, sino la inclusién de lo acallado
como extrafieza siempre por alojar, alin sin decir. Lo grupal conoce que lo que
ocurre es mucho més y muy diferente que eso que nosotros creemos

comprender (Percia, 2010, p. 15).

Sin pensar en una como respuesta de la otra, pienso que hay quizas en ese didlogo, posibles
lineas a trazar de como habilitar la multiplicidad en el encuentro y como seguirnos pensando
en el rol que nos toque habitar para mantener encendida la posibilidad del constante
movimiento. Movimiento no previamente establecido como un camino prefabricado, sino

como camino por venir, que no sabemos hacia déonde nos dirigira.



Esta manera de entender los encuentros nos acerca también a la nocion de devenir, donde se
desdibuja la idea de un destino al cual llegar, por ejemplo, en una intervencion. Alejandonos
asi del modelo de una clinica sedentaria, donde “(...) determinados lugares prefigurados,
prearmados y que de esta manera van a dar siempre, los mismos resultados, dentro del
universo simbolico al cual estan adscriptos” (Rodriguez, 2014, p. 18), articulandose con el
concepto de clinamen, de la posibilidad del desvio, de tomar otros caminos posibles que no
sabemos de antemano cuales seran. Desvio que habilita, ademds, pensar en una practica que
no dirija la vida, mas bien que genere condiciones de posibilidad para que el deseo emerja 'y
produzca, entre las paredes de lo cristalizado, algo novedoso, algo vivo.

Rodriguez (2014) trae el clinamen como algo que “(...) permite pensar lo clinico como efecto
y produccién de lo novedoso y de los ajustes de la subjetividad en sus procesos de
singularizacién” (p. 73).

Estos desvios pueden no solamente ser pensados desde la clinica, sino que el arte es también
habilitador de nuevos, otros, modos de composicion de la vida. Es aqui que comienza a sonar
mi experiencia siendo parte del grupo de murga joven “Amarga Rita”, como espacio en el
que imaginamos, creamos y sostenemos, al principio sin saberlo, nuestros otros mundos
posibles. Entonces, se asoman otras preguntas que, en ese tejido inicial de inquietudes, dan
otro paso hacia seguir pensando en grupalidad, clinica y arte

(Qué potencias hay en pensar lo comun? ;Coémo vincular la potencia de la produccion de lo
comun con la grupalidad?

Al final, me estoy preguntando por las posibilidades, las potencias de un grupo artistico, que
crea en comun, y que creando se transforma. Claro, sucede que no lograba entrelazar estas
tres dimensiones porque lo que deseaba en el fondo era entender -ordenar-, qué venia
primero, si el arte, si la transformacién o el grupo; o mejor atn, unir las tres en una sola cosa
que me permita transmitir a través de las palabras de este trabajo algo conciso, con hechos
claros, que no parezca divagante, casi como un algo acabado y estable. Lo contrario a la
experiencia, al cuerpo, a lo vivido y recorrido, que se reinventa en cada presente y se inunda
de novedades, que esta vivo, y como vivo, en movimiento.

Mi relacién con la tematica, sobre todo con el arte, ha encontrado a lo largo de mi historia
varios puntos de encuentro con la locura, desde grupos por los que he transitado hasta la
historia de quienes vienen antes de mi. Lo que me hace observar que al querer relatar,
articular, componer y crear desde mi experiencia, intentaba a su vez, alejarme de aquello que

inevitablemente asocio con el desborde, el desencuentro, la escision, la ruptura, la locura.



Abandonadas esas intenciones de sobre-entender, ordenar, aquietar, aqui este trabajo, que
intentard zambullirse y hacer cantar sobre todo aquello que quise dejar de lado: la experiencia

intransferible de hacer con lo roto, con los malestares y con otros, arte.

Murga Joven

La murga se configura como un simple ritual de apropiacion y recomposicion de los
espacios publicos. Es una pertenencia simbdlica de los grupos que lleva consigo un
acto de autoafirmacion y autorreconocimiento, a partir de una actuaciéon musical,
humoristica y teatralizada. Tiene un origen fundamentalmente mitico donde lo que
importa de verdad no es la verdad historica, sino la narracién de la memoria colectiva.
Es la voz de las memorias grupales en torno a un coro callejero de artistas populares,
que son productores de identidades barriales, regionales y nacionales. (Alfaro 1993,

como citado en Achugar y Caetano, 1993, citado en Machado y Silveira, 2023).

Comenzaré por contextualizar, a grandes rasgos, el Encuentro de Murga Joven.

Murga Joven es un encuentro que se desarrolla en Montevideo convocando a jovenes de 18 a
35 anos inclusive, cofundado entre la Intendencia Municipal de Montevideo y el Taller
Uruguayo de Musica Popular (TUMP).

Surge en 1995, desarrollando talleres de murga dirigido a personas jovenes de Montevideo
sin seleccion previa, teniendo como objetivo la apropiacion del lenguaje murguero. Durante
este afio se llevaron a cabo 5 talleres y en 1997 se cre6 un convenio con la Escuela de
Psicologia “Pichon- Riviere” (Brum, 2001 como se citd en Turnes, 2024) para sumar
estudiantes avanzados a los equipos de docentes .

Asi, en 1998 se realizo el primer Encuentro de Murga Joven, donde se implementaron las
actuaciones en vivo, y, aunque la instancia lleva el nombre de “Encuentro” aparecia en sus
bases la existencia de un jurado, criterios de premiacion, con una cierta idea de rubros donde
se valore la creatividad, globalidad, imaginacion y originalidad. Las cinco murgas ganadoras

de este Encuentro, tenian la oportunidad de participar en el carnaval de los barrios,



organizado por la Intendencia en conjunto con los Centros Comunales Zonales. (Turnes,
2024).

Este encuentro se ha ido transformando con el tiempo y la experiencia, desde sus inicios hasta
hoy; esos talleres iniciales ya no existen y se ha afiadido la figura de monitores que
acompanan los procesos colectivos y creativos de cada murga a partir de su experiencia en
diferentes rubros (canto y arreglos corales, puesta en escena, letras, percusion). Se cred un
espacio de asamblea, la instancia de un ensayo abierto donde las murgas presentan lo que
tienen ensayado hasta el momento y la posibilidad de que cualquiera de las murgas
participantes del Encuentro puedan presentar su espectaculo en tablados populares durante el
Concurso Oficial de Carnaval (Turnes, 2024).

Todo esto habla de los aspectos mas formales del Encuentro y de lo que hay registro; lo que
no tiene en cuenta los procesos de subjetividad y la experiencia de cada conjunto, que es bien
distinta y variada. Desde como cada colectivo resuelve la financiacion del espectaculo, como
construye su identidad y las relaciones que establecen con el Encuentro, las instancias de
ensayo, las actividades de recaudacion, son muchos de los aspectos que parecen quedar por

fuera pero que, desde mi experiencia, hacen en su totalidad a la experiencia grupal a transitar.

Plano de composicion Amarga Rita: del Caos al Ritornelo

Amarga Rita nace un 3 de marzo del 2022, en un contexto que, en retrospectiva, veo atipico.
Un rejunte de personas que, sin conocerse mucho las unas a las otras, se retinen con un
objetivo que no era solamente hacer murga, aunque quizas no lo sabiamos en aquel entonces.
Lo artistico convocaba, claro, entendiendo “lo artistico” como aquel evento -asi lo entendia
en esos afios- que sucede en un escenario, para lo que el colectivo se prepara ensayando. Lo
que sucedid aqui fue que el hecho artistico dejo de ser tinicamente la performance y pasé a
ser todo lo que haciamos; el arte tomo todas las dimensiones de este espacio, empezando por
aquello que inspira este trabajo, que fue el proceso de cémo transformar un rejunte de
personas, en un grupo que sea refugio, hogar, casa.

Aparecen las palabras de Suely Rolnik (2001) explicando este primer proceso: el de entender

el arte mas alla del objeto

10



Resulta también evidente que el arte no se reduce al objeto que es producto de la
practica estética, sino que es esta practica como un todo; practica estética que abraza
la vida como potencia de creacion en los diferentes medios en que opera, siendo sus
productos una dimension de la obra, y la «no obra», un condensado de desciframiento

de signos que promueve un desplazamiento en el mapa de la realidad (Rolnik, 2001,

p.10)

La “no obra” termin6 siendo, en esta experiencia, el barro con el que construimos todo lo
demas. Con este barro me refiero a las asambleas, conversaciones, interrupciones de ensayos,
puesta en comun de sentires, dinamicas, juegos, discusiones, desencuentros, tiempo
compartido. Alld por los comienzos, muy a nuestro pesar a veces, esto primaba antes que
pasar arreglos o ponernos a trabajar en el espectdculo, y de alguna u otra forma, fuimos
generando condiciones de posibilidad para escuchar aquellas problematicas que aparecian, se
iban y volvian a aparecer con otras formas. Esto, de alglin modo, comenzé a generar cierta
identidad de grupo, ya que el estar presente implicaba gran cantidad de tiempo, energia y
disponibilidad para quienes formaban y forman parte hasta hoy. Nos dice Fernandez (1985)
“Es por esto que pensamos que la tarea es convocante de un grupo, mas que estructurante del
mismo”. (p. 23)

El tiempo, la apuesta por el grupo considero que acarrea una carga simbolica importante en
estos tiempos, donde los procesos, aquello del orden de lo sensible, lo trabajoso por
momentos, es facilmente descartado o insostenible. Este mundo, o estos mundos que
habitamos, no permiten pensarnos como sujetos activos que pueden afectar la realidad que
transitan. Parece no haber espacio ni tiempo para crear, pensar, moverse, proponer, insistir en
una idea con conviccion, por el contrario, parece rodearnos un aire de desesperanza y
agotamiento colectivo, que nos mantiene pasivos ante nuestra realidad y por consecuencia,
apartando casi por completo nuestra capacidad de creacion. Alli es donde aparece el arte, y
con el arte, el grupo. Entendiendo el arte como una posible relacion del sujeto con el mundo,
es decir, con los otros. Como despertador de la potencia creativa adormecida bajo nuestras
pieles.

Desde esta perspectiva, la soledad no existe en si mas que como sentimiento que puede ser
motor de la creacidn artistica, ya que aun en los momentos de retiro, se esta creando con los

otros.

11



En este sentido, tampoco estoy sola mientras intento redactar qué es lo que quiero decir
acerca de la convergencia entre el arte -especificamente Amarga Rita- y la psicologia en mi
experiencia, es decir, como emergen las preguntas que me hago acerca de esta interseccion.
Acontece algo: en la compafiia de mis pensamientos, aparecen otras voces, identifico que no
son mias pero hablan a través de mi y que en muchos casos, detienen mi movimiento, otra
vez. Sin intencion de acallarlas, me propongo ponerlas a jugar. Hacerlas parte del
espectaculo, identificindolas como avatares que me componen y que por tanto, compondran
este trabajo. Ellas se preguntan, no tan amistosamente, cudl sera el valor de escribir sobre arte

en la academia.

Qué pensaran, quienes lean, acerca de un trabajo final de grado con estas caracteristicas,
entendiendo que durante la formacion en la Facultad de Psicologia, el arte no ha tenido casi
lugar y por tanto, pareciera entonces que no es relevante en términos generales. Mas alla de
los posibles analisis e intentos de respuesta a estas preguntas, me quedo con algo: la
posibilidad de unir lo aparentemente inconexo a través de la experiencia. Entendiendo que
aquello que acontece ya sea como idea, imagen, palabra, gesto, aparece porque es posible
verlo.

Bauleo (en Baremblitt, 1983) trae la idea de que si un emergente aparece es porque puede, ya
que lo emergente, cuando se deja ver, es porque hay condiciones para que sea visible.
Entonces, ;qué es posible ver y decir acerca del arte y el grupo desde la Optica de una

estudiante de psicologia?

En la busqueda que genera intentar esbozar una respuesta a esta pregunta, aparece una
palabra que deviene imagen: casa. Imagen para poner a jugar algunas nociones que trabajan
Deleuze y Guattari (1980) y establecer asi un paralelismo entre la construccion de una casa y
la conformacion de este grupo artistico.

“Aspiracion primordial del artista: acotar el lugar para una morada, poner la primera piedra
para la construccion de una casa” (Ordoéiiez, 2011, p. 140)

Es importante aclarar que lo que iré describiendo, no conserva un orden cronoldgico, sera
escrito en etapas con fines practicos para este trabajo, funciona como imagen ordenadora,
punto de partida en un plano de interacciones para abocarse a la tarea de empezar a decir, mas
la construccion del mismo no posee principio ni fin. Lo que estoy expresando, refiere a la

nocién de acontecimiento:

12



“Frente a la indiscernibilidad que caracteriza a las singularidades en el seno del caos, el
acontecimiento introduce un orden, un principio de clasificacion, una secuencia, un punto de
referencia gracias al cual ingresamos en el universo del sentido” (Ordoniez Diaz, 2011, p.

130)

Para construir una casa, tejer un hogar, colocar raices en ladrillos, alzar un abrigo de paredes,
se necesita primero delimitar el territorio sobre el cual se trabajard. Cerciorarse de que sea
seguro, estable, quitar del terreno cualquier elemento que obstaculice.
Deleuze y Guattari (1980) trabajan la nocidn de ritornelo como proceso de territorializacion,
la creacion de un territorio a partir del caos. Caos o cosmos, como algo que remite a la
infinidad de posibilidades de ser innumerables cosas pero inevitablemente devenir alguna de
todas ellas. Esta casa tiene que volverse habitable y lo suficientemente fuerte para que las
historias que comenzaran a partir de ella, encuentren proteccion para poder ser desplegadas,
ademads de marcar un limite con el caos que acecha su exterior (Ordoniez Diaz, 2011)
“Los ritornelos territorializantes invocan un centro, un eje en torno al cual edificar las
paredes, las ventanas y las puertas de un espacio claramente delimitado: he aqui el primer
nivel del acontecimiento artistico” (Ordonez Diaz, 2011, p.140)
Las raices de esta palabra, ritornelo, evocan a la musica:
Del it. ritornello, y este dim. de ritorno 'regreso'.

1. m. Mus. Trozo musical antes o después de un trozo cantado.

2. m. Repeticion, estribillo. (Asociacion de Academias de la Lengua Espafiola, s. f.)
Es asi que me resulta interesante pensar el canto, la musica, como primer punto de encuentro,
como aquello que traz6 una linea divisoria entre el grupo que creamos y el resto de los grupos
posibles de ser creados aun siendo las mismas personas. Las melodias sonando, esas que
elegiamos y repetiamos como un estribillo, fueron colocando los ladrillos de la casa que
comenzamos a construir alla por 2022.
He mencionado antes que lo artistico no era lo inico que nos unia, pero en aquel entonces no
lo sabiamos, por lo que creo ajustado pensar la musica como ese centro que permitio
desplegar todo lo demas.
“El ritornelo es el ritmo y la melodia territorializados, puesto que han devenido expresivos,
—y han devenido expresivos, puesto que son territorializantes—.” (Deleuze y Guattari, 2004,

p. 323)

13



Sobre ser rejunte

Amarga Rita estd conformada en su mayoria por personas que estudian y trabajan de y para la
musica, desde la docencia hasta proyectos solistas, en bandas, coros. Y esto, a mi entender,
traz6 una gran distincion de este grupo con otros grupos que también hacen murga, el de
querer hacer mas alla de los espectaculos a presentar y las fechas del Encuentro de Murga
Joven. Este es un punto que retomaré mas adelante, primero, considero importante precisar
acerca de desde qué lugares es que se junta esta gente con ganas de decir, a cantar.

Antes utilicé la expresion “un rejunte de personas”, en su definicion rejunte significa:

1. m. Ar, Ur. Grupo o conjunto heterogéneo de personas, animales o cosas, reunidos al azar o
sin un criterio preciso. (Diccionario de americanismos, Asociacion de Academias de la
Lengua Espafiola, 2010)

Desde este lugar variopinto, surge interrogar, quizas desde alguna ansiedad caracteristica de
enfrentarse a lo novedoso ;cémo se pondran de acuerdo? ;qué tienen para decir? ;cémo lo
diran? algunas de las dificultades que atravesaba el ser rejunte, comenzar a conocerse los
unos a los otros y también conocerse singularmente en el grupo. Para muchos, era nuestra
primera experiencia participando del Encuentro y haciendo murga, por lo que la exploracién
era absoluta, conocer al grupo, hacer el grupo y mientras tanto ver qué hacia cada uno con lo
que le iba pasando en el camino de entender su lugar. Ademas, las edades de quienes
participamos de los comienzos rondaban entre los 18-21 afios, dato que resulta importante
destacar a la hora de un analisis, entendiendo que es una edad bisagra entre la adolescencia y
la adultez con sus respectivas preguntas, busquedas, ansiedades e inquietudes que le son
inherentes, o al menos existian para este grupo en particular.

Es asi que la busqueda de entrelazar las voces, de encontrar nuestro sonido, nuestro propio
movimiento como grupo, se fue dando de la mano con la busqueda de qué papel iba a poner a
jugar cada uno en el grupo y qué lugar iba encontrando cada uno con sus propias pasiones,
elecciones de estudio, trabajos, relaciones. El vehiculo que comunicaba la bisqueda personal
con la busqueda grupal, era el arte. De alguna manera, los primeros brotes que asomaban
desde la tierra de este grupo, fueron de contencion, de encuentros fuertes y transformadores
con la amistad y claro que aqui se hace carne el papel del arte, que como participe de estas
transformaciones, no fue pequefio o secundario. El acto creativo, permitia jugar, jugar a ser
otros personajes, a cantar desde otros lugares, a escribir los malestares. El encuentro con la

capacidad de crear, era también el encuentro con la reflexion. El crear el espectaculo pasaba

14



también a ser un momento de re-pensarnos y entonces también, de encontrar nuestras
diferencias.

Pavlovsky (1985) refiere a que recién podemos jugar creativamente, con el maximo potencial
de nuestra imaginacion, cuando dejamos de estar poseidos por nuestros fantasmas.
“Fantasmas” como aquellos personajes que actuamos inconscientemente, que hablan y se
hacen presentes a través de nosotros y por nosotros. En este texto, el autor describe una
sesion grupal en las que se propone imaginar que al lado, arriba, por detras, en diferentes
sitios, se ubican personajes que acompafian a sus pacientes, y que por momentos, los poseen.
Esta nocion me sirve para pensar en estos primeros encuentros con el grupo, donde no solo
nos encontrabamos con quienes estdbamos alli presentes, sino también con nuestros miedos,
expectativas, roles asumidos y adjudicados. Por alguna razén, este fue un grupo que decidi6
mirar hacia ese lugar. Resulta extrafio hablar de “decision”; mas bien puedo pensar que fue un
devenir, un entramado de lineas que desembocaron en un modo de pensarnos como sostén
para los padecimientos, pero también como propulsor para hacer algo con ellos. En
retrospectiva, pienso que habia disponibilidad, desde las personalidades, caracteristicas y
modos de ser y estar en el mundo de cada uno, para crear un espacio que habilite algo mas
que el encuentro para ensayar. Agregando a esta idea, Kesselman (1985) en “El misterio de la
dindamica grupal”, refiere al interjuego de fuerzas que se deja ver es el producto de las
interacciones conscientes e inconscientes de las distintas personalidades, defensas del cuerpo,
de la mente y de las relaciones interpersonales de todas las personas que componen el grupo.
Al final, el rejunte, como algo azaroso, parecia tener mas cohesion de lo aparente. Esa
cohesion, para mi, no es mas que lo comun del padecimiento subjetivo. Lo heterogéneo del
grupo no inhabilitaba lo insistente del sufrimiento, que aunque tenia diferentes formas,
sabores y colores, nos encontraba a todos. Habia deseo de mirarlo, habia deseo de hacerlo
parte de la obra, y de la casa.

Es asi que encontramos un eje comun para comenzar a crecer: crear conexiones profundas
entre nosotros habilitaba vaciar, aliviar, ponerle una pausa a lo que dolia, entonces alli la
musica, el arte, se podia colar y hacer lo suyo. No es que ella no estuviera alli de antemano,
pero habia algo anterior que pedia ser escuchado.

El afio 2022 y parte del 2023 se trat6 de eso, asegurarnos de la comodidad del grupo, de los
ladrillos mas fuertes de la casa que queriamos construir. Con ello, llegaron los desencuentros,
tensiones e incomodidades del camino, por momentos sinuoso, de querer construir
colectivamente. Curiosamente, descubrimos que crear conexiones, establecer acuerdos,

reflexionar, no son acciones que estén desprendidas de la potencia creativa y que por tanto,

15



dedicarle tiempo a mirar nuestros miedos y ansiedades también hacia parte de lo que

queriamos presentar.

... la creatividad en el campo de la ciencia y el arte es solo una parte de la verdad, ya
que hay una manera creativa de vivir lo cotidiano, de relacionarnos sin estereotipos,
de singularizarse las relaciones humanas, de atender nuestros asuntos domésticos, de

cocinar y de vestirnos (Pavlovsky, 1985, p. 95).

Volviendo al 2022, nada de todo esto parecia tan claro, lo que si era visible es que queriamos
hacer algo con las posibilidades de esta grupalidad pero no sabiamos como. El espectaculo de
ese afo se llamo “En guerra” y es, en gran medida y con las posibilidades de aquel momento,
una demostracion de las luchas que atravesamos en esto de hacer territorio. Describiré a
grandes rasgos algunos puntos que considero centrales del guion con el fin de enunciar
conexiones entre lo que iba sucediendo a nivel grupal y el espectéaculo.

“En guerra” era un espectaculo que trataba de abordar algunas guerras, desde las mas
invisibles y a veces silenciosas, como la busqueda de la identidad o de la voz propia, hasta las
mas visibles y colectivas como la lucha por la verdad, memoria y justicia en Uruguay o las
luchas desde los movimientos feministas por los derechos de las mujeres. Todo eso en 30
minutos. El hilo conductor entre cuplés eran dos personajes bien distinguidos, que sostenian
una trifulca. Uno de ellos insistia todo el tiempo con seguir el libreto al pie de la letra, por
momentos de manera muy explicita en no saltearse ni el mas minimo detalle, perfeccionista y
rigido. Insistia en lo importante de hablar de lo que la murga queria decir, en dejar claro
quiénes éramos de todas las formas posibles. El otro, por su parte, destacaba por dejarse
jugar, ironizar la rigidez de su compatfiero quitandole peso a qué estdbamos haciendo. Sobre
el final del espectaculo, el personaje mas rigido parece tener un insight (Etchegoyen, 2009)
respecto a dejarse llevar mas por el juego y el disfrute, sin seguir tanto el libreto, lo que
permite una reflexion orientada hacia que lo mas complejo a veces, es la lucha por poner de
acuerdo a los personajes de uno mismo. La nocion de insight en nuestra disciplina alude a la
toma de conciencia o comprension que emerge en el proceso analitico, cuando el sujeto tiene
ese momento de comprender algun aspecto inconsciente que determinaba un modo de estar o

de ser en el mundo. No se reduce solamente a la dimensidn intelectual de comprender, sino

16



que es una experiencia que transforma la posicion del sujeto frente a su propio deseo
(Etchegoyen 2009).

La trifulca entre estos personajes, no era mas que la lucha que por momentos se explicitaba
grupalmente, la de pelearse con los fantasmas personales-grupales, en la intencion de
liberarse de aquello que impide el juego y la creacion. Podriamos decir: quitar del camino lo
que impide que el grupo avance, que se ponga al servicio de la tarea.

Haré¢ algunas precisiones respecto a la nocion de fantasma, Didier Anzieu junto con otros
psicoanalistas que teorizan acerca de los grupos como Ren¢ Kaes, Missenard, Pontalis, entre
otros, refieren a que el vinculo primario entre las personas que conforman un grupo es la
circulacion fantasmadtica. Estos autores se diferencian de los investigadores
microsociologistas lewinianos y los psicodramatistas morenianos ya que entienden al grupo
como objeto de representaciones imaginarias, fantasias inconscientes y proyecciones; incluso
Anzieu (1978) traza un paralelismo entre el grupo y el suefio, entendiendo al grupo como la
proyeccion de las instancias que estructura cada aparato psiquico individual. Comprenden al
grupo como lugar para descubrir las formaciones inconscientes y no necesariamente para
descubrir algo acerca de la grupalidad (Ferndndez, 1986). Si bien Anzieu no habla de
fantasmatica grupal, por el contrario, se distancia de ese modo de nombrarlo, si desarrolla
acerca de que los grupos pueden detener su accionar cuando varios fantasmas luchan por
intentar imponerse, o, unirse para defenderse contra un fantasma especifico. (Fernandez,

1986)

Todo grupo tiene su simbolismo y sus mitos; lo que queremos decir es que todo grupo
es un lugar de intercambios entre inconscientes y que esos intercambios desembocan
en construcciones fantasmaticas unas veces fugaces, otras estables, en ocasiones

paralizantes o, en otras, estimulantes para la accion (Anzieu, 1978, p. 59)

Estos aportes resultan interesantes para pensar lo que ocurria en ese momento a nivel grupal,
donde podriamos pensar, desde este marco tedrico, que las construcciones fantasmaticas
fueron mas estimulantes para la accidon que paralizantes, poniendo a jugar lo que ocurria con

el grupo al servicio del espectaculo.

17



Resonancia fantasmatica: condicion estructural para que el sujeto haga nudo.
Fantasma: escena donde repite una posicion insistente. Repeticion recreada en el
espacio grupal. Repeticion que en el mismo acto de repetir difieren en las sutilezas de
los engarces de fantasma y cotidianeidad. Repeticion que aspira, al desplegarse
draméaticamente, a explorar otras posiciones de su teatro interior (Fernandez, 1986,

p.142.)

¢ Qué es lo que puede un grupo?

Esta murga guerrera nacio

de una lucha incansable por la verdad,
ya estd armada de voces y trajes

ya esta lista para el carnaval

No le teme al pasado y tampoco

a enfrentarse a toda la humanidad

su armamento es tan solo palabras

y su grito de guerra es cantar

(Amarga Rita, 2022)

Con aires irdnicos asi comenzaba la presentacion de aquel ano, y algo que he mencionado
superficialmente hasta ahora pero que entiendo que guarda una conexion relevante con los
desafios que enfrento el grupo este afio; fue el de la busqueda de una esencia, de una supuesta
verdad escondida en el grupo que debiamos descifrar para poder decir: nosotros somos. Sobre
todo, en los modos de pensar y resolver conflictos. ;Qué cosas se admite que pasen? ;Qué
comportamientos no se admiten? ;Cual es la postura del grupo frente a ciertas tematicas?
Preguntas importantes pero ambiciosas de ser respondidas a pocos meses de conocerse.

Esto llevo, por ejemplo, a que el espectaculo de aquel afio intente considerar de alguna u otra
manera todos los acuerdos que se consensuaron, en una btisqueda de nuevo de decir: nosotros
somos. Algunas sentencias llevaron a que se enfrentaran ciertos desafios con mas cargas de
las que por momentos el grupo estaba preparado para asumir.

Quizas no era mas que la busqueda por estabilidad, ritornelo, territorio.

18



En carnaval y en muchos grupos artisticos es comun escuchar hablar de “la esencia” de este o
aquel conjunto, este o aquel artista, como algo admirable de ser conservado en el tiempo.
Desde el tipo de humor, de estilo musical, parada escénica, formas de decir, formas de estar.
A partir de la mirada de varios autores como Deleuze y Guattari y Ana Maria Fernandez,
podemos pensar que la verdad no es algo que preexiste de antemano y esta esperando a ser
encontrada. Asi como también se ha diluido la idea del inconsciente como algo oculto, en el
fondo, donde pululan las verdades que nos llevan a la repeticion de la que es casi imposible
darnos cuenta. De igual forma podemos pensar que aquello que distingue o que nombra a
este grupo no era plausible de ser encontrado escarbando ninguna tierra o esforzandose
incansablemente por ello. Mds bien el tiempo, el cuerpo, el propio pasaje por la experiencia
seria lo que iria tejiendo las fortalezas, las debilidades y la vida del grupo. Esta ultima
palabra, vida, resuena con /o que late, que no se encuentra en el fondo, ni aporta un saber que
por mas oculto es mas verdadero, sino que partiendo de el grupo como un nudo compuesto de
hilos con diferentes intensidades, colores, texturas, se encuentra latiendo, existiendo, en los
pliegues de la superficie. Su significancia se encuentra mas en ese nudo que en cada hilo que
lo entrelaza (Fernandez, 1986). De alli la importancia de lo que podemos ver y lo que
podemos decir de lo que vemos, no partiendo del supuesto de querer ver todo o decir todo,
sino asumiendo la ceguera desde la que conocemos. Mds que buscar, habia que encontrarse
con lo que era posible ver, hacer y decir en ese momento.

De lo que estoy intentando dar cuenta, en pocas palabras, es de la pregunta de Spinoza, qué es
lo que puede un cuerpo y de lo que por consiguiente traen Vercauteren, Crabbé y Miiller
(2010) en “Micropoliticas de los grupos: para una ecologia de las practicas colectivas” qué es

lo que puede un grupo:

No se trata, por consiguiente, de averiguar qué es un grupo, de conocer su sustancia (o
su esencia) y sus fundamentos, sino mas bien de saber lo que puede un grupo. Asi,
pues, el grupo tiene que buscar y probar las relaciones con las que me/nos
componemos y huir de aquellas que me/nos destruyen (Vercauteren, Crabb¢, y Miiller,
2010, p. 157)

Estos autores traen esta idea de Spinoza (en Vercauteren et al., 2010) sobre que un individuo,
0 en este caso, un grupo, es un grado de potencia y que ese grado de potencia aumentara o

disminuird en funcion de las relaciones que componga. Cada grupo, cada individuo, en estas

19



palabras, hace lo que puede a partir de la intensidad que es. Sucede que de esta intensidad
conocemos muy poco, lo que indica que lo que vaya sucediendo, es decir, los encuentros que
tenga este grupo determinaran si la naturaleza de las afecciones que devienen de los mismos
aumentan su potencia o la disminuyen.

Traigo estas nociones ya que considero interesante esta manera de pensar y conocer el grupo
como grado de potencia. Grado de potencia agenciado en relaciones y encuentros, relaciones
de composicion y relaciones de destruccion que disminuyen y aumentan su potencia y
encuentros tanto de alegria como de tristeza. Sabiendo también que de estas relaciones y
estos encuentros, conocemos los efectos y no las causas, es decir, lo que podemos ver y decir
acerca de la experiencia (Vercauteren, Crabbé, y Miiller, 2010)

Con respecto a estas nociones de lo que puede un grupo, retomo lo que anteriormente traje
sobre los desafios con cargas inesperadas para el grupo; ese afio y el siguiente tuvieron la
particularidad de estar muy atravesados por tematicas de género. Una parte del espectaculo
(2022) fue cantada y escrita solamente por las mujeres de la murga, con la intencion de tomar
posicion respecto a los hechos denunciados en 2020, a través de una cuenta de Instagram
conocida como varones carnaval. Mientras esto sucedia, dentro del grupo se vivian
situaciones que habilitaron expulsiones, talleres, espacios de reflexion y puesta en comun.
También, mucho sufrimiento. Es por eso que por momentos, era muy dificil que convivieran
las ideas que habia de lo que se debia hacer ante ciertas situaciones con la realidad tangible y
compleja de los hechos, sobre todo porque alli se mezclaba la amistad, el afecto, el tiempo
compartido y la incomodidad. Podemos pensar este tipo de situaciones como encuentros que
producian afectos tristes, que disminuian la potencia del grupo. Aun asi considero que fueron
estas mismas relaciones que al ser vistas y trabajadas como dolorosas -podriamos pensar en
términos spinozianos, relaciones de las que queriamos huir porque no combinaban con el
grupo y con sus participantes-, terminaron siendo relaciones y encuentros que guiaron hacia
tomar otros caminos. Caminos que habilitaran componer otras relaciones que si convenian y
asi aumentar la potencia del grupo.

Esta situacion desdibuja casi por completo la idea de los limites entre un adentro y un afuera
grupal, el contexto de denuncia, enunciacion, puesta de luz sobre situaciones de violencia,
agresion y abuso fue texto del grupo y ademas, generador de multiples sentidos, también
agregaria, generador de marcas profundas en la edificacion de esta casa. Asimismo nos
distancia de la idea de pensar que solamente las resonancias fantasmaticas y las
identificaciones son las que hacen a las producciones grupales. Fernandez (1986) le agrega al

analisis grupal, su inscripcion institucional, lo que nos invita a pensar entonces que las

20



producciones de este grupo -en este caso podriamos pensar el espectaculo como produccion
grupal- no dependen exclusivamente de las identificaciones o resonancias entre quienes lo
componen, asi como tampoco sera “mero escenario donde lo imaginario institucional podra
desplegarse” (Fernandez, 1986, p. 162).

Dialogando con los conceptos de esta autora podria pensarse que como el grupo resuelve los
conflictos que lo atraviesan, en este caso de violencia basada en género, como se rebela y se
reinventa a partir de ello, hace a su dimension politica, en tanto cdmo se posiciona respecto
al poder. Medidas a tomar que en su momento fueron dificiles, como la expulsion de
integrantes, empobrecen su analisis al ser leidos s6lo como conflictos que podriamos llamar
mas del orden de lo clinico. Las formas de mirar el padecimiento y las relaciones desde
alguna(s) psicologia(s) en estas épocas que transitamos parecieran por momentos acercarse a
lo que desde la ciencia seria un conocimiento objetivo de la realidad, con sus multiples
categorias que nombran el sufrimiento de formas cristalizadas, estaticas y ordenadas.

Para ello, las epistemologias feministas tienen mucho para aportar, en el sentido de que las
medidas tomadas como la expulsion, realizacion de talleres, ciertos criterios de ingreso a
integrantes nuevos, generaron efectos que solo pueden ser pensados a la luz de un analisis
situacional.

Donna Haraway (1991) trae una pregunta acerca de las formas de mirar que resuena cada vez
que intento acercarme a entender algo que sucede, “la vision es siempre una cuestion del
poder de ver y, quizas, de la violencia implicita en nuestras practicas visualizadoras. ;Con la
sangre de quién se crearon mis ojos?” (Haraway, 1991 p. 330)

Es por todo esto que pensar las producciones grupales como texto de un contexto es entender
que el como mirar es una posicion politica frente a los malestares, a la vez que una
contestacion activa a los diagndsticos apresurados sobre las cosas del mundo y sus
alrededores y la psicopatologizacion de la vida cotidiana.

Haciendo una conexion con Spinoza (en Etcheverry, 2025), me refiero a posicion politica en
tanto entender codmo estamos pensando la existencia y sus atravesamientos, de como se
produce lo colectivo, de qué es capaz y como se produce esa capacidad de accion. Coémo
mover nuestra mirada de los lugares cristalizados a lo que nos invita el capitalismo en
nuestros cuerpos, estando afectados la mayoria del tiempo por pasiones tristes, por procesos

de descomposicion.

21



Tejiendo posibles nociones comunes

En un intento de superacion de los dualismos que me componen, es interesante pensar que la
construccion de este grupo, como aquello singular, situado e inédito que se gesta en un
momento socio historico politico, con sus ilusiones, mitos y utopias no borronea el hecho de
la transformacion singular de cada integrante en funcidn de esa grupalidad. En suma, “nada
de lo comun es homogéneo” (Ferndndez, 1986, p. 144). A partir de esta idea me resulta
emocionante analizar algunas de estas transformaciones -y reflexionando sobre mi
implicacion- estoy hablando de mi propia transformacion, que fue la que habilité plantearme
la pregunta de todo lo que puede hacer posible un grupo. Encuentro adecuado establecer
relaciones entre estas transformaciones y el concepto “nociones comunes” de Spinoza (1980),
ya que la construccion de nociones comunes se establece a partir de lo que se compone con
las relaciones de un cuerpo o un grupo y no a partir de lo que las descompone. Asimismo,
entiendo por lo menos interesante pensar la vida y las relaciones en términos de posibilidad.
Entendiendo las relaciones como conexiones no solo entre y con lo humano, sino entre todos
los seres y también las cosas inertes.

Ahora bien, ;como se produce lo que se produce en este grupo? primero entendiendo que
estos cuerpos, cuando se juntan ya sea para ensayar, para tener una conversacion o para
presentarse en algun lugar, componen. Componen en términos spinozianos, no sabemos cual
es la causa de esa composicion, pero si podemos ver algunos de los efectos que eso produce
mientras se produce. Me es imposible no establecer una relacion con el término componer en
su sentido de composicion musical y artistica, considero que puede haber un gran didlogo
entre ambas maneras de pensar esta nocion.

Marina Hervas (2017) reflexiona a través del pensamiento de Helmut Lachenmann, un
compositor aleman, sobre el sentido de componer. Trae que Lachenmann (1986) habla de tres
observaciones basicas respecto a la composicion. La primera es: “componer significa pensar
sobre los medios” (Hervas, 2017, parr 3), la palabra “medios” refiere tanto en aleman como
en espafiol, a tres cosas: al medio como mediacion, a lo que esta en medio de dos o mas
elementos y a medio como elemento a través del que sucede algo. Respecto a la musica,
Lachenmann (1986) va a decir que casi todo es medio, desde las posibilidades del
compositor, hasta los sonidos, el tiempo, las fuentes del sonido, como se tocan los
instrumentos, como se escribe, como se interpreta, hasta las instituciones en las que esta. Para

¢l, el medio no es solamente ese “entre” que separa a una idea del papel, o a el compositor de

22



su obra, sino un “desde”, un punto de partida del cual surgen nuevos comienzos, nuevos
puntos de salida. El medio es, entonces, “un punto entre muchas lineas infinitas” (Hervas,
2017, parr. 1) y no se trataria sobre entender tal punto o tal linea, sino qué puntos y qué lineas
se encuentran influidos mutuamente. Es entonces que, el intentar comprender dichas lineas
desde diferentes puntos (es decir, medios) lleva a concluir que “componer no puede significar
otra cosa que distanciarse” (Hervas, 2017, parr. 3)

La segunda observacion es que “componer significa construir un instrumento” (Hervas, 2017,
parr. 4), y con esta definicidn avanza un poco mas sobre la primera observacion de los puntos
y las lineas, diciendo que el sonido no es solo un punto en tanto vertical y unidimensional,
sino que también es horizontal, lo que quiere decir que lo estd pensando en su dimension
temporal, proyectado en el tiempo. El sonido no solo atraviesa la forma desde arriba o desde
abajo, sino que ademas es la forma. Componer, entonces, no seria solamente decir algo, sino

también experimentar algo.
(...) ¢se podria decir que componer seria trazar ya no una “historia de un tema” sino la
historia del proceso, de esa interaccion entre lo vertical y lo horizontal, donde el
compositor -como sujeto, como genio- debe enmudecer? Asi es su concepto de
escucha, también: ya no se trata de escuchar recordando lo que pasa dentro de la
musica, sino lo que ha pasado para que esa musica llegue a ser eso y lo que pasara
después(...) escuchar seria saber lo que el sonido ha hecho con nosotros. Por lo tanto,
construir ese instrumento es aceptar el reto y la aventura. Tiene el caracter de juego,
pero el del juego como ficcion que se cruza con la propia vida: justo «donde no se lo
esperaba y justo asi y solo asi se experimenta [el compositor] de una nueva forma,
cambia, viene a si (Hervas, 2017, parr 4)

Como tercera observacion, Lachenman (1986) expresa que “componer significa no ir, sino

dejarse venir” (Hervas, 2017, parr. 7) componer como dejar al impulso venir y confiar

intuitivamente en el camino que va trazando, dejar que emerja y seguirlo. En ese dejar venir

para Lanchenmann se encuentran nuevas experiencias de uno mismo, nosotros podriamos

pensar, la transformacion, la conexidon con otros modos de existencia, lineas de fuga.

23



A partir de estas observaciones, Hervas (2017) reflexiona y por mi parte compongo con esta
reflexion para la articulacion que vengo haciendo, sobre el componer desde la asuncion de lo
desconocido, de lo que no es, de lo que podria ser pero no ha sido y como esto puede
hacernos conscientes de lo posible, de lo que si. Es aqui que encuentro una de las conexiones
entre la composicion desde la musica y la nocion de composicion spinoziana: su

caracteristica afirmativa.

Deleuze (2008) en relacion a la obra de Spinoza expresa que las nociones comunes devienen
del segundo género de conocimiento, llamado razén, en donde se encuentran las nociones
comunes univocas y los afectos activos que derivan de ellas. Estos afectos activos son
afectos-acciones, alegrias activas. Expresa que la nocién comun es comun tanto a la parte,
como al todo, y esta es su caracteristica de composicion, porque no se pueden separar, ni la
parte del todo, ni el todo de la parte. Dice Deleuze (2008) que es como una ley de
composicion de las relaciones. Estas composiciones de relaciones que se va entretejiendo

desdibujan las ideas de individualidad, de trazos exactos entre el adentro y el afuera, el tu y el

Yo

En esta linea, Deleuze (2008) sostiene que singular es un quantum intensivo, lo que
significa que es potencia. Entonces, no existe lo colectivo sin lo singular porque lo
colectivo implica una composicion relacional de ello; no se pueden separar. No
podemos pensar que existe un mi mismo —un yo— con independencia de los

procesos de los que soy efecto (Etcheverry, 2025, p.118)

Es asi que puedo pensar que los devenires de cada integrante del grupo no estuvieron
separados del proceso grupal. Algunas paginas atras comencé a decir que quienes integran
Amarga Rita en su mayoria se dedican a la musica desde diferentes lugares, factor que, desde
mi andlisis, traz6 una distincion en este grupo, desde los devenires artisticos como murga
-siempre impensados- que eso trajo hasta la potenciacion de las trayectorias singulares desde
la conformacion de la murga. Resulta dificil separarlos porque resulta dificil entender qué
vino primero, pero comenzaré por aquellos acontecimientos vividos de forma colectiva. El
encuentro de murga joven suele pensarse como un encuentro para jugar, como ocio,

distendido, donde no son necesarios grandes lujos ni performance, y en esto principalmente

24



se distancia de el Concurso de Carnaval Oficial donde existen rubros para la evaluacion de
los conjuntos, se necesitan grandes cantidades de dinero destinadas para vestuario,
maquillaje, escenografia y un infinito etcétera. Por alguna razon, razon que conecto
directamente con el factor de que muchos integrantes y sobre todo el director de la murga
-dato no menor- tienen vocacion y dedicacion por y a la musica, en Amarga Rita el
componente ocio y distension no aparecia casi nunca. Me refiero a que no se veia como ocio
juntarse a ensayar ni se tomaba a la ligera los asuntos que tenian que ver con la murga como
proyecto. Desde los ensayos tres veces por semana en los comienzos, hasta las ambiciones
economicas y de recaudacion. Esto venia acompanado de la sensacion de que el Encuentro de
Murga Joven, para la cantidad de energia y tiempo dedicado al proyecto, se sentia como
insuficiente. Es asi que el grupo comenz6 la busqueda de nuevos horizontes, horizontes
donde volcar este compromiso grupal, estas ganas de hacer, de crear. Desde generar fechas
para la presentacion de los espectaculos en otros escenarios y con otros artistas, la creacion de
instancias donde se presentaban algunos componentes como artistas con el fin de recaudar
dinero para la murga, una invitacion a cantar con la Orquesta Juvenil del Sodre, la
presentacion de un disco de la murga con un popurri de canciones del conjunto, entre otras
oportunidades autogestionadas y algunas que fueron apareciendo en el camino.
Oportunidades que fueron distanciando al grupo de solamente una creacion para el Encuentro
de Murga Joven y afianzandolo hacia otras rutas y suefios para cumplir colectivamente. El
grupo, de a poco, iba transformando la tarea a partir de la cual organizarse, y junto con eso,
transformandose a si mismo. Podria pensarse este momento como un momento de
aprendizaje en un sentido pichoniano, donde el grupo comienza a conocer sus potencias y a
trabajar en torno a ellas con compromiso, entendiendo sus dindmicas aunque se alejen de las
previstas, exprimiendo, en alglin sentido, sus capacidades y poniéndolas a trabajar, ya no
deteniéndose solamente en aquello fallido, doloroso, roto. Para Pichon-Riviere (1981) el
aprendizaje es un proceso de apropiacion instrumental de la realidad para transformarla,
siempre social y de roles en situacion, es decir, no roles estancos fijados de una vez y para
siempre, sino roles situados, nocion vinculada a lo que el autor nombra como hombre en
situacion, que hoy podriamos nombrar, feminismo mediante, ser en situacion. La tarea ya no
estaba centrada solamente en generar procesos de territorializacion, sino que de a poco,
algunas lineas tomaban otras direcciones que reconfiguraban las bases de este grupo,
enfocandolo en su por nombrarlo de algiin modo- tarea artistica. Nos dice Pichon-Riviére
(1981) que todo grupo se plantea ya sea de manera explicita o implicita una tarea, la que

constituye su objetivo como grupo.

25



Tanto la tarea como la estructura grupal y el contexto en el que todos estos factores se

relacionan, constituye

una ecuacion de la que surgen fantasias inconscientes, que siguen el modelo primario
del acontecer del grupo interno. Entre estas fantasias algunas pueden funcionar como
obstaculo en el abordaje del objeto de conocimiento y distorsionantes en la lectura de
la realidad, mientras que otras actuan como incentivo del trabajo grupal (Pichon-

Riviére, 1981, p. 143).

Si bien en este texto (El proceso grupal. Del psicoandlisis a la psicologia social, Pichon-
Riviere, 1981); el autor viene hablando de grupos operativos con técnicas empleadas por un/a
coordinador/a -lo que no es el caso de Amarga Rita- no estoy intentando aqui trazar un
paralelismo entre la murga y un grupo con las caracteristicas que piensa este texto, sino mas
bien dialogar con las nociones como puede ser la de fantasias inconscientes y ver qué pueden
desplegar para pensar este grupo. En esta linea, la nocion de imaginario grupal de Ana Maria

Fernandez (1992) sugiere aspectos interesantes de ser pensados a la luz de estas aclaraciones

si fuera pertinente hablar de un imaginario grupal habria que pensar en las figuras y
formas que ese numero numerable de personas inventa a lo largo de su historia
comun, para dar cuenta de sus razones de ser como colectivo, cobran aqui relevancia
tanto sus mitos de origen como los aspectos ilusionales de sus proyectos que, en tanto
actualizaciones de deseo -se anuden o no se anuden al poder-, animan y motorizan sus

practicas (Fernandez, 1992, p. 82)

En esta linea, la autora va a decir que un agrupamiento de personas deviene grupo, se
instituye como tal, cuando inventa sus significaciones imaginarias (Fernandez, 1992).
Podriamos pensar estos reajustes en la tarea del grupo, estos nuevos horizontes, como
actualizaciones de deseo, deseo en tanto “es siempre el modo de produccidn de algo, el deseo

es siempre el modo de construcciéon de algo” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 256)

26



No seria adecuado en estos términos pensar estos reajustes como movimientos que se dieron
masivamente, del grupo como un circulo homogéneo que se mueve de igual forma para el
mismo lado. Como decia antes, el hecho de que hubiera tanta musica flotando en el aire y
tantas ganas de hacer, despertd potencias adormecidas en las pieles de muchos quienes si
veiamos el arte, hasta el momento, como espacio de ocio, recreacion, incluso con
inseguridad, distancia, miedo. Este proceso me hace pensar en varios autores, pero
especialmente en Félix Guattari en Caosmosis (1992) hablando sobre resingularizacion y de
reinvenciones de la subjetividad a través de practicas estéticas, ecologicas y micropoliticas.
También en la nocidén de agenciamientos de enunciacion que trabajan Guattari y Rolnik
(2006) en “Micropoliticas: Cartografias del deseo”, como aquello de lo que depende que
“esta 0 aquella subjetividad se produzca o no” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 372). Los autores
hablan acerca de que las producciones artisticas también habilitan y proceden de
agenciamientos de enunciacidn que atraviesan instituciones, paises, épocas. Como una
“suerte de multicentrado de los puntos de singularizacidon en el campo de la creacion” (p. 53).
Lo cual también es interesante para cuestionar la idea de creador solitario e iluminado; la
produccion puede darse en la soledad de la habitacion de alguien, mas siempre es retomando
y conectando con aquellas lineas de composicion transversales y continuas al deseo, lo social,
lo vegetal. En este sentido, ni las obras de arte ni las revoluciones, dicen los autores, se
planean. Son siempre disidentes, siempre disruptivas, siempre transculturales y
transindividuales. Asi también es lo que producen.

Volviendo a mi punto, estoy hablando de aquellas cosas que habilitan la creacion de nuevas
formas de existencia para cada uno, la posibilidad de rehacerse, resingularizarse, conectar de
otras formas con el deseo, creacion de nuevos modos de subjetivacion, descristalizar
estructuras a través de los modos heterogéneos que brinda el arte para colarse hasta por los

pasadizos mas amalgamados.

La obra de arte, para quienes disponen de su uso, es una empresa de
desencuadramiento, de ruptura de sentido, de proliferacion barroca o de
empobrecimiento extremo, que conduce al sujeto a una recreacion y una reinvencion
de si mismo. Sobre ella, un nuevo apuntalamiento existencial oscilara segun un doble
registro de reterritorializacion (funcién de ritornelo) y de resingularizacion. El

acontecimiento de su encuentro puede fechar irreversiblemente el curso de una

27



existencia y generar campos de posible "alejados de los equilibrios" de la

cotidianidad. (Guattari, 1922, p. 159)

Sigue Guattari (1922) diciendo que la firmeza de la subjetividad no se sostiene sino por su
capacidad de reinvencion, por su proceso de resingularizaciéon minima individual o colectiva.
A continuacion pondré un ejemplo para esclarecer los acontecimientos que impulsaron estas
transformaciones de los que intento dar cuenta.

Amarga Rita estd organizada en comisiones, lo que quiere decir que los integrantes se dividen
segun sus preferencias y aptitudes para disponerse en alguna de ellas: comision gestion y
finanzas, comision puesta en escena, comision vestuario y maquillaje, comision escenografia
y comision cuidado grupal. Ademas de estar dividida en comisiones, es una murga
cooperativa, lo que en este caso quiere decir que todo lo recaudado, ya sea con las estrategias
de financiacion, espectaculos, tablados, va directamente a una cuenta comun. Una de las
estrategias de financiacion que se desarrolld en 2024 tuvo que ver con la gestion de fechas en
un bar de Montevideo, donde los integrantes que quisieran se presentaran cantando canciones
de su autoria o covers y asi lo recaudado con las entradas podia ayudar a la financiacion de la
murga ese ano. Esto llevo consigo varios movimientos, uno de ellos es la oportunidad de
autogestionar, para algunos, una de las primeras fechas donde se presentaran como solistas, o
probaran presentar sus proyectos personales con otras personas de la murga. Fue como
presentar un terreno seguro y fértil donde dar los primeros pasos de aquello que venia
caldeando hace ya tiempo, animando y sosteniendo entre todos la venta de entradas y la
colaboracion en el amplio sentido de la gestion de estas fechas, lo que devuelta me trae esta
imagen de una casa segura donde se pueda desplegar todo lo que quiera ser desplegado,
donde se pueda intentar, fallar, crecer, con todas las transformaciones que eso suscita. Alli
encuentro algo central: la posibilidad de transitar una experiencia que puede ser dificil en
solitario, o incluso impensada, de manera sostenida y cuidada. Si bien los autores que traje
anteriormente hablan mas de la obra que del artista, y mas de la obra como posible
transformadora de algunas realidades, como punto sobre el cual pensar otros modos de vivir y
cuestionar la realidad, encuentro que la no-obra como la gestion y generacion de espacios que
potencien las artes, en este caso la musica, para posibilitar el encuentro, el intercambio, el
contacto de los artistas con su deseo de expresion, puede ser pensado como un modo de
resistencia y creativo, lo que Guattari y Rolnik (2006) también nombran como “revoluciones

moleculares”. Me resulta interesante conectar esta nocion de las revoluciones moleculares

28



para pensar este y otros procesos que hablan de los asuntos de la subjetividad y sus posibles
transformaciones; en “Micropolitica. Cartografias del deseo” (2006) los autores describen
estas revoluciones moleculares como procesos de diferenciacion permanente, que surgen
como resistencia contra el proceso de serializacion general de la subjetividad y que crean
nuevos modos de subjetivacion “originales y singulares, procesos de singularizacion

subjetiva” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 61)

Ademas, considero pertinente destacar que si bien la caracteristica de que se vuelquen en el
grupo las profesiones y disciplinas que cada integrante traia hizo a la constitucion del mismo,
también lo fue aquello que desde afuera se destacd y se premio. Identifico dos areas que se
destacaban como principales y fuertes: por un lado la musicalidad, los arreglos, el canto, la
emocionalidad de las letras y la evolucion coral, y, por otro, la unidon, buena energia, amistad,
apertura, sensacion de grupo unido arriba y abajo del escenario.

Encuentro llamativo que, viendo en perspectiva, las dos disciplinas y profesiones con mas
nimeros de integrantes en cada una eran la musica y la psicologia. Aquello que se destacod
desde afuera -que no era visto por el grupo como areas distinguidas al principio-,
répidamente se transformo6 en singularidad, en puntos fuertes, bases solidas. Aqui resuenan
las palabras de Rolnik y Guattari (2006) hablando sobre los modos singulares en que la
subjetividad “dice yo, o superyd, momentos en que la subjetividad se reconoce en un cuerpo
0 en una parte de un cuerpo, o en un sistema de pertenencia corporal colectiva” (Rolnik, y

Guattari: 2006, p. 47)
Comision Cuidado Grupal: Dispositivo y Agenciamiento

Asi como las formaciones artisticas de cada integrante marcaron notoriamente modos de
trabajo, de relacionamiento, de existencia, también lo fueron otras formaciones, como las
formaciones en psicologia. Como datos para comenzar, en los inicios, habia dos integrantes
de la murga que estaban transitando o habian transitado la Facultad de Psicologia, una de
ellas era yo. Luego, ocurri6 que muchos otros comenzaron la carrera siendo hasta cuatro o
cinco integrantes transitando la Facultad en un momento determinado. Considero dificil
separar estos transitos de algunos acontecimientos que ocurrieron en el grupo, la creacion de

esta comision es uno de ellos.

29



Esta comision surge en agosto de 2022, a pocos meses de haber comenzado el transito de la
murga, que fue en marzo de ese afio. El contexto de esos comienzos, como mencioné
anteriormente, era de una efervescencia caracteristica de los inicios pero también
acompanada de varios conflictos y rispideces complejas de abordar. Sin embargo, la comision
surge a modo de delegar la responsabilidad a algunos integrantes de facilitar juegos y
dindmicas para unas vacaciones que habiamos organizado para cuando finalice ese afio. Ese
es el surgimiento visible, lo que pasod y lo que se habld, pero utilizando una perspectiva
genealdgica para pensar sobre la creacion de la comision, esa no era la necesidad principal a
cubrir, habia mucho mas que luego le seria delegado a este grupo de personas. Primero por
quienes nos ofrecimos a integrarla, quien sabia de juego y dindmicas recreativas era solo una
de las personas que se dispuso, las demads, incluida yo, podiamos aportar al pienso de otro
tipo de actividades pero nada desde el juego o recreacion, sin embargo, la integramos sin
dudar. Con el tiempo, esta comision termind siendo la encargada de generar, entre otras

cosas, espacios de reflexion.

Pausa. Antes de seguir me resulta interesante traer algo del proceso de escritura de lo que
vengo narrando. Una sugerencia de Gabriela -la tutora- me hace ir a revisar algunos
conceptos, ella nota en lo que vengo escribiendo, que insiste la idea de “delegar” respecto a
esta comision, entremezclada y usada indistintamente también con la idea de “encargo”. Algo
en lo que yo no habia reparado hasta el momento. Por lo que voy a leer a Manero (1990) en
“Introduccion al Analisis Institucional” para interrogar cuales son los sentidos de las palabras
que estoy utilizando. El modo en que venia usando el término delegar hacia referencia a
distribuir cargas, a redirigir la energia de un problema en personas que se encarguen de
pensarlo. Manero (1990) trae que el encargo surge cuando “un grupo de demandas es
privilegiada respecto de las otras” (p. 132). Es decir, podriamos pensar que la demanda de
pensar actividades y juegos para un momento fue la demanda privilegiada, pero, analizando
con detencion, podemos visualizar que habia otras, como la demanda de un espacio de
reflexion o demanda de cierta intervencion en las dinamicas grupales. A su vez el autor trae
que las demandas aparecen cuando pueden ser escuchadas, el lo trae en términos de cuando
hay “oferta”. Esto ultimo podria, en algin sentido, dar cuenta del por qué de quiénes
decidimos intuitivamente integrar la comision, que no contdbamos con demasiadas
herramientas para atender la demanda privilegiada, pero que aun asi algo nos captd para
integrarnos. Claro, esa demanda al ser deconstruida, llevaba consigo otros pedidos que

terminaron siendo los que crearon la impronta de la comision.

30



Hecha la pausa, retomo el relato acerca de lo que fue sucediendo. Considero pertinente contar
algunos detalles mas.

La dinamica comenzo a ser que cada integrante de la murga que tuviera algin problema o
incomodidad, o simplemente quisiera tener espacio para comunicar algo, podia acudir a
cualquiera de las personas que integraban esta comision. Esto también con la intencion de
que en muchas ocasiones, la vordgine de los ensayos, eventos, cosas a cumplir, podian
ocasionar que ciertas rispideces, incomodidades o pendientes a conversar pasen
desapercibidos. Gracias a la experiencia, estaba claro que esas cosas lejos de irse o amainar
con el tiempo, siempre volvian a presentarse de alguna u otra forma, generando conflictos
entre los integrantes.

Entiendo pertinente traer a este terreno las nociones de dispositivo y agenciamiento para
pensar el nacimiento de esta comision. Estuve navegando dudosa y en diversas direcciones
acerca de qué concepto se ajustaria mejor para expresar aquello que me hace pensar el
surgimiento de la comision y los efectos que eso trajo en el grupo, y llegué al puerto de que
quizas la discusion misma de si pensarlo a través de una nocion o la otra sea enriquecedora
para analizar. Es decir, cuando me pongo a pensar esta comision desde la nocion dispositivo,
puedo enunciar algunas cosas y cuando me detengo a pensarlo desde la nocion de
agenciamiento enuncio otras, que, a mi entender, resultan totalmente complementarias. Me
basaré en el texto de Heredia (2014) “Dispositivos y/o Agenciamientos” para pensar este
acontecimiento en el grupo. En este texto, Heredia (2014) lejos de verlas como nociones
totalmente distantes, pero tampoco como nociones que refieren a lo mismo, analiza en qué se
diferencian y en qué convergen. Considero pertinente traer alguna de las precisiones
filosoficas que hace el autor sobre ambos conceptos, empezando por la nocion de dispositivo.
Este concepto pertenece a la obra foucaultiana y sus primeras versiones como nocidon
aparecen en 1975 en Vigilar y Castigar 'y 1976 en La voluntad de saber. Si bien Foucault no
da una definicion concreta del concepto en ningin momento, si sabemos que al nombrarlo en
sus obras, siempre lo hace explicando “los contenidos y las materialidades historicas
especificas donde se efectua” (Heredia, 2014, p. 87) lo que también nos da una pauta de a lo
que refiere el concepto, que quizas tenga que ver mas con elucidar la naturaleza de las
relaciones y ensambles que genera, que lo que es en “esencia” o por definicion. Podemos
saber también que la aparicion del mismo se da como respuesta a dos posicionamientos
tedrico-politicos: la idea del poder como represion y la idea del poder como ideologia

(Heredia, 2014).

31



La nocidn de dispositivo se define como “una multiplicidad de elementos heterogéneos y por
la relacion en red que se establece entre ellos” (Heredia, 2014, p. 87); esta relacion en red es
de elementos tanto discursivos como no discursivos, que se relacionan dentro de una
multiplicidad en un espacio-tiempo determinado. Ademas, y esta es la caracteristica que me
hizo conectar este acontecimiento con la nocion de dispositivo, los mismos tienen la
particularidad de, siendo analizados histéricamente, surgir primeramente como respuesta a
una urgencia, como modo de intentar resolver un problema de orden practico y ético politico,
respondiendo también a una funcidn estratégica dominante. En este caso, podria ser, cubrir la
necesidad de espacios para reflexionar sobre nuestras practicas y dinamicas, también para
hacer puestas a punto de como se venia sintiendo cada uno con el grupo en el tltimo tiempo,
momentos de distension y encuentro sensible. Podria analizar que pensando la comision
desde la nocidn de dispositivo, esta no solo organiza un modo de cuidado, sino que también
produce efectos en las singularidades de los miembros, orientando practicas de convivencia,
regulacion de los conflictos y formas especificas de relacionarse entre si. Formas que ademas,
estan relacionadas con quienes integran esta comision y sus respectivas formaciones, en este
caso estoy hablando de la psicologia, como gran moduladora del campo de la subjetividad.
En este sentido, como paréntesis, también me resulta interesante pensar en quitarle su
caracter benevolente o inocente al modo de pensar las practicas que se desprenden de la
formacion en psicologia, entendiendo que desde donde pensamos al sujeto, coémo
comunicamos acerca de lo que consideramos practicas de cuidado, qué discursos repetimos,
entre tantos otros elementos, tiene efectos palpables y visibles en la realidad, quiero decir,
modulan conductas y formas de existencia, como ocurre y ocurrié aqui, pero como puede
ocurrir en cualquier espacio que habitamos. Esto también puede ser pensado desde la nocion
de agenciamiento, con la concepcion de las lineas de fuga y formas creativas de resolver
problematicas, vistas desde una Optica buenista inicamente.

En esta linea es que considero pertinente preguntarme acerca de las condiciones de
surgimiento de un dispositivo de estas caracteristicas. Me refiero especificamente a cuando
Heredia (2014) expresa “habria un conjunto disperso de invenciones, de micro-dispositivos,
que replicandose unos a otros darian forma lentamente a un disefio general que permitiria
agruparlos bajo un esquema comun, bajo un diagrama envolvente, que daria la clave para
comprender el «método general» que rige una cierta pragmatica de las multiplicidades en una
época determinada” (Heredia, 2014, p. 88) es decir, el surgimiento de este dispositivo, se
explica dentro de una cierta pragmatica de las multiplicidades de la época y no solamente por

lo que podamos decir acerca de la dindmica singular del grupo. Multiplicidades en tanto “que

32



se despliega a la vez mas allé del individuo, del lado del socius, y mas aca de la persona, del
lado de intensidades preverbales tributarias de una logica de los afectos més que de una
logica de conjuntos bien circunscritos” (Guattari, 1996, p. 20).

Este modo de generar habitos, modular conductas, producir comportamientos, hablan de las
relaciones de poder que se dan en el dispositivo, que para Foucault, son siempre dispositivos
de poder en tanto hay una relacion de fuerzas y disimétrica en la que “uno de los polos logra
producir efectos en el otro” (en Heredia, 2014, p. 89)

Hasta ahora entonces podemos decir que la comision puede ser pensada como dispositivo en
tanto responde a una necesidad que aunque no es tan concreta en sus inicios, se va dibujando
a medida que se va creando la comision. Podriamos decir que responde a cierta inmanencia,
en tanto se produce mientras se va produciendo. Esta necesidad es la de sostener vinculos,
atender tensiones y habilitar un espacio de contencién. También podemos pensar que no se
trata de algo aislado, sino de un entramado heterogéneo compuesto por roles dentro de la
comision, practicas de intervencion -dinamicas, juegos, modos de asamblea-, saberes
provenientes de distintas trayectorias -psicologia, recreacion- y también afectos y
sensibilidades que circulan en la experiencia grupal. Es asi que también podemos agregar que
los modos de produccion de subjetividad que trama esta comision tienen que ver también con
el establecer las maneras en que es concebido el cuidado en el colectivo, ya que no solo
habilita un espacio para tramitar los conflictos, sino que también crea -y delimita- las formas
en que los mismos pueden ser expresados y resueltos. En este sentido sostiene un ejercicio de
poder, en tanto: configura, ordena y orienta la vida grupal. Esta ultima idea la articulo con lo
que expresaba unos parrafos atras sobre cuestionar la optica buenista de las practicas que se
desprenden de, por ejemplo, la formaciéon en psicologia. Superando ciertos dualismos de
“malo o bueno” podriamos pensar que, por lo menos, no son inocentes, en tanto implican
relaciones de poder que producen efectos mas alla de la razon por la que surgen. Podriamos
considerar la razén o las razones por la que un dispositivo se produce como neutrales,
legitimas o beneficiosas como puede ser la de establecer practicas de cuidado. Atn asi, se me
ocurren al menos dos efectos que genera esta practica. El primero es que quienes integran
voluntariamente la comision establecen reglas en la misma sobre las maneras de pensar un
conflicto y las maneras de intervenir en €l. Inevitablemente esto produce que ciertas voces
ganen legitimidad o sean mas escuchadas que otras.

El segundo ejemplo que puedo pensar es como produce subjetividades traer al grupo, desde la
comision, una forma en la que es correcto pensar ciertos conflictos, una forma correcta de

escucharnos, cierto imaginario de lo que es un espacio de reflexion, un modo especifico de

33



expresar los malestares, y qué entendemos por cuidar y que no entra en esa categoria. En este
sentido, es necesario pensarlo como una construccidn que en su estrategia ordena la vida
grupal de determinada manera, habilitando ciertos modos de ser y limitando otros.

Estos ejemplos me hacen pensar en la importancia de comprender que las practicas que
andamos no son inocentes, y que hacerlo es colocarnos en un lugar de responsabilidad frente
a los lugares que ocupamos. Encuentro valioso qué es lo que hacemos con aquello que
identificamos a partir de entender que los saberes que ponemos a jugar tienen efectos no
necesariamente beneficiosos y mucho menos neutros. Considero que visualizar la poca
inocencia de las mismas es un gran punto de partida para poder corrernos de ciertos lugares,
por lo menos, moralistas de nuestras practicas.

Habiendo desplegado el por qué considero que la nocion de dispositivo hace posible pensar a
esta comision desde lugares que permiten analizar su funcionamiento y funcidon, me centraré
a continuacion en pensarla a través de la nocion de agenciamiento.

Dando un brevisimo contexto, el desarrollo filoséfico de la nocién de agenciamiento
podriamos decir que comienza con una carta en 1977 que Deleuze le escribe a Foucault luego
de la publicacion de “La voluntad de saber” en 1976; en la misma le escribe ciertas
objeciones respecto a la nocion de dispositivo. Es por eso que resulta complejo hablar de
agenciamiento sin partir de la nocion de dispositivo para explicar sus distancias y
convergencias. Podriamos decir también que el primer aspecto en que se distancia un
concepto de otro, es respecto a las nociones de poder y deseo. Deleuze va a decir que si los
elementos heterogéneos de los que habla la nocién de dispositivo, se juntan y componen entre
si “no es primeramente ni por la fuerza ni accidentalmente ni por estrategias de poder
formadoras o constituyentes sino por deseo, por agenciamientos y maquinaciones
psicosociales de deseo” (Heredia, 2014, p. 91). El poder seria secundario respecto al deseo en
estos términos. Podriamos comenzar a definir agenciamiento como “conjunto de relaciones
cofuncionales entre elementos heterogéneos” (Heredia, 2014, p. 94). Esta nocion alude a dos
aspectos: su aspecto relacional, que tiene que ver con la composicion de elementos
heterogéneos, a una multiplicidad rizomatica en donde como se configuren los elementos
refiere a como componen entre si. Por otro lado, su aspecto procesual, un aspecto que toma la
realidad como una produccion, como devenir en un plano de inmanencia, en donde como se
relacionan los elementos entre si estd siempre por verse, abierto a novedades y no lo sabemos
de antemano.

En esta linea, la comision cuidado grupal podria pensarse como agenciamiento en tanto es

una composicion dindmica y heterogénea de cuerpos, afectos, practicas y enunciados que se

34



juntan para generar nuevos, otros, modos de existencia en comun. Pensar la comision en
términos de agenciamiento nos distancia de creer que responde a una necesidad concreta
como si lo planteamos desde la nocién de dispositivo; desde aqui podriamos pensar que la
comision funciona como una maquina de conexion -en tanto el término agenciamiento viene
a reemplazar la nociéon de “maquinas deseantes” descripta por Deleuze y Guattari en El
Anti-edipo (1972)- que habilita modos inéditos de cuidado colectivo, de comunicacion y
gestion de malestares e incomodidades. Es asi que el cuidado no apareceria, al menos a
priori, como regulacion y ordenamiento, sino como creacion de nuevos vinculos y
sensibilidades dentro del grupo.

Heredia (2014) trabaja sobre dos ejes del agenciamiento, ejes que plantean Deleuze y
Guattari en Mil Mesetas (2004), estos son, un eje horizontal y un eje vertical. Describiré
brevemente ambos ejes para establecer relaciones con la comision a partir de lo que ambos
nos traen para pensar. El eje horizontal es la dimension compositiva, que da cuenta de las
relaciones entre las logicas de los enunciados y las logicas de los cuerpos. Las logicas de los
cuerpos es lo que luego le llama el “ser agenciamiento maquinico de efectuacion” (Heredia,
p.95) lo que refiere, resumidamente, a las practicas materiales, qué hacen los cuerpos dentro
de una multiplicidad espacio-temporal y como se afectan unos a otros. Por otro lado, las
logicas de los enunciados es lo que luego llama “agenciamientos colectivos de enunciacion”
(Heredia, p. 95) que refieren a lo que es enunciable en un espacio tiempo, las narrativas, los
discursos. Entonces distinguimos dos formaciones dentro de este eje -independientes y que se
afectan reciprocamente- las de contenido (agenciamiento maquinico de efectuacion) y las de
expresion (agenciamientos colectivos de enunciacion).

Por otro lado, el eje vertical, alude a la dimension procesual y al plano de inmanencia en el
que los agenciamientos se inscriben como “juguetes del devenir, son 6rdenes contingentes,
composiciones y sistemas de relaciones que se dibujan pragmaticamente para adquirir una
consistencia frente al caos infinito y, a la vez, estan trabajados internamente por las potencias
infinitas del caos” (Heredia, 2014, p. 96). Este devenir implica una doble tendencia, tanto de
territorializacion como de desterritorializacion, donde coexisten la repeticion y la diferencia,
la redundancia y la ruptura.

Habiendo explicitado esto, considero interesante pensar qué relaciones puedo establecer entre
aquello que refiere al eje horizontal y vertical con respecto a la comision. Podriamos pensar
en el eje horizontal, en la articulacién con lo que la comision hace (maquinico). Por ejemplo,
las reuniones que organiza en donde se encuentra el grupo para conversar. También puedo

pensar en las intervenciones que establece ante conflictos, que no necesariamente son

35



pactadas de antemano, pero que se encarnan en quienes integran la comision, en una reunion
cualquiera, en un momento azaroso. Gestos concretos que refieren al cuidado, como facilitar
una dindmica o pensar un juego. De la misma manera, siguiendo con el eje horizontal pero
ahora con respecto a lo que la comision dice (enunciacion), podemos pensar los discursos que
tiene la murga respecto al “cuidar” lo grupal. También la forma en que se enmarcan los
conflictos, como algo que es mejor tramitar colectivamente y no individualmente ;de qué se

quieren cuidar? jcomo se cuidan? ;por qué cuidado y no otra palabra?

Con respecto al eje vertical, refiriendome a aquellos procesos que entiendo por
territorializantes -aquello que estabiliza, fija, organiza-, podemos pensar en la comision como
espacio formal dentro de la murga, es decir, como espacio concreto que organiza y define. Si
bien es una comision bastante estable en cuanto a quienes la integran y con roles bastante
fijos, de igual modo podemos pensarla como un agenciamiento que se mantiene abierto a
sumar integrantes y también a que quienes ya la integran, dejen de hacerlo. Eso no quita que,
pensar este agenciamiento hoy con quienes estan alli, define qué lineas de territorializacion se
dibujardn en sus practicas y discursos. Es asi que otro punto a destacar aqui dentro de aquello
que estabiliza y organiza, podria ser cierta cristalizacién de una forma en la que esta “bien” o
es “legitimo” cuidar al grupo. Utilizo la palabra cristalizacién porque entiendo que aunque
los modos en que opera la comision por momentos parecen funcionar, es cierto que también
se repiten y forman una manera de ver, hacer y decir el cuidado.

Siguiendo con este eje pero dirigiéndome hacia aquellos procesos de desterritorializacion
-como los que abren, desestabilizan, transforman- puedo ver las posibilidades de resignificar
el cuidado en cada intervencion o en cada presentacion de un conflicto. Esto estd atado a la
posibilidad de escuchar lo que la situacion pide y no intervenir desde los mismos lugares en
todos los momentos. Podriamos decir, posicionarse desde un paradigma de la multiplicidad
que implique mantenerse abiertos a que cuidar no signifique lo mismo para todos y todas en
todo momento, abiertos a generar nuevas conexiones de sentido a partir del contacto con cada
experiencia. A realidades complejas, respuestas creativas.

Por otro lado, la circulacion de los afectos que modifican y exceden lo previsto, la posibilidad
de pensar los conflictos -y las respuestas a ellos- en términos de afectos, de potencias,
intentando dejar de caer en los dicotdmicos lugares de lo que creemos que estd bien y lo que
creemos que estd mal, me permiten preguntarme: ;Cuéles son los modos de relacionarnos que
aumentan la potencia del grupo? ;Cudles son aquellos que la disminuyen? Identifiquemos

cuéles la aumentan y acerquémonos a ellos, sin mas rodeos.

36



Sobre esto ultimo me gustaria hacer una precision epistemologica similar a la que hice con el
concepto de dispositivo. Puede suceder que al enunciar la palabra agenciamiento, lineas de
fuga, movimientos de desterritorializacion, deseo, tendamos a pensar que esto es bueno, es
satisfactorio, es favorable en cualquier situacion, en cualquier contexto. Heredia (2014)
propone romper en primera instancia con estos “automatismos hermenéuticos” (Heredia,
2014, p. 92) en donde para entender algo, lo encasillamos en “bueno o malo” y lo dejamos
congelado alli como filtro por donde pasan nuestras ideas cuando se ponen complejos los
asuntos. Nos dice Heredia (2014) “las «lineas de fuga o movimientos de
desterritorializacion» no son necesariamente fendémenos de ruptura revolucionaria o de
transformacion progresiva, por el contrario, pueden ser fendmenos emergentes del mercado,

de movimientos politicos reaccionarios, de fallas tecnologicas, etc.” (p. 92)

A modo de inconclusiones finales de estas ideas acerca de dispositivo y agenciamiento,
podriamos pensar que incluso el surgimiento de la comisién nace como una linea de fuga,
como un movimiento de desterritorializaciéon a partir de una idea que aparece sin saber
demasiado qué forma darle. Més que una idea, podriamos reflexionar que surge de un miedo,
de una pregunta. ;De qué se quieren cuidar?

Alli pienso que Martin Agrazar y Nancy Vadura (2021) traen una bateria de conceptos
interesantes de ser pensados a la luz de intentar responder esta pregunta. Los autores en su
ensayo trabajan sobre las experiencias acompafiando y llevando adelante el Dispositivo de
Acompafiamiento de Operadores/as del CeteC: “Cuidar a los/as que cuidan”.

Me interpelan las preguntas que se plantean en torno a los procesos de subjetivacion, ademas
de las resonancias que me despierta pensar en esta comision como disparador para componer
practicas de cuidado en el futuro profesional. En el texto refieren al dispositivo salud como
un rizoma dentro del cual existen ciertos nudos, entre ellos, ldgicas preventivas y de
promocion de salud. Esas logicas hacen decir y hacen hablar ciertas practicas y ciertos
posicionamientos tedricos que pienso que pueden ser homologados a los procesos de
subjetivacion de quienes llevan a cabo practicas de cuidado en cualquier territorio, en este
caso, hablo de la murga.

Si pensamos a la murga como un rizoma, podriamos visualizar como uno de los nudos dentro
de las comisiones, la comision cuidado grupal. Del nudo comision cuidado grupal y de las
lineas que lo entrecruzan, se desprenden determinados posicionamientos subjetivos, logicas,
entramados que se hacen carne en cuerpos. Alli visualizo que, pensando a la comision ya sea

como dispositivo o como agenciamiento, las logicas preventistas operan en el “desde donde”

37



y el “para qué” estamos pensando el cuidado. Al realizar una intervencion desde esta logica,
partimos de un acuerdo entre quienes la llevamos a cabo sobre qué entendemos como “grupo
sano” y, por consiguiente, también como “grupo enfermo” del cual queremos escapar.

“Esta prevencion ya sabe de antemano donde no hay que llegar, y organiza toda una
protocolizacion y estandarizacion que evite tal punto. De esta manera jugamos a poner en
linea tales figuras: héroe, especialista, preventista. Nudos que priman en el rizoma que
conforman el dispositivo salud” (Agrazar, M. y Vadura, N. 2021, p. 8).

Considero que aqui aparece un punto potente, al menos en mi formacion: visualizar que estas
logicas operan en nuestros cuerpos mas alld de las cuatro paredes de una institucion, operan
como modos en los que hemos sido subjetivados y por tanto, llevamos con nosotras a donde
vayamos. En la comision de esta murga, en una practica profesional, en el bafio de un bar.

En adicidn a esto, y como término asociado a la prevencion aparece la promocion, como

horizonte mas borroso, de ya no construir y elaborar por otros sino con otros, donde
las urgencias disminuyen, donde la reflexiones y construcciones tienen otro ritmos,
donde lo valido, lo importante, el objeto a cuidar puede ser claro pero no asi el punto a
evitar, comienzan las preguntas que venimos trayendo ¢hasta donde? ;Es pertinente?

(Desde donde? (Agrazar, M. y Vadura, N. 2021, p. 8)

Es asi que parece quedar a la vista que pensar las intervenciones o los posicionamientos en la
practica desde la promocion en salud, puede abrir otros horizontes que no por borrosos son
menos potentes y que habilitan en vez de anular otro(s) futuro(s). Pienso que puede ser
enriquecedor tomar esta postura de aqui en adelante cuando el cuidado se haga presente, y si
no es asi, porque sabemos que no es tan simple, tener la apertura para revisar y hacernos las

preguntas correspondientes.

Lo importante no es la mera confrontacion con una nueva materia de expresion, sino
la constitucion de complejos de subjetivacion: individuogrupomaquinaintercambios

multiples. En efecto, estos complejos ofrecen a la persona posibilidades diversificadas

38



de rehacerse una corporeidad existencial, salir de sus atolladeros repetitivos y en

cierto modo resingularizarse. (Guattari, 1996, p. 18)

Respecto a esto ultimo, frente al encuentro con la nueva materia de expresion, encuentro una
llave nuevamente en el arte, como practica que descongela rigideces, desanda caminos,
dibuja otros paisajes.

Lo otro que encuentro a partir de estos momentos, es que entre lineas de fuga, ritornelos,
dispositivos, agenciamientos preguntas, musica y devenires ya se siente debajo de los pies un
suelo firme, detrds de las espaldas unas paredes sobre las cuales recostarse, un techo que
resguarda sus cabezas de los fuertes vientos. Con la tranquilidad de una casa, aparece el lujo
de abrir una puerta, puerta que con fuerza empuja al grupo hacia otros universos. Lo que

Ordofiez (2014) va a nombrar como la apertura al cosmos.

Por esta via arribamos al tercer nivel del acontecimiento artistico: la apertura al
cosmos. La casa se abre, pero ya no al caos: “Uno no abre el circulo por la zona donde
empujan las antiguas fuerzas del caos, sino por otra region, creada por el propio
circulo. Como si él mismo tendiera a abrirse a un futuro, en funcion de las fuerzas
activas que alberga. Y esta vez es para unirse a fuerzas del futuro, a fuerzas
cosmicas”. Salir al exterior, lanzarse a la aventura del mundo, arriesgarse, improvisar
un gesto, una danza fuera del territorio conocido. Mediante su incorporacion a nuevos
flujos, la casa-obra no so6lo se abre a los movimientos exteriores que se producen por
doquier en la ciudad-cosmos sino que también ella misma se pone en movimiento

(Ordonez, 2014, parr. 14)

Ensayar: reflexiones ;finales?

Abro los ojos. Es domingo, como hace varios afios estos dias ya no son del todo mios - algiin
dia si lo es?- en unas horas la calma que atraviesa el aire matinal serd sucumbida por

variopintas sensaciones, sonidos, olores, estruendos, musica. Comienza la encrucijada

39



contradiccion entre desear algo y renegar de ello cada vez, por igual, con la misma
intensidad.

podria estar descansando, durmiendo una siesta, leyendo un libro, quedarme en casa

Sin embargo las rumiaciones son en vano, el cuerpo es llevado por una corriente misteriosa
que lo empuja hacia vestirse, aprontar lo necesario y embarcarse en el viaje hacia el lugar del
encuentro. Qué bellos caminos -a veces- los que recorro desconociendo los motivos de mi
deseo, los que recorro saliendo de logicas mercantiles, de ganar o perder, aquellos que no
dejan de envolverme con la mentirosa sensacion de que me acerco un poco al sentido de la
vida.

Llego al lugar de ensayo.

El ritual se repite, pero nunca es igual. Hoy por ejemplo llegué¢ caminando, no traje
auriculares asi que no tuve otra opcidon que prestarle mas atencion a mis pensamientos.
Tampoco traje el mate, pero con certeza sé que alguno de mis amigos no lo habra olvidado.
Como ya es primavera, todos estan afuera, nos saludamos, nos reimos, siempre alguno se
queja de que nunca empezamos en hora, sobre la marcha se discute de alguna cosa que no
retengo, cuando quiero acordarme suenan los primeros acordes de la guitarra de Tomas y
empezamos a cantar. Lo que pasa entre el comienzo y el final es tan enorme como me
permita apreciarlo, diria que estd atado casi completamente a la apertura de mis ojos de verlo
y de mi piel de sentirlo. A esta altura ya tenemos todo el espectaculo pasado, asi que es
repetirlo y prestarle mas atencion a las intenciones de lo que decimos y a la puesta en escena.
Ir hacia adelante y hacia atras, volver a andar lo que creamos, desandarlo, pelearnos con lo
hecho, reconciliarnos, intentar que no pierda su magia el haberlo escuchado tanto, sentir que
nada tiene sentido, volver a encontrarlo. Terminar concluyendo que los puntos finales se
parecen mas a comas en esto del arte, que lo que parece tan importante hoy puede no serlo
mafana y que resignificamos de sentido lo hecho en cada encuentro. “Las obras de arte
nunca se acaban —dijo Valéry—: s6lo se abandonan” (Savater, 2008, p.8).

Lo que relato de mi vivencia yendo hacia un ensayo de la murga, me hace pensar en variados
paralelismos con lo que fue escribir este ensayo académico. Es por eso que no puedo evitar
establecer conexiones entre ensayar como término usado en los terrenos artisticos y ensayar
como forma de escritura de este trabajo.

(Por qué un ensayo? primero, por deseo. Deseo de experimentar algunas derivas posibles
entre el arte y la(s) psicologia(s), deseo de revisitar algunos puntos claves de las costuras de
la formacion. Deseo de hacerlo desde abrirme a la multiplicidad que habita la experiencia, no

desde marcos rigidos, sino como una navegante que practica dejar de lado lo que cree saber

40



sobre navegar y deja que el mar le ensefie.

Ahora, ;para qué un ensayo?, quizas para intentar explicitar aquellos puntos de conexion que
veia entre los recorridos transitados, con lo Unico que creia que a priori los conectaba, que es
mi experiencia. Recorridos que producen preguntas en sus intersecciones, y que piden poder

dar cuenta desde cuales terrenos estan cantando. Recorrido como un:

viaje de descubrimiento realizado sobre un camino escritural, sea alfabético, pictorico
o musical. Dicho camino no preexiste al acto de su trazado, de su escritura misma.
Esté lleno de sefales claras y equivocas, de cursos metddicos atentos a las derivas que
salen al paso, de necesarios desvios y riesgosos despistes, de llanuras que posibilitan
aceleraciones libres y monticulos rugosos que retardan la marcha, de ocurrencias

logradas e improvisadas con ritmo propio (De Brasi, 2008. p. 26)

Resultd ser que las sombras y dudas con las que me tropiezo desde que tengo memoria,
encontraron su lugar en un modo que solo sigue abriendo las preguntas iniciales, dejando ver
lineas que se siguen ondulando y dejando paso a otras. No solo dejando ver, sino tejiendo
activamente con “la presencia mas o menos explicita del sujeto que lo escribe entreverada en
sus razonamientos” (Savater, 2008, p. 9). La dubitacion podia ser una herramienta y no solo
un filo para mi. No s¢ mucho mas sobre aquello que me pregunté en un principio. Si pienso
que no ceso de establecer cada vez mds conexiones que me indican un camino en el que
seguir indagando: las grupalidades atesoran pistas para pensar otros mundos posibles.
Muchas veces que hay grupo, las expresiones artisticas emergen casi sin ser llamadas. Como
si estuvieran durmiendo en algln sitio, esperando escuchar el sonido de los cuerpos
encontrandose para decir presente. Cuando todo eso es posible, comienza un movimiento
parecido a una danza en la que aparece algo novedoso, le ponemos nombre porque somos
animales de las palabras, pero no sabemos bien qué es. Eso que en este trabajo nombré como
transformaciones, desvios, aperturas, alivios, reparaciones. Puesto que ensayar parece tratar
de que la “cuestion abordada permanece siempre intratable, rebelde, huidiza, emancipada”
(Savater, 2008, p. 9) hasta aqui irdn mis pretensiones de poder decir algo, lo demas seguira
siendo misterio y motor para seguir escuchando el compés que me capto6 en los inicios.

Mis aspiraciones ahora se concentran en que este fuego sea pasaje, que siga haciendo arder la

41



llama de nuevas preguntas, que ilumine aquellos caminos que este trabajo me abrid para
retomarlos, para seguirlos ensayando.

Vivir supone saber dichas y desdichas del fuego. Saber sus chispas, sus ardores, sus cenizas.
Saber que se puede apagar o incendiar una vida.

Acaso la cuestion no resida en si tenemos o no algo que decir, sino en si pasamos por la vida
cuidando un fuego. O dicho de otra manera, si pasamos por la vida manteniendo encendida la
pregunta sobre en qué consiste cuidar el fuego de la vida.

(Percia, 2024, verso 5)

Bibliografia

Agrazar, M., y Vadura, N. (2021). El cuidar a los que cuidan: pensar lo que se hace, saber lo
que se piensa. La elucidacion critica como herramienta para construir buenas
prdcticas en salud. [Archivo PDF].

https://docs.bvsalud.org/biblioref/2023/06/1436123/vadura-v-agrazar-el-cuidar-a-los-g

ue-cuidan.pdf

Amarga Rita. (2022). Amarga Rita [Texto del espectaculo de murga, inédito]. Manuscrito no
publicado.

Anzieu, D. (1978) El grupo y el inconsciente. Biblioteca Nueva.

42


https://docs.bvsalud.org/biblioref/2023/06/1436123/vadura-y-agrazar-el-cuidar-a-los-que-cuidan.pdf
https://docs.bvsalud.org/biblioref/2023/06/1436123/vadura-y-agrazar-el-cuidar-a-los-que-cuidan.pdf

Baremblitt, G. (Comp.). (1983). El inconsciente institucional. Nuevomar.

Bang, C. L., y Wajnerman, C. (2010). Arte y transformacion social: la importancia de la
creacion colectiva en intervenciones comunitarias. Revista Argentina de Psicologia;
48;4-2010; 89-103
http://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios _catedras/oblig

Del Cueto, A. M., Fernandez, A. M., Scherzer, A., Smolovich, R., Moccio, F., Kesselman, H.,
Langer, M., Pavlovsky, E., Bauleo, A. y Fiasché, A. (1985). Lo grupal 2. Ediciones
Busqueda.

Deleuze, G., y Guattari, F. (2004). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos.

Etcheverry, G. (2025). Spinoza y la clinica. En D. Camparo (Ed.), Spinoza y la psicologia:
didalogos entre salud, politica y universidad. Udelar, CSEEP.

Eccher Lucero, S. (2023). La potencia inacabada de nuestros malestares [Trabajo final de

grado, Facultad de Psicologia, Udelar]. https://hdl.handle.net/20.500.12008/42489

Etchegoyen, R. (2009). Los fundamentos de la técnica psicoanalitica. Amorrortu editores.
Fernandez, A. M. (1986). El campo grupal: Notas para una genealogia. Nueva Vision.
Fonseca, A. (2019, 2 de mayo). Antes, mucho antes... [Ilustracion]. Behance. Ciudad de

México. https://www.behance.net/gallery/79710303/Antes-mucho-antes

Freud, S. (2000). Obras completas.: Conferencias de introduccion al psicoanalisis 1915-1916
(Partes I y II). Amorrortu Editores.

Guattari, F., y Rolnik, S. (2006). Micropolitica: Cartografias del deseo. Tinta Limon.

Guattari, F. (1992). Caosmosis. Ediciones Manantial.

Haraway, D. J. (1995). Conocimientos situados: la cuestion cientifica en el feminismo y el
privilegio de la perspectiva parcial. En Ciencia, cyborgs y mujeres. La invencion de la

naturaleza (p. 313-346). Céatedra.

43


http://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/oblig
https://hdl.handle.net/20.500.12008/42489
https://www.behance.net/gallery/79710303/Antes-mucho-antes

Heredia, J. M (2014). Dispositivos y/o Agenciamientos. Contrastes. Revista Internacional de

Filosofia, vol. XIX-N°l, 83-101. http://revistahumanidades.unab.cl/wp-content/

uploads/2013/01/A3. HEREDIA.pdf

Hervas, M. (2017, 6 de noviembre). ;Qué significa componer? Algunas reflexiones de
Helmut Lachenmann. Sul Ponticello.

https://3epoca.sulponticello.com/%C2%BEque-significa-componer-algunas-reflexione

s-de-helmut-lachenmann/

Laplanche, J., y Pontalis, J.-B. (1996). Diccionario de psicoandlisis. Paidos.

Machado, D. A., y Silveira, V. T. (2023). Masculinidades no Carnaval. O Social em Questao,
26(55), 81-106. https://www.redalyc.org/journal/5522/552273594004/html

Manero Brito, R. (1990). Introduccioén al analisis institucional. TRAMAS. Subjetividad y
Procesos Sociales, 1(1), 121-157.

https://doi.ore/10.24275/tramas/uamx/19901121-157

Miranda Turnes, C. (2024). El encuentro de Murga Joven de Montevideo: evolucion de una
politica cultural. kult-ur, 11 (21). http://doi.org/10.6035/kult-ur.7768

Ordoiez Diaz, L. (2011). Arte y acontecimiento. Una aproximacion a la estética deleuziana.
Revista  Latinoamericana de Filosofia, 37(1), 127-152. Recuperado de

https://www.scielo.org.ar/img/revistas/rlf/v37nl/html/v37n1a05.htm

Pichon-Riviere, E. (1981). El proceso grupal: Del psicoandlisis a la psicologia social (I).
Nueva Vision.

Percia, M. (1997). Notas para pensar lo grupal. Lugar Editorial.

Percia, M. (2010). Lo grupal y la cuestion de lo neutro. [Manuscrito inédito] Catedra de
Teoria y Técnica de Grupos II, Facultad de Psicologia, Universidad de Buenos Aires.

Recuperado de

44


http://revistahumanidades.unab.cl/wp-content/
http://revistahumanidades.unab.cl/wp-content/
https://3epoca.sulponticello.com/%C2%BFque-significa-componer-algunas-reflexiones-de-helmut-lachenmann/
https://3epoca.sulponticello.com/%C2%BFque-significa-componer-algunas-reflexiones-de-helmut-lachenmann/
https://3epoca.sulponticello.com/%C2%BFque-significa-componer-algunas-reflexiones-de-helmut-lachenmann/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552273594004/html
https://doi.org/10.24275/tramas/uamx/19901121-157
http://doi.org/10.6035/kult-ur.7768
https://www.scielo.org.ar/img/revistas/rlf/v37n1/html/v37n1a05.htm?utm_source=chatgpt.com
https://www.scielo.org.ar/img/revistas/rlf/v37n1/html/v37n1a05.htm?utm_source=chatgpt.com

https://milnovecientossesentayocho.blogspot.com/2014/09/lo-grupal-la-cuestion-de-lo

-neutro 22.html

Percia, M. (2017). Estancias en comun. La Cebra.

Percia, M. (2024). Darse al fuego. Revista Adynata. Recuperado de

Rolnik, S. (2001). (El arte cura?. Quaderns Portatils, (2). Museu d’Art Contemporani de

Barcelona (MACBA).
https://img.macba.cat/wp-content/uploads/2024/03/QP_02_Rolnik.pdf

Savater, F. (2008). El arte de ensayar. Pensadores imprescindibles del siglo XX. Galaxia
Gutenberg, S.L

Spinoza, B. (1980). Etica: Demostrada segin el orden geométrico (Trad. Vidal Pefia).

Orbis/Hyspamérica. (Trabajo original publicado en 1677)

45


https://milnovecientossesentayocho.blogspot.com/2014/09/lo-grupal-la-cuestion-de-lo-neutro_22.html
https://milnovecientossesentayocho.blogspot.com/2014/09/lo-grupal-la-cuestion-de-lo-neutro_22.html
https://www.revistaadynata.com/post/copia-de-darse-al-fuego-marcelo-percia?utm_source=chatgpt.com
https://www.revistaadynata.com/post/copia-de-darse-al-fuego-marcelo-percia
https://img.macba.cat/wp-content/uploads/2024/03/QP_02_Rolnik.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://img.macba.cat/wp-content/uploads/2024/03/QP_02_Rolnik.pdf?utm_source=chatgpt.com

	 
	Introducción: Articulaciones del Camino 
	Murga Joven 

	Plano de composición Amarga Rita: del Caos al Ritornelo 
	Sobre ser rejunte 
	¿Qué es lo que puede un grupo? 

	Tejiendo posibles nociones comunes 
	Comisión Cuidado Grupal: Dispositivo y Agenciamiento 
	Ensayar: reflexiones ¿finales? 
	Bibliografía 



