2

Facultad de TYTS
P51C010g1a UNIVERSIDAD

UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA DE LA REPUBLICA
URUGUAY

LA ANGUSTIA Y SU POTENCIAL SUBVERSIVO FRENTE AL
IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD:
UNA APROXIMACION DESDE EL PSICOANALISIS

TRABAJO FINAL DE GRADO
Monografia
UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

Facultad de Psicologia

Estudiante: Mariana Baron
Tutor: Dr. Marcelo Novas

Revisora: Dra. Verénica Pérez Horvath

Montevideo, Uruguay

2025



iNDICE

RESUMEN . ... e e e e e 2
PALABRAS CLAVE S . ... ittt e e e e aeaas 2
INTRODUGCCION. ... e, 2
LAANGUSTIA SEGUN FREUD: TRES MOMENTOS EN SU TEORIZACION....................... 4
Inhibicion, sintoma y @anQUSTIa. ... ... 5
LAANGUSTIA SEGUN LACAN: NO SIN OBJETO Y SENALDE LOREAL...........vvvvieeinnn. 9
El deseo del Otro: el sujeto barrado y SU reStO........ooviiiiiii e, 11
La funcion de la falta y lafuncion del corte. ..., 12
Los objetos parciales y la constitucidn del objeto @..........ccoooiiiiiiii i, 16
La angustia, sefal de 1o real....... ..o 23
IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD: LAANGUSTIAY SU POTENCIAL SUBVERSIVO.....25
EQUE €S UN IMPEIALIVO?. ... ettt e e et ee e e et e e e e ssb et e e e anneeeeeeasteeeessssseeeeasnneeeeenans 25
La sociedad del rendimiento. ..o 29
Imperativo de felicidad....... ..o 32
Reflexiones desde el psicoanalisis respecto a los imperativos actuales............................... 35
Angustia: afeccion anticapitalista. ....... ... 37
REFLEXIONES FINALES . ... oo e e e 40
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS. ... .o, 43



RESUMEN

En primer lugar, se aproxima a lectoras y lectores a algunos de los puntos mas destacados
referentes a lo desarrollado por Freud y Lacan acerca de la angustia. Se sefialan tres momentos
dentro de la obra freudiana respecto a este afecto, haciendo mayor énfasis en el tercer momento
de su teorizacion. Respecto a lo desarrollado por Lacan, se recoge especialmente su
planteamiento de que la angustia no es sin objeto, y que este objeto esta intimamente ligado a
la posibilidad de desplegar el deseo, asi como también, su consideracién de la angustia como
sefal de lo real. Por ultimo, se exponen aportes que dan cuenta de los efectos negativos del
imperativo de felicidad, en la sociedad actual del rendimiento. Se consideran asi, algunas criticas
desde el psicoanalisis al respecto, las cuales permiten destacar el potencial subversivo de la

angustia frente a la felicidad impuesta y sus correlativas consecuencias para las y los sujetos.

PALABRAS CLAVES

Angustia — Psicoanalisis — Imperativo de felicidad — Subversion

INTRODUCCION

El presente desarrollo se enmarca en la propuesta de Trabajo Final de Grado, para la
obtencion del titulo de Licenciada en Psicologia, de la Universidad de la Republica. Con tal
motivo, se propone un trabajo monografico de aproximacién a la tematica de la angustia, desde
el marco tedrico del psicoandlisis; se revisan los principales postulados freudianos y lacanianos
acerca de este afecto, con el fin de obtener una mayor comprension del mismo y de aquello que
sefala. Este acercamiento a la angustia se realiza también, con la intencién de reivindicar, de
algun modo, el valor de la misma, en relacion con la capacidad deseante de las y los sujetos, y
con la posibilidad de poner este deseo en marcha. Se espera, en este sentido, que el presente
desarrollo constituya una critica al discurso imperante de felicidad actual, que exige respecto a
la angustia, su silenciamiento.

El resto siempre es, en el destino humano, fecundo. La escoria es el resto extinguido. En este

caso, el término escoria se emplea de modo completamente negativo. Apunta a esa verdadera

regresion que puede producirse en el plano de la teoria del conocimiento psicoldgico, en la medida
en que el analista se encuentra colocado en un campo del que solo puede huir. Busca, entonces,
seguridad en teorias que se ejercen en el sentido de una terapéutica ortopédica, que tienden al

conformismo, que procuran al sujeto un acceso a las concepciones mas miticas de la happiness.

2



Esto, unido al manejo sin critica del evolucionismo, constituye el ambiente de nuestra época. La

escoria, en este caso, son los propios analistas, no otra cosa —pese a que el descubrimiento del

inconsciente es todavia joven, y constituye una oportunidad sin precedentes de subversion.

(Lacan, 2007, p. 141)

El pasaje por la Practica Clinica de Graduacién de quien escribe, deja en evidencia una
epidemia de cuadros psicosomaticos y una sobreabundancia de diagndsticos y etiquetas para
pensar a las y los sujetos. Sumado a esto, la alta medicalizacion de los malestares psiquicos, asi
como también, las violentas exigencias actuales de responsabilidad y voluntad individual, de
poder con todo, de estar siempre bien, son elementos que se encuentran en los motivos de
consulta de forma alarmante. El grupo de investigacion Saberes Psi y Psicofarmacos,
perteneciente a Facultad de Psicologia Udelar, trabaja incansablemente para dar cuenta de esta
problematica respecto a la medicalizacion del malestar psiquico, y las subjetividades que esta
practica produce. En relacion a la denominacion que hacen los establecimientos de salud,
respecto a la categoria de crénico (la cual habilita que la o el usuario pueda retirar cierta
medicacién en un plazo de pocos meses con menores impedimentos burocraticos), Bielli et al.
(2021) sostienen, que la misma contribuye a la asuncion por parte de las personas de una cierta
cronicidad del malestar psiquico, y de una identidad que se vincula a un consumo de medicacion
sin interrupcion. La prescripcion desmedida por parte de las y los profesionales supone, segun
ellas, “...una forma de dar una respuesta terapéutica cuando no se tienen otras alternativas como
es el caso de largas listas de espera para el acceso a un tratamiento psicologico” (p. 3). Las
benzodiazepinas, farmacos utilizados para el tratamiento de la ansiedad, con potencial aditivo,
son una de las primeras elecciones de tratamiento en estos cuadros donde la angustia se
manifiesta o, dicho de otra forma, donde la angustia se confunde con la ansiedad. Bielli et al.
(2015) afirman que Uruguay presenta niveles elevados de consumo y dependencia de este
farmaco, y que los profesionales de la salud ubican esta problematica del uso abusivo en la
conducta de los pacientes, “Mientras que en la literatura internacional ésta se atribuye a la base
quimica del fendmeno propio de las caracteristicas de la sustancia...” (p. 163). En esta linea,
Bielli et al. (2019) recogen a partir de sus investigaciones que, a la hora de la prescripcion, los
profesionales tienen presentes, entre otros, el vinculo entre la ansiedad y el desempenio, esto es,
la capacidad de funcionar de las personas. La ansiedad se transforma en patoldgica, segun las
autoras, cuando los sujetos no pueden cumplir con su deber de funcionamiento social, “...este
deber de funcionamiento social es uno de los argumentos centrales para convertir las dificultades
de desempeno en blanco farmacoldgico y fundamentar el uso de benzodiazepinas” (p. 12). Otra
cuestién que recogen las investigadoras, es la relacion entre la prescripcion de estos farmacos y

las dificiles situaciones socioecondmicas de quienes consultan, lo que deriva en las “hipétesis

3



sociolégicas” del personal médico para explicar este fendmeno masivo de cuadros de ansiedad

patologica; pero a pesar de esto, “...no son respuestas sociales a las que van a recurrir los
profesionales para erradicar la ansiedad, sino respuestas farmacolégicas” (p. 12).

En la voragine del presente, como queda aqui asentado, no hay lugar para la angustia,
se la medica de forma alarmante, se la evita, se la silencia, y la angustia brota por doquier. Es
imperativo encontrar, o reencontrar, en la practica, formas de hacer con ella; formas que habiliten

a las y los sujetos a acogerla, y asi rebelarse contra los discursos que las y los enferman.

LA ANGUSTIA SEGUN FREUD: TRES MOMENTOS EN SU TEORIZACION

Novas (2015) plantea en su tesis de maestria una conceptualizacién de la angustia en la
obra freudiana de tres momentos, al contrario de lo que comunmente se suelen considerar como
dos teorizaciones en torno a este tépico. El autor se embarca en una exhaustiva busqueda a lo
largo y ancho de toda la obra a la que se hace referencia, para dar cuenta de estos tres
momentos, los cuales se hallan desperdigados, por asi decir, en las diferentes producciones de
Freud; lo motiva el fin de “...caracterizar la angustia como dimension ineludible en un tratamiento
psicoanalitico” (p. 59). El primero de estos tres momentos, segun él, es cuando Freud
conceptualiza las neurosis de angustia disociando las mismas del fendmeno de la transferencia
psicoanalitica, en tanto que aqui, la angustia es considerada como “...la descarga natural de la
tension ocurrida por la falta de satisfaccion sexual, entonces no habria tratamiento a nivel
psiquico para esta situacién, lo recomendable seria una actividad sexual plena que evitase estos
trastornos” (p. 60). Las neurosis de angustia, entendidas como neurosis actuales, son
consideradas nosograficamente diferentes a las psiconeurosis, el origen del conflicto en una y
otra se halla en diferentes lugares; en el caso de las primeras se trata de una perturbacion actual,
y las segundas se remontan a sucesos traumaticos de la infancia de quien las padece. Esta
diferenciacion no se sostiene, afirma el autor, como consecuencia de los avances en los trabajos
freudianos:

La clinica le ensefiara a Freud que la satisfaccién sexual no alcanza para curar la neurosis de

angustia y esto propiciara la aparicion de la fantasia en su teoria, que desplaza la teoria traumatica

y explica el lugar del complejo de Edipo (y concomitantemente el complejo de castraciéon) que

comienza a esbozarse en su produccion. (Novas, 2015, p. 61)

Este pasaje de las consideraciones freudianas acerca de la angustia como descarga
somatica natural, producto de la excitacién libidinal no canalizada en la actividad sexual, a la
angustia pulsional como consecuencia de la represion de ciertas fantasias inconscientes, da

lugar a lo que Novas (2015) propone como el segundo momento. Comunmente, se conoce este

4



segundo momento cédmo la primera teoria freudiana de la angustia, vinculada a la primera tépica
que desarrolla Freud del aparato psiquico. Por ultimo, el tercer momento, o segunda teorizacion
freudiana de la angustia, vinculada a la segunda topica del aparato psiquico, donde ya no es la
represion la que causa la angustia, sino precisamente lo contrario. La propuesta freudiana
desarrollada en 1926, titulada Inhibicion sintoma y angustia, se considera en los siguientes
parrafos y da cuenta de este tercer momento: “...se mostrara con mayor contundencia el peso
del complejo de castracion en relacién a la angustia, y cdmo la angustia es angustia de

castracion” (p. 60).

Inhibicién, sintoma y angustia

Las concepciones de Freud (1926) acerca de la angustia dan un giro interesante, tal como
aqui se anuncia, respecto a lo desarrollado hasta el momento. En un intento por distinguir la
angustia del fendmeno de inhibicién y del sintoma, afirma que la inhibicion esta ligada a la

limitacion de las funciones yoicas “..sea por precaucibn o a consecuencia de un
empobrecimiento de energia” (p. 86); y el sintoma al inicio de un proceso patolégico, “...el sintoma
es indicio y sustituto de una satisfaccion pulsional interceptada, es un resultado del proceso
represivo” (p. 87). Freud plantea que el yo, recibe excitaciones no solo de afuera sino también
desde dentro, las cuales regula mediante el principio de placer; esto lo lleva a preguntarse de
donde proviene la energia utilizada para emitir la sefal de displacer:

Aqui nos orienta la idea de que la defensa frente a un proceso indeseado del interior acaso

acontezca siguiendo el patron de la defensa frente a un estimulo exterior, y que el yo emprenda el

mismo camino para preservarse tanto del peligro interior como del exterior. (Freud, 1926, p. 88)

Freud (1926) afirma entonces que, asi como a raiz de un peligro externo el sujeto
emprende el intento de huida, para el caso de los peligros internos, la represion equivale a este
intento de huida: el yo quita la investidura del representante de la pulsion a reprimir, y a partir de
este movimiento se produce la sefial de displacer, percibida como angustia. Pero esta angustia,
en palabras del autor, “...no es producida como algo nuevo a raiz de la represion, sino que es
reproducida como estado afectivo siguiendo una imagen mnémica preexistente” (p. 89). En este
punto, tiene en consideracién el acto del nacimiento como primer vivencia de angustia, pese a
recomendar que no se debe sobrestimar este nexo.

Para adentrarse en el tema de la angustia, al que siente como pendiente, Freud (1926) se

dispone a revisar la zoofobia infantil de Hans a los caballos. Respecto a este caso expresa: “La
incomprensible angustia frente al caballo es el sintoma; la incapacidad para andar por la calle,

un fendmeno de inhibicion, una limitacién que el yo se impone para no provocar el sintoma-

5



angustia” (p. 97). Es asi, que el miedo a que el caballo lo muerda se muda en angustia, razon
por la cual, en analisis posterior, llega a la conclusion de que la fobia se constituye como intento
de solucionar el conflicto edipico de estar enamorado de su madre y querer eliminar al padre, por
tanto, también teme sus represalias. Esta angustia que siente frente al padre, se muda de éste
al caballo, lo que la convierte en neurosis. Este desplazamiento, segun Freud, es lo que se
constituye como sintoma. Estas conclusiones respecto a la angustia en la zoofobia, lo llevan a
replantearse sus primeros desarrollos; expresa que parece quedar evidenciado en estos casos,
que no es la represion lo que produce la angustia, sino lo contrario, produciendo el pasaje al que
se hace referencia en los parrafos anteriores, entre el segundo y tercer momento de su
teorizacion. Afirma al respecto:

...tan pronto como discierne el peligro de castracion, el yo da la sefial de angustia e inhibe el

proceso de investidura amenazador en el ello; lo hace de una manera que todavia no inteligimos,

por medio de la instancia placer-displacer. Al mismo tiempo se consuma la formacion de la fobia.

(Freud, 1926, p. 119)

Esto le indica al autor, que se puede considerar a la fobia como una proyeccion: sustituye
el peligro pulsional interior por uno exterior, lo que da la ventaja de protegerse de él mediante el
mecanismo de huida, el yo se protege de la angustia por medio de una evitacién o inhibicién.
Freud (1926) define esta angustia cdmo angustia sefal a diferencia de la angustia realista. En
esta linea, considera las neurosis traumaticas, en las cuales afirma, que la angustia esta
vinculada a la muerte o a la supervivencia, pero que funciona como analoga a la angustia de
castracion: “...1a situacion frente a la cual el yo reacciona es la de ser abandonado por el superyd
protector —los poderes del destino—, con lo que expiraria ese su seguro para todos los peligros”
(p. 123).

Freud (1926) postula que la angustia considerada como sefial-afecto puede estar dando
cuenta también del peligro percibido ante una pérdida, y esto lo vincula nuevamente con la primer
vivencia de angustia, la del nacimiento, en tanto separacion de la madre, angustia que se repite
como arquetipo en las pérdidas posteriores. Pero afirma que esta concordancia cae ante el hecho
de que, en el nacimiento, el bebé (plenamente narcisista), aun no ha entablado una relacion de
objeto con la madre; también repara en el hecho de que las reacciones afectivas ante la pérdida
se vivencian como dolor y duelo, no como angustia, aunque admite no haber llegado a
comprender por qué el duelo resulta tan doloroso. En un intento por reunir todo lo que sabe de
la angustia hasta el momento, ya que considera lo expuesto hasta ahora contradictorio, va a decir
que la angustia es algo sentido como displacentero, acompanado de sensaciones corporales
atribuidas a los 6rganos de la respiracion y el corazén, asi como también a acciones motrices de

descarga.



Retomando la consideracién de la angustia como arquetipo del acto del nacimiento, Freud
(1926) se pregunta por la funcién de la misma y por las ocasiones en las que el yo la reproduce:
“La angustia se gener6 como reaccion frente a un estado de peligro; en lo sucesivo se la
reproducira regularmente cuando un estado semejante vuelva a presentarse” (p. 127). El asunto
con este mecanismo, segun él, es que, ante una nueva situacion de peligro y emergencia de la
angustia, la reaccion del sujeto pueda ser inadecuada para el nuevo fin, lo que sefala
nuevamente la diferencia entre la angustia sefal y la realista. Freud considera que el peligro del
cual el lactante siente que debe resguardarse, es la insatisfaccién por el aumento de tension
frente a la necesidad, lo que funciona como analogo al trauma del nacimiento, y constituye el
nucleo del peligro: “La ausencia de la madre deviene ahora el peligro...” (p. 130). El autor hace
un recorrido en este punto, de lo desarrollado hasta el momento respecto a la angustia en cuanto
a pérdida de objeto-madre, lo expuesto acerca de la castracion, y la angustia causada por el
superyo:

Al despersonalizarse la instancia parental, de la cual se temia la castracion, el peligro se vuelve

mas indeterminado. La angustia de castracion se desarrolla como angustia de la conciencia moral,

como angustia social. Ahora ya no es tan facil indicar qué teme la angustia. (Freud, 1926, p. 132)

Freud (1926) afirma que, para el caso de las mujeres, esta hipotesis de la pérdida de
objeto es la mas eficaz para explicar la situacién de peligro que desencadenaria la angustia en
la histeria; considera que no se trata tanto de la pérdida de objeto real, sino de la pérdida de amor
por parte del objeto. Esto se asemeja para él “...a la amenaza de castracién en el caso de las
fobias, y a la angustia frente al superyd en la neurosis obsesiva” (p. 135).

En cuanto al vinculo entre el desarrollo de la angustia y la formacién de sintoma, Freud
(1926) afirma, a grandes rasgos, que esta formacion mediante el proceso defensivo, tiene como
fin evitar la situacion de peligro, la angustia aparece como fundamental para que el sintoma se
forme. Pese a los rodeos que hace analizando las diferentes situaciones de peligro que se
manifiestan en las diferentes fases del desarrollo psiquico, y considera que es caracteristico de
las neurosis seguir aferrados a las condiciones de manifestacion de angustia suscitada por las

mencionadas situaciones, afirma que “...la condicién de adulto no ofrece una proteccion
suficiente contra el retorno de la situacién de angustia traumatica y originaria...” (p. 140). Esto lo
lleva a cuestionarse sobre cual es la causa ultima y particular de las neurosis; se pregunta qué
distingue a los individuos capaces de tramitar los peligros, y los afectos de angustia que
producen, de una forma normal, de los que fracasan. Freud considera que el psicoanalisis no
tiene nada nuevo que agregar al respecto, hasta ahora lo que se sabe es que cuando el yo logra
defenderse de una pulsidén peligrosa, mediante la represion, que al fin y al cabo auspicia de

intento de huida, pierde una parte de si, lo reprimido que es arrojado al inconsciente. Pero si

7



luego la situacion de peligro cambia, y el yo ya no tiene motivo para defenderse de una mocién
pulsional nueva, analoga a la anterior, la nueva mocién pulsional va a transcurrir por el mismo
camino de la primera, como si la situacion de peligro no hubiese cambiado. Todo esto, afirma,
sucede bajo el influjo de la compulsion de repeticion.

La prueba de que este es el modo en que se produce la fijacién a la represion y en que se conserva

la situacién de peligro que ha dejado de ser actual se encuentra en el hecho de la terapia

analitica... (Freud, 1926, p. 145)

Freud (1926) considera que cuando se le presta asistencia al yo en analisis, para derribar
los muros de la represion, él recupera su poder sobre lo reprimido y el decurso de las mociones
pulsionales se retoma sin tener ya presente la antigua situacién de peligro, desenlace que, en
circunstancias favorables, supone espontaneo. Entre los factores que participan en la
constitucion de las neurosis va a sefalar tres: el biolégico, factor que produce las primeras
situaciones de peligro y produce la necesidad de ser amado; el filogenético, vinculado al hallazgo
del psicoanalisis respecto a la sexualidad infantil y sus exigencias pulsionales, las que son vividas
como peligrosas y una vez retomadas en la pubertad corren el riesgo de caer en la compulsion
a la repeticion. Esta es, segun él, “...1a etiologia méas directa de las neurosis” (p. 146). El ultimo,
el factor psicoldgico, se vincula con la imperfecciéon del aparato psiquico, en tanto diferenciacion
del yo y el ello; los peligros de la realidad obligan al yo a defenderse ante determinadas mociones
pulsionales del ello, no sin limitarse y renunciar a una parte de si, lo cual trae aparejado, segun
el autor, la formacion de sintoma.

Retomando el tema de la angustia, Freud (1926) se distancia de sus primeras
consideraciones, acerca de ésta como trasmudacion de la libido bajo el mando del principio del
placer (angustia pulsional), ya que de acuerdo con los nuevos desarrollos el yo aparece como
guardian de la angustia (angustia yoica). El trabajo de Rank acerca del trauma del nacimiento lo
obliga a revisar el problema de la angustia; si bien no adhiere completamente a su postura, del
nacimiento como trauma, si considera que el nacimiento es el arquetipo de las situaciones de
peligro posteriores y, del afecto de angustia derivado de esta primer experiencia. Se abren en
este punto, para Freud, dos posibilidades: o el yo adquiere poder sobre este afecto, y él mismo
lo reproduce como alerta ante el peligro o, se reproduce en situaciones analogas a la original, de
forma inadecuada al fin en el presente. Afirma entonces, que asi se diferencian la angustia senal
de la angustia automatica.

La angustia tiene un inequivoco vinculo con la expectativa; es angustia ante algo. Lleva adherido

un caracter de indeterminacion y ausencia de objeto; y hasta el uso linguistico correcto le cambia

el nombre cuando ha hallado un objeto, sustituyéndolo por el de miedo (Furcht). (Freud, 1926, p.

154)



La angustia sefial o realista, esta vinculada al peligro real, mientras que la angustia
automatica o neurdtica responde al peligro pulsional; por tanto, en estos casos, el analisis tiene
para Freud (1926), el cometido de llevar a la conciencia el peligro del cual el yo no tiene noticia,
y tan pronto esto suceda “...borramos la diferencia entre angustia realista y angustia neurdtica, y
podemos tratar a esta como a aquella” (p. 155). El autor considera que el nucleo de la situacion
de peligro, en cualquiera de los dos casos, es la admision de desvalimiento frente al mismo, lo
cual puede ser considerado como situacion traumatica: “La angustia es entonces, por una parte,
expectativa del trauma, y por la otra, una repeticion amenguada de élI” (p. 155).

Por ultimo, Freud (1926) retoma el tema de la angustia vinculada al dolor y al duelo; pone
como ejemplo la situacion del lactante y su angustia respecto a la pérdida de objeto, frente a la
ausencia de su madre, y la suposicién de que ademas de angustia siente dolor.

La situacién en que echa de menos a la madre es para él, a consecuencia de su malentendido, no

una situacién de peligro, sino traumatica o, mejor dicho, es una situacién traumatica cuando

registra en ese momento una necesidad que la madre debe satisfacer; se muda en situacion de
peligro cuando esa necesidad no es actual. Es, por lo tanto, la de la pérdida de percepcion, que
se equipara a la de la pérdida del objeto. Todavia no cuenta una pérdida de amor. Mas tarde la

experiencia ensefa que el objeto permanece presente, pero puede ponerse malo para el nifio, y

entonces la pérdida de amor por parte del objeto se convierte en un nuevo peligro y nueva

condicién de angustia mas permanentes. (Freud, 1926, pp. 158-159)

Freud (1926) afirma que, esta situacion traumatica de ausencia de la madre es diferente
a la situacién traumatica del nacimiento, considerando que, en ese momento, segun él, no existe
objeto. “El dolor es, por tanto, la genuina reaccion frente a la pérdida del objeto; la angustia lo es
frente al peligro que esa pérdida conlleva, y en ulterior desplazamiento, al peligro de la pérdida
misma del objeto” (p. 159). Estas reflexiones freudianas respecto a la pérdida de objeto en las
diferentes fases del desarrollo psiquico: oral, anal, y falica, y su vinculo con la angustia, cobran
especial relevancia en los desarrollos lacanianos en torno a este afecto, como se plantea a

continuacion.

LA ANGUSTIA SEGUN LACAN: NO SIN OBJETO Y SENAL DE LO REAL

Novas (2024 ) retoma en su tesis de doctorado sus reflexiones en torno a la angustia como
dimension ineludible dentro de la practica psicoanalitica, y propone el humor como posibilidad
poiética para el abordaje del afecto al que aqui se hace referencia. Si bien el presente desarrollo
no se centra en las posibilidades que el humor ofrece, su trabajo se recoge a modo de guia para

la introduccidn en el estudio del décimo seminario de Lacan, el cual aborda la angustia y dialoga



con algunas de las cuestiones planteadas por Freud acerca de la misma. El autor afirma, desde
esta perspectiva, “...que la angustia es la sefial de que el goce del Otro ha avanzado sobre el
deseo del sujeto” (p. 18). El goce, en este sentido, es entendido como los flujos pulsionales no
dominados por el principio del placer, segun afirma Novas (2015), “...un monto de excitacién que
escapa al principio del placer y cuyo aumento de tension es vivido como algo peligroso para el
equilibrio del sistema...” (p. 71).

En lo que respecta al seminario de Lacan al que se hace referencia, Novas (2024) hace
hincapié en que el mismo se encuentra entre el noveno seminario, en el que Lacan se aboca a
la cuestion de la identificacion, y el undécimo seminario en el que aborda los fundamentos del
psicoanalisis, a modo de replantearse toda su ensefianza hasta el momento. Esto sucede a partir
de su expulsion de la Asociacion Psicoanalitica Internacional, entre otras cosas, por sus
diferencias en relacion a cual es el recorrido idoneo para devenir analista; algunos puntos del
seminario en cuestién se ponen también en consideracion en el presente desarrollo. En el décimo
seminario Lacan se propone, segun el autor, articular las identificaciones con la angustia, asi
como también, responder a las criticas que dictan que sus producciones no atienden a la cuestion
de los afectos. Como se advierte en parrafos anteriores, la cuestion de la pérdida de objeto en
las diferentes fases del desarrollo en la obra freudiana, son retomadas por Lacan a lo largo de
sus producciones, pero en este seminario es que se da, segun Novas, la presentacion oficial de
lo que Lacan denomina como objeto a:

Si bien la preocupacion de este autor por el estatuto del objeto recorre toda su produccion, el

seminario La angustia esta sefialado como aquel en el que el objeto a, el objeto causa de deseo,

comienza a conceptualizarse como un concepto diferente, o por lo menos, no subsumido por el

campo significante. (Novas, 2024, p. 57)

Novas (2024) afirma que, en este seminario, se desarrollan nuevas concepciones
respecto al complejo de castracion y la angustia que éste produce, retomando los postulados
freudianos. Lacan hace énfasis en la importancia de la imagen especular, segun el autor, la cual
posibilita a partir del asentimiento del Otro, que algo del orden del deseo comience a desplegarse,
produciendo un resto, y una falta en el plano de lo imaginario. Esta falta se encuentra intimamente
ligada a la posibilidad de emergencia del afecto que atafe al presente desarrollo: “...la angustia
no es por la falta, sino por la desaparicion de esta falta. Sera la ausencia de esta falta la que
generara la angustia como manifestacion de esos goces que pueden avasallar al sujeto” (p. 58).
Se intenta, en las préximas paginas, introducir al lector al seminario en cuestién, con la intencién

de arribar a algo del orden del entendimiento, siempre inacabado, de estos postulados.

10



El deseo del Otro: el sujeto barrado y su resto

Lacan (2006) afirma que la estructura de la angustia es la misma que la del fantasma ($
<> a), y se encuentra estrechamente vinculada al deseo del Otro. En lo que respecta al grafo del
deseo que propone, retoma la pregunta introducida como bisagra entre los dos pisos del
mencionado grafo, “...en la medida en que éstos estructuran aquella relacién del sujeto con el
significante...” (p. 14). Che vuoi? ;Qué me quiere? Esta pregunta se mantiene, segun el autor,
en suspenso entre los dos pisos, y entre las vias de retorno, cuya distancia es esencial construir,
en tanto sienta las bases de la relacion entre el deseo y la identificacion narcisista. El
anudamiento de estas dos etapas permite, segun él, ubicar la funcion de la angustia, respecto a
sus momentos de aparicion. Para ilustrar estos enunciados, Lacan utiliza la metafora de la mantis
religiosa gigante, insecto que posterior al apareamiento, la hembra, que es de mayor dimensién,
se come al macho. El caso es que, si un sujeto se encuentra frente a ella, portando una mascara
gue desconoce, la cual puede llegar a ser inadecuada, la angustia surge en él a consecuencia
de no ver su propia imagen, reflejada en el globo ocular del insecto. Esta metafora que propone
el autor, invita a pensar que el surgimiento de la angustia puede, quizas, estar vinculado a una
instancia en la que, frente al Otro, el sujeto no sabe qué es lo que quiere de él.

En un intento por conceptualizarla, Lacan (2006) afirma que la angustia es un afecto, y
acerca del afecto retoma los postulados freudianos que dictan que el mismo no esta reprimido,
“Lo encontramos desplazado, loco, invertido, metabolizado, pero no esta reprimido. Lo que esta
reprimido son los significantes que lo amarran” (p. 23). En tanto el psicoanalisis no es una
psicologia sino una erotologia, segun él, es la angustia la que sienta las bases de este oficio en
torno al deseo. Lacan advierte que en la practica que propone, no se debe creer demasiado en
aquello que se puede comprender, e introduce la nocién de que lo real es todo menos simple, al
contrario de lo que exige la ciencia. Lo unico simple que puede postular, es la singularidad del
rasgo unario, significante que precede al sujeto y posibilita su aparicion: entre lo real y el sujeto,
“...esta el campo del significante, porque ya fue con este aparato del rasgo unario como se
constituyeron como sujetos” (p. 31).

Retomando la cuestién de que el deseo es el deseo del Otro, y el vinculo de la angustia
con la estructura del fantasma, se afirma, siguiendo al autor, que el fantasma es la estructura que
soporta el deseo. Lacan (2006) dialoga con Hegel al respecto, quién postula al Otro como
conciencia, en tanto lo ve. Pero para él, en tanto analista:

...el Otro esta alli como inconsciencia constituida en cuanto tal. EI Otro concierne a mi deseo en la

medida de lo que le falta. Es en el plano de lo que le falta sin que él lo sepa dénde estoy concernido

del modo que mas se impone, porque para mi no hay otra via para encontrar lo que me falta en

11



cuanto objeto de mi deseo. Por eso para mi no solo no hay acceso a mi deseo, sino tampoco

sustentacion posible de mi deseo que tenga referencia a un objeto, cualquiera que sea, salvo

acoplandolo, anudandolo con esto, el $, que expresa la necesaria dependencia del sujeto respecto

al Otro en cuanto tal. (Lacan, 2006, p. 32)

El Otro al que hace referencia Lacan (2006) es el Otro como lugar del significante,
diferente al otro con el que se refiere al semejante. En esta linea, denomina i(a) a la imagen
soporte del deseo, diferente de la imagen especular que normalmente denomina i(m), esta
imagen soporte es el equivalente, segun el autor, del deseo del Otro en tanto barrado, “...el Otro
en el punto donde se caracteriza como falta” (p. 34); esto, segun afirma, coincide con la formula
hegeliana del deseo, “Es un objeto a el que desea” (p. 35). En este punto, plantea que en la
operacion en la que el Otro originario (A) divide al sujeto (S), en tanto el significante lo determina
y lo constituye como sujeto barrado ($), hay “...un resto, un residuo. Ese resto, ese Otro ultimo,
ese irracional, esa prueba y Unica garantia, a fin de cuentas, de la alteridad del Otro, es el a” (p.
36). A partir de esta operacion, el autor afirma que el fantasma, soporte del deseo, queda ubicado
por completo del lado del Otro; lo que ahora queda del lado del (S), es el Otro (A) barrado, en
tanto constituye al sujeto como inconsciente, en la medida en que se le escapa. Sucede aqui
entonces, la presentacién del objefo a tal como se anuncia en los parrafos anteriores; en los
siguientes, se intenta conceptualizar este objeto, sefialando su estrecho vinculo con la angustia,
y con lo desarrollado por Freud en Inhibicion, sinfoma y angustia, texto en el cual Lacan afirma
que, “...se habla de todo menos de la angustia” (p. 18); “Cuando Freud habla del objeto a
propésito de la angustia se trata siempre de este objeto a...” (p. 50). Se cree entender entonces,
que las diferentes fases que Freud analiza de la pérdida de objeto, y el surgimiento de angustia
que trae aparejado, es lo que Lacan verdaderamente retoma en este seminario, en un intento
por superar la angustia de castracion, tope de las conceptualizaciones de Freud en torno a este

afecto.

La funcién de la falta y la funcién del corte

En lo que respecta a la falta que constituye a los sujetos en deseantes, Lacan (2006)
destaca la importancia de anudar la relacion especular que produce el i(a) y la relacién con el
Otro que la asiente. El investimiento libidinal de la imagen especular produce un resto (a), resto
que cobra relevancia respecto al falo como lugar de la falta. El falo simbdlico, en tanto no esta
representado en el plano imaginario, esta “...cortado de la imagen especular” (p. 50), y aparece
representado por el menos-phi (-Q), que surge de la castracion imaginaria. El sujeto no tiene,
segun Lacan, acceso a i(a) sino aii'(a), suimagen virtual, en la medida que algun rodeo le permite

12



sostenerse como sujeto deseante mediante la relaciéon ($ <> a) que conforma el fantasma. Lo
que sucede, segun él, es que cuando el sujeto mas se acerca a lo que cree objeto de su deseo,
mas alejado esta. En esta linea, afirma que “La angustia surge cuando un mecanismo hace
aparecer algo en el lugar que llamaré, para hacerme entender, natural, a saber, el lugar (-@)...”
(p- 52), por tanto, se entiende que la angustia surge cuando, valga la redundancia, falta la falta.
Lacan invita a pensar esto a partir del texto de Freud sobre lo Unheimlichkeit, y propone que es
algo de esto lo que surge en el lugar del menos phi:

Tan solo les haré observar que pueden producirse muchas cosas que van en la direccion de la

anomalia, y que no es esto lo que nos angustia. Pero si de pronto falta toda norma, o sea, lo que

constituye a la anomalia como aquello que es la falta, si de pronto eso no falta, en ese momento

es cuando empieza la angustia. (Lacan, 2006, p. 52)

Segun Lacan (2006) el tope al que llega Freud respecto al analisis de neurdtico, el de la
angustia de castracion, no es tal: el neurético hace de su castracién algo positivo, afirma el autor,
garantiza la funciéon del Otro. En tanto el objeto a se halla del lado del Otro, el neurético, como
sujeto en falta, encierra en su fantasia el objeto que busca, y este objeto, se cree entender, remite
a ser él mismo, demandado por el Otro: “Quiere que le supliquen. Lo Unico que no quiere es
pagar el precio” (p. 62). Lo que el neurético debe entregar, segun el autor, es precisamente su
angustia, cuestion que advierte, no suele suceder, hay que contentarse con el sintoma.

En cuanto al objeto, y a la angustia sefial definida por Freud como sefial de la pérdida de
este objeto, en las diferentes fases del desarrollo, Lacan (2006) difiere; segun él, no es senal de
la pérdida o la falta del objeto, sino senal de su inminencia. Para ejemplificar esto elige, entre
otras cosas, el ejemplo del Fort-da, juego en el que el nino muestra complacencia ante la
alternancia de ausencia y presencia en relacion con su madre-objeto, o del Otro que haga a sus
veces, alternancia que le habilita, a partir de la falta, a constituirse en sujeto deseante. Esta
relacion, segun el autor, es perturbada al maximo y se torna angustiante cuando no hay
posibilidad de falta, “...cuando tiene a la madre siempre encima, en especial limpiandole el culo,
modelo de la demanda, de la demanda que no puede desfallecer” (p. 64). Esto introduce, segun
él, la cuestion del goce del Otro, la demanda del Otro y el deseo del Otro; éste ultimo vinculado
en la practica psicoanalitica a la funcion del deseo del analista que Lacan propone. Es asi que
se entiende entonces, a partir de esta lectura, que la angustia es la sefal de que el goce del Otro
ha desbordado al sujeto.

Retomando la cuestion del objeto, Lacan (2006) plantea que la pulsion, la cual escribe ($
<> D), donde la D representa la demanda, es la forma privilegiada en la cual se presenta el
fantasma en el neurdtico: “En otros términos, es una trampa de la estructura fantasmatica en el

neurético lo que permitié dar aquel primer paso llamado pulsion” (p. 78). Lacan afirma que es

13



gracias al uso falaz y embaucador que el neurdtico hace de su fantasma que se conoce su
estructura, la cual refiere en ultima instancia a un anhelo, se cree entender, anhelo $ de a. El
autor propone dos formas posibles de este fantasma, una para el caso de la neurosis y otra para
el caso de la perversion; la diferencia entre uno y otro radica en la posicién del a, el cual en el
neurético se encuentra encerrado en su fantasma, “...el fantasma del neurdético esta situado todo
él en el lugar del Otro” (p. 60). En el caso del fantasma en el perverso, Lacan afirma que las
cosas estan en su lugar, respecto al Otro como espejo, el a queda situado donde el sujeto barrado
no puede verlo. Esto supone para el autor la razén por la cual “... el sujeto perverso, aun
permaneciendo inconsciente del modo en que esto funciona, se ofrece lealmente al goce del
Oftro” (p. 60). Se cree entender que es a partir de esto que, en la perversion, la pregunta del ; Qué
me quiere?, no se produce, ya que el sujeto perverso, algo sabe. El autor propone entonces, que
el objeto a desplazado en la neurosis le sirve al sujeto como defensa frente a su angustia, y lo
que funciona en este lugar desplazado del a, lo que permite que el sujeto neurético haga este
traslado que el autor supone falaz y tramposo del a al campo del Otro, se cree entender, es la
demanda, la pregunta acerca de que quiere el Otro del sujeto, lo que le habilita a construir la
ficcién que lo sostiene.

En este sentido se puede considerar, quizas, que la trampa en cuestién del neurdtico
pueda estar vinculada a la funcién de corte, el corte de los objetos parciales, alli donde por
primera vez las pulsiones se apuntalan, objetos que, como se plantea en los siguientes parrafos,
son una invencion del neurdético. Por ejemplo, la pulsidn oral remite a la erogeneidad de la boca,
pero Lacan (2006) se pregunta, ¢ por qué la boca? ;y no cualquier otra parte del tracto digestivo?
El objeto que corresponde a la pulsion oral se define como parcial, en este caso, el pezén de la
madre; en la fase siguiente, el objeto anal, y su correspondiente zona erdégena, el ano, lo cual
hace que surja nuevamente la pregunta, ahora de forma retdrica, ¢por qué el ano sino por su
funcién de corte? “Este corte es el que da su valor, su acento, al objeto anal, con todo lo que éste
puede llegar a representar, no simplemente, como dicen, en tanto que don, sino en tanto que
identidad” (p. 79). El corte es lo que permite pensar, se cree entender, la operativa donde los
objetos parciales se organizan, diferenciando al sujeto del Otro y permitiendo asi, que éste
conforme sus primeras identificaciones. El corte en cuestion es lo que constituye a estos objetos
en parciales y, se cree entender, que su valor reside en que su deshecho habilita la hiancia, el
lugar de la falta que se ofrece en el don, el don de dar lo que no se tiene en el plano simbdlico,
asi como también, aquello que posteriormente constituye, a partir del asentimiento del Otro, el
resto no investido en el plano imaginario. La idea del corte y de la pérdida de estos objetos,
supone para el autor, la prueba de lo que se resigna en el pasaje que el sujeto hace de su interior
al exterior, respecto al Otro como espejo; “...hay algo que no sufre esta inversion, en cada etapa

14



qgueda un residuo que no es invertible, ni tampoco significable...” (p. 78). Lacan afirma entonces,
que la funcién de estos objetos parciales es la de instalar un lugar vacio. Es este lugar el que hay
que preservar, advierte, para poder situar otros objetos parciales, que como se plantea a
continuacion, no son otra cosa que el a.

En lo que respecta a la estructura de la angustia, Lacan (2006) afirma que la misma, al
igual que el fantasma, esta enmarcada. En este sentido, utiliza la metafora de un cuadro ubicado
en el marco de una ventana; dirigir la vista al cuadro implica no ver mas alla de la ventana, mas
alla del marco donde se encuentra lo real: “...Io horrible, lo oscuro, lo inquietante, todo aquello
con lo que traducimos, como podemos, en francés, el magistral unheimlich del aleman, se
presenta a través de ventanillas. Es enmarcado como se sitda el campo de la angustia” (p. 86).
El autor propone que es el surgimiento de lo heimlich en el marco, lo que trae aparejado consigo
la irrupcién de la angustia; por tanto, afirma, la angustia no carece de objeto. La verdadera
sustancia de la angustia, segun él, es la de ser aquello que no engafa, aquello que irrumpe de
lo real y que el sujeto no puede decirse, no puede tramitar en el registro simbdlico; la angustia
escapa al juego del significante.

Lacan (2006) hace hincapié en la importancia de la funcién de corte de los objetos
parciales, la angustia es la sefial de ciertos momentos de la relacién del sujeto con estos objetos.
El pezdn de la madre, el escibalo, el falo, entre otros, constituyen aquello que se pierde, segun
lo desarrollado por Freud en Inhibicién, sinftoma y angustia, pérdida que es sefialada por la
angustia:

Cuando estos objetos entran libremente en este campo donde no tienen nada que hacer, el de

aquello que se comparte, cuando aparecen alli y se vuelven reconocibles, la angustia nos sefala

la particularidad de su estatuto. Son, en efecto, objetos anteriores a la constitucion del estatuto del

objeto comun, comunicable, socializado. He aqui de qué se trata en el objeto a. (Lacan, 2006, p.

103)

Lacan (2006) vincula estos objetos parciales a lo desarrollado de antano en su seminario
sobre La transferencia, la funcion del agalma, en tanto supone que el tope con el que Freud se
encuentra en el analisis de la neurosis, respecto a la angustia de castracion, se debe a que él
sigue ocupando para sus analizados el lugar del objeto parcial. La cuestion con estos objetos,
para el autor, y su distincion con el objeto comun, construido a partir de la relacién especular,
reside en que cuando se produce el corte, en tanto el yo se considera una superficie, a partir de
los desarrollos freudianos, y una superficie de una sola cara no puede darse vuelta, el objeto
parcial no tiene imagen especular. En esto recae, segun él, la insistencia de retorno del objeto a
en lo real; es que, en una época anterior, se cree entender, en la que se supone una cierta

completud, el objeto a formd parte del yo.

15



A partir de esta conceptualizacion del objeto a, Lacan (2006) afirma que la angustia no es

sin objeto, y en tanto el mismo se le escapa al sujeto, “...la angustia es su unica traduccion
subjetiva” (p. 113). ¢Qué vinculo tiene entonces este objeto, con el deseo y la angustia que
suscita? El autor plantea que el objeto a se encuentra detras del deseo, es su causa y constituye
su motor; para explicar esta funcion se sirve del ejemplo del fetiche, en tanto no importa que el
zapato, por ejemplo, esté puesto o esté en los alrededores, no es el zapato lo que se desea, sino
que es de donde se agarra el deseo para ponerse en marcha, “El fetiche causa el deseo” (p.
116). Esta relacién que Lacan propone con el objeto, supone ser el sostén de la libido:

Por decirlo de una vez, esta relacion con el objeto de la que les hablo hoy permite llevar a cabo la

sintesis entre la funcion de sefal de la angustia y su relacién, en cualquier caso, con algo que

podemos llamar, en el sostenimiento de la libido, una interrupcién. (Lacan, 2006, p.116)

Lacan (2006) afirma que el deseo y la ley son la misma cosa, partiendo de la base del
mito de Edipo, el cual para el autor “...significa que el deseo del padre es lo que hace la ley” (p.
120); es en tanto que prohibe a la madre como objeto, que el deseo se impone, se desea la
orden, parafraseando al autor. El efecto de este pasaje por el mito de Edipo, segun él, es el
complejo de castracion, cuyo resultado es la impresion de una falta en el plano simbdlico, el
menos phi que se ubica alli donde lo que falta es el a. El lugar predilecto de la angustia, segun
afirma Lacan, es esta hiancia, este lugar vacio, alli donde en el esquema del espejo, la imagen
especular muestra sus limitaciones. Esto que el autor metaforiza anteriormente con el ejemplo
del marco, del borde, se ilustra con el signo losange (<>): “Que éste es el lugar de la angustia,
es algo que deben ustedes recordar siempre como sefial de lo que se debe buscar en medio” (p.
121). La experiencia del amor supone para el autor, dar lo que no se tiene, es con la falta con lo
que se ama. Esto también constituye, para él, lo central del desenlace del complejo de castracion:
“Para tener el falo, para poder usarlo, es preciso, precisamente, no serlo” (p. 122). El autor afirma
gue cuando uno se ve, se cree entender, ante el Otro, en una posicion en la que parece que lo
es, constituye una situacion sumamente peligrosa, que puede implicar por ejemplo un pasaje al
acto, como el de la joven homosexual de Freud, ejemplo que el autor utiliza para dar cuenta de

esto.

Los objetos parciales y la constitucion del objeto a

Lacan (2006) plantea un catalogo de objetos parciales a los que define como pre-
especulares: el seno de la madre, el escibalo, el falo, la mirada y la voz, objetos que se
constituyen en objeto a, “...aquella roca de la que habla Freud, la reserva ultima irreductible de

la libido...” (p. 121). Esto es retomado en el onceavo seminario, donde al respecto, Lacan (2007)

16



propone que existe un érgano inasible, mitico, que es el érgano de la pulsion, al que denomina
laminilla. Esta laminilla supone ser algo parecido a una ameba, un érgano extra plano que el
autor considera inmortal, porque afirma que es el que sale victorioso de todas las divisiones y no
detiene su marcha. Esta laminilla a la que el autor refiere, “Es la libido como puro instinto de
vida...” (p. 205), y el objeto a en todas sus formas, es para é€l, su representante, “...el pecho,
como equivoco, como elemento caracteristico de los mamiferos —igual que la placenta—
representa bien esa parte de si mismo que el individuo pierde al nacer, y que puede servir para
simbolizar el mas recéndito objeto perdido” (pp. 205-206). La libido constituye, para el autor, “...l1a
presencia efectiva, como tal, del deseo” (p. 159).

Por otra parte, Lacan (2006) hace énfasis en los ultimos desarrollos freudianos en torno
a la angustia como sefial del yo, y afirma que, si esta senal se halla en el yo, debe ser en el yo
ideal. El yo ideal se constituye como instancia a partir de la identificacion con determinados
objetos, y la sefial de angustia supone para el autor un “...fendbmeno de borde en el campo
imaginario del yo” (p. 130). Esto para él no es exhaustivo, si se tiene en consideracién el acto de
nacimiento, el cual el autor propone no como separacion del nifio y la madre, sino como un corte,
una separacion de una parte del nifio mismo, ya que las envolturas embrionarias las considera
parte de él. En los proximos parrafos, se puede apreciar que todos los objetos parciales se
consideran de este modo: “Esto es el a, el resto aborrecido del Otro” (p. 133), con el que siempre
hay que vérselas en la experiencia del analisis, en tanto se cree entender, que es su aparicién
en el lugar de la falta lo que suscita la sefal de angustia. La falta es considerada por el autor en
el orden del registro simbdlico, “...no hay falta en lo real” (p. 146). El autor afirma que es a través
de la angustia como se accede a la funcion de la falta.

Lacan (2006) propone que la angustia es senal de lo real, y esto implica cierto vinculo
con lo postulado anteriormente acerca del objeto a como causa del deseo, posicionado detras
del deseo, en tanto cuando esta adelante, entrafia un problema.

Sdlo la nocidn de real, en la funcion opaca que es aquella de la que les hablo para oponerle la del

significante, nos permite orientarnos. Podemos decir ya que este efwas ante el cual la angustia

opera como sefial es del orden de lo irreductible de lo real. Fue en este sentido que osé formular

ante ustedes que la angustia, de todas las sefales, es la que no engafia. (Lacan, 2006, p. 174)

Este lugar del real se ubica, segun el autor, en la barra, el signo que alude al sujeto en
tanto dividido, en tanto en el proceso de subjetivacion, el sujeto se constituye en el lugar del Otro
a partir de los primeros significantes, significantes que preceden al sujeto en cuanto tal y lo
constituyen. Es esta division del sujeto en el lugar del Otro, y su resto, el a, lo que supone para
Lacan (2006) lo irreductible del sujeto, “...el a precisamente como aquello que representa al S en

su real irreductible...” (p. 175). Este objeto, en tanto resto, objeto perdido, caido, es con el que

17



hay que enfrentarse, segun él, en un primer momento en la angustia, y en un segundo momento
en el deseo; su irreductibilidad se halla en el orden de lo imaginario. Que el objeto a constituya
un resto, del orden de lo real del sujeto, previo a su barramiento, coincide con lo postulado
anteriormente acerca de que los objetos parciales, que el autor propone amboceptores, deben
ser concebidos como parte del cuerpo del nifio y de la madre, o del Otro real que haga a sus
veces, y que los momentos de aparicién de la angustia se hallan en los momentos de separacion
de estos objetos, cuando llega el momento de su caducidad. Estos postulados implican, para el
autor, que se debe ubicar la angustia en un lugar diferente al de la amenaza de castracién, en
tanto la funcidn de la castracion esta vinculada, segun él, a la caducidad del objeto, y es a partir
de esta caducidad que se puede hablar de objeto parcial: “...el objeto parcial es una invencion
del neurdtico. Es un fantasma. Es el neurético quien hace de él un objeto parcial” (p. 183).

Lacan (2006) advierte que es esencial poder separar el deseo del goce, para esclarecer
lo que hace a la funcién de la angustia como punto medio entre el goce y el deseo, en tanto
supone que el sujeto, antes de constituirse como sujeto barrado a través del Otro, es el sujeto
del goce, se cree entender, del Otro real. El autor afirma que el goce no conoce al Otro sino por
medio del objeto a. Que el a se resista a la significacién y permanezca para siempre como objeto
perdido, es lo que permite el pasaje del sujeto del goce, al cual califica de mitico, al sujeto del
deseo, y en medio de estas dos posiciones se encuentra la angustia, se cree entender, en tanto
separacion, corte: “La angustia es, pues, término intermedio entre el goce y el deseo, en la
medida en que es una vez franqueada la angustia, fundado en el tiempo de la angustia, como el
deseo se constituye” (p. 190). Estos momentos de corte o separacion, son los diferentes
momentos en los que se produce el resto, el a, todo lo que queda del Otro, y para el autor es
precisamente alli, en esos cortes, donde emerge la angustia, momentos que fueron sefialados
por Freud, parafraseando al autor, como las degradaciones de la vida amorosa y que constituyen
para Lacan el efecto de esta estructura que postula como irreductible, el objeto a.

Retomando la cuestién de como se constituye este objeto a en las diferentes fases del
desarrollo, Lacan (2006) propone, como se menciona anteriormente, cinco formas de este objeto,
objeto que introduce al lector en la funcién de la angustia, lo que supone también introducirlo en
la cuestion del deseo. El autor afirma entonces que, cuando postula que el deseo es deseo del
Otro, debe entenderse que “El deseo sigue siendo siempre en ultimo término deseo del cuerpo,
deseo del cuerpo del Otro, y unicamente deseo de su cuerpo” (p. 233). Lacan toma como
referencia al budismo y su premisa de que el deseo es ilusion, “Si hay un objeto de tu deseo, no
es nada mas que tu mismo” (p. 241), esta premisa implica, para él, un sentido de no dualismo y
no considera que el budismo se trate realmente de esto. El autor vincula estos postulados a la
funcion del espejo, no sin advertir, que no hay que tomarlo en el sentido de una proyeccion, error

18



en el que, segun él, es facil incurrir, en tanto afirma que es sencillo que los elementos externos
tomen el color y la forma de la propia alma. Pero la introduccion del objeto a en su teoria permite
pensar la cuestion de la dualidad o no dualidad de forma distinta; “Si lo mas yo mismo que hay
esta en el exterior, no tanto porque yo lo haya proyectado como porque ha sido separado de mi,
las vias que tomaré para su recuperacion ofrecen una variedad muy diferente” (p. 242). El autor
afirma entonces, que previo al estadio del espejo, existe una funcién de espejo que se apuntala
en el 0jo, el ojo del Otro real. Este ojo supone ser un objeto que el nifio desea, se cree entender,
en tanto desea la contemplacién y mirada de su madre que le apaciguan, hasta cierto punto. Por
tanto, queda planteada aqui una cuarta etapa en lo que refiere al desarrollo libidinal:

Hay, en el estado oral, cierta relacion de la demanda con el deseo velado de la madre. Hay, en el

estado anal, la entrada en juego, para el deseo, de la demanda de la madre. Hay, en el estadio de

la castracion falica, el menos falo, la introduccion de la negatividad en cuanto al instrumento del
deseo, en el momento en que surge el deseo sexual como tal en el campo del Otro. Pero el proceso

no se detiene en estas tres etapas, ya que en su limite debemos reencontrar la estructura del a

como separado. No sin razon les hablé hoy de un espejo, no el del estadio del espejo, de la

experiencia narcisista, de la imagen del cuerpo en su totalidad, sino del espejo en la medida en
que es ese campo del Otro donde debe aparecer por primera vez, si no el a, por lo menos su lugar

— en suma, el resorte radical que hace pasar del nivel de la castracion al espejismo del objeto del

deseo. (Lacan, 2006, pp. 246-247)

Lacan (2006) se propone, como se deja ver anteriormente, completar la lista freudiana de
objetos parciales en las diferentes etapas, oral, anal y falica, y afirma que el deseo tiene cierta
relacién con algo del orden de la imagen, “...el deseo vinculado a la imagen es funcién de cierto
corte sobrevenido en el campo del 0jo” (p. 249). El autor hace referencia a que su ensefanza
anuncia, que se debe considerar el deseo en su vinculo con la funcion de corte y con la funcion
del resto, que como aqui se plantea, funciona como motor del mismo; asi como también,
considerar la falta que se puede producir vinculada la satisfaccion: “La distancia, la no
coincidencia de esta falta con la funcion del deseo en acto, estructurado por el fantasma 'y por la
vacilacion del sujeto en su relacion con el objeto parcial, ahi esta lo que crea la angustia...” (p.
250). A partir de esto, afirma que la angustia es el afecto que apunta a la verdad de la falta, y que
€s0 supone que, si se quiere entender la funcion del deseo, se debe ubicar en cada etapa lo que
define como el punto de angustia.

Empezando por la primera etapa del desarrollo, Lacan (2006) afirma que “En el nivel de
la pulsion oral, el punto de angustia esta en el Otro...” (p. 256), en tanto supone que el seno,
forma parte del nifio al igual que las envolturas embrionarias, marcas de un tiempo intrauterino
en el que el feto y su madre fueron uno solo. Por tanto, la pulsién oral se apuntala en el seno, y
la funcion de corte de la boca lo constituye como objeto parcial. Pero el autor sostiene, que el

19



punto de angustia no debe confundirse con el lugar en el que se funda la relacién con este primer
objeto de deseo; el punto de angustia lo ubica en la madre, y en la posibilidad de su falta: “...la
angustia de la falta de la madre es la angustia del agotamiento del pecho” (pp. 253-254).
Continuando su analisis, Lacan (2006) se saltea la segunda etapa del desarrollo y pasa
a la tercera, para proponer que, en el nivel del complejo de castracion, se invierte el lugar de la
angustia y el lugar del deseo respecto a lo que se puntualiza acerca de estos puntos en lo
concerniente al objeto de la etapa oral: “... el vinculo con el objeto en la relacion falica contiene
implicitamente la privacion del 6érgano. En este nivel, el Otro esta evidentemente implicado” (p.
257). Una vez culminado el periodo de latencia e iniciado el sujeto en la actividad propiamente
sexual, el autor afirma que, “Lo homdlogo del punto de angustia oral es el orgasmo mismo como
experiencia subjetiva” (p. 258). Lacan postula, en este sentido, que en el fondo del orgasmo
alcanzado se esconde la certeza vinculada a la angustia, “El orgasmo, de todas las angustias,
es la Unica que alcanza realmente su terminacion” (p. 259), por esta razoén, afirma que el orgasmo
no se alcanza con tanta facilidad. Estos dos ejemplos del nivel oral y falico, suponen para el
autor, hasta ahora, la premisa de que el punto de angustia y el punto del deseo nunca coinciden.
Abriéndose paso ante las proximas etapas que pretende proponer, Lacan (2006) afirma
que el ojo, asi como fue considerado, le permite ubicar en “...la misma relacién, deseo, objeto y
punto de angustia” (p. 259). El ojo se presenta para el autor con la particularidad de ser un 6rgano
doble, y solicita al lector que tenga presente esta aparente simetria. Lacan considera que el ojo
es un espejo y su funcién, excluida de él en tanto objeto, es la mirada, lo que constituye para él
otra de las formas posibles del a. En este sentido, propone llamar a esta funcién que se despliega
entre los o0jos como punto cero, en tanto coinciden el punto de la angustia y el punto del deseo,
se cree entender, por la ambivalencia que puede generar el ser contemplado, mirado, en tanto
supone el deseo de ser visto, y la angustia que también esto puede suscitar en las diferentes

etapas; “...el ojo instituye la relacién fundamental deseable porque siempre tiende a hacer
desconocer, en la relacion con el Otro, que bajo este deseable hay un deseante” (p. 293). El autor
persigue en cada uno de los niveles, como se despliega la funcion del deseo y afirma que, cada
una de las etapas repercute sobre las demas; al respecto del vinculo entre los diferentes niveles
sostiene:
Los une una intima solidaridad, que se expresa en la fundacion del sujeto en el Otro por la via del
significante, y en el advenimiento de un resto a cuyo alrededor gira el drama del deseo, drama que
permaneceria opaco para nosotros si no estuviera ahi la angustia para permitimos revelar su
sentido. (Lacan, 2006, p. 263)
El ultimo piso que Lacan (2006) se propone analizar respecto a los objetos parciales, es

el que se apuntala al oido, este ultimo piso para el autor “...nos permite revelar la funcién de

20



sustentacion que vincula al deseo con la angustia en lo que es su anudamiento ultimo” (p. 265).
El objeto a en este piso corresponde a la voz, “La conocemos bien, creemos conocerla bien, con
la excusa de que conocemos sus desechos, sus hojas muertas, en las voces extraviadas de la
psicosis, y su caracter parasitario, en forma de imperativos interrumpidos del superyd” (p. 272).
Todo lo que al sujeto le llega del Otro, lo recibe a través del lenguaje, en forma de voz, por tanto,
Lacan afirma que esta voz es incorporada y funciona modelando el vacio del sujeto. Para
ejemplificar esto, utiliza la metafora de que lo que se escucha en ultima instancia en las melodias
del shofar de la sinagoga, es la palabra de Dios. En este sentido, afirma que la voz:

Modela el lugar de nuestra angustia, pero observémoslo, sélo después de que el deseo del Otro

ha adquirido forma de mandamiento. Por eso puede desempefar su funcién eminente, la de darle

a la angustia su resolucion, llamese culpabilidad o perddn, mediante la introduccion de otro orden.

(Lacan, 2006, p. 299)

Respecto al segundo nivel, el estadio anal, Lacan (2006) propone abordarlo en este punto
de forma regresiva, con la salvedad de lo planteado anteriormente respecto al intimo vinculo
entre las diferentes etapas y como las mismas se repercuten regresiva y progresivamente. En
esta linea entonces, retoma el estadio oral, donde el seno constituye el objeto a, y esto sucede
asi en tanto el sujeto, tras haber parasitado en la placenta, siendo uno solo con la madre, no
puede saber hasta dénde es él mismo, adosado al seno de su madre. El autor afirma que el nifo,
en este punto, desconoce que la placenta y el seno “...es la realidad del limite de a respecto al
Otro. Cree que a es el Otro, y que cuando se ocupa de a a lo que se enfrenta es al Otro, al Otro
con mayuscula, la madre” (p. 325). Contrario a esto, el estadio anal le habilita por primera vez
reconocerse en el escibalo, objeto a de este nivel, pese a la ambivalencia que este objeto supone,
por la demanda de la madre en torno a guardarlo o darlo. La importancia de estos dos tiempos,
tiene para el autor, la finalidad de introducir algo del orden de la ambiguedad, la caca que es tan
linda cuando se demanda, pero no tanto cuando tiene que guardarla o no experimentar mucho
con ella: “En esta primera relacion con la demanda del Otro, nos encontramos, pues, con un
reconocimiento ambiguo. Eso de ahi es al mismo tiempo él y no debe ser él, e incluso, mas
adelante, no es suyo” (p. 326).

Lacan (2006) enumera entonces el catalogo de estos objetos que propone, en el primer
piso esta el objeto oral, en el segundo el objeto anal, en el cual la demanda se invierte y se ubica
en el Otro. El tercer piso es el correspondiente al falo, dimension que se define por una falta, el
menos phi, y produce la mencionada angustia de castracion. El cuarto piso al que denomina
escopico, es el piso del fantasma, donde hay que enfrentarse a lo que el autor propone como el
espejismo del deseo humano, esto es la potencia en el Otro: “En lo que es la forma principal de

toda posesién, la posesidon contemplativa, el sujeto esta condenado a desconocer que sélo se

21



trata de un espejismo de potencia” (p. 315). El quinto piso es donde debe emerger, segun él,
“...en una forma pura, el deseo en el Otro” (p. 315), lo que supone, se cree entender, la
instauracion de la instancia superyoica e “...implica también la funcion paterna” (p. 364).

El autor retoma lo desarrollado hasta ahora, para revisar el postulado freudiano que dicta
que la amenaza de castracion, y la angustia que suscita, es el tope con el que el analista se
encuentra en el analisis del neurdtico. Lacan (2006) afirma que el falo, en tanto representante
simbdlico de la falta, funciona como mediador en todos los niveles en los que él propone la

formacion de este objeto a, menos en la fase falica; su desvanecimiento en esta fase “...donde

se espera que el falo funcione, es el principio de la angustia de castracién. De ahi la notacion (-

() que denota esta carencia, por asi decir, positiva” (p. 280). Esta carencia que el autor plantea,

es lo que permite reformular, quizas, el tope freudiano de la castracién en el varén y el penisneid
en la mujer, en tanto que en su teoria, la castracion simbdlica produce el falo como representante
de la falta, “...constituye la castracion misma como un punto imposible de eludir de la relacion del
sujeto con el Otro, y como un punto resoluble en cuanto a su funcion de angustia” (p. 287), se
cree entender, en relacion con la capacidad deseante del sujeto, y la posibilidad de poner este
deseo en marcha. En este sentido, el analisis siempre ha tenido para el autor el cometido de
develar un deseo que permanece velado:

En todo advenimiento del a en cuanto tal, la angustia aparece en funcién de su relacion con el

deseo del Otro, pero su relacion con el deseo del sujeto, ¢ cuédl es? Es situable en la férmula que

adelanté en su momento diciéndoles que a no es el objeto del deseo que tratamos de revelar en

el andlisis, es su causa. (Lacan, 2006, p. 301)

En esta linea, respecto a la transferencia, Lacan (2007) afirma que la misma es la puesta
en acto de la realidad del inconsciente, y que “...el inconsciente esta estructurado como un
lenguaje” (p. 211); esta realidad gira, segun él, en torno a la sexualidad. En tanto la finalidad

1

bioldgica de la sexualidad es la reproduccion de la especie, “...las pulsiones, tal como se
presentan en el proceso de la realidad psiquica, son pulsiones parciales” (p. 183), parciales
respecto a la finalidad mencionada. El autor hace énfasis en que, lo importante es sefalar el
vaivén en el que la pulsion se estructura, lo que le otorga su caracter circular, circular “...porque
su meta no es otra que ese regreso en forma de circuito” (p. 186). En este sentido, distingue la
satisfaccion del simple autoerotismo de la zona erdgena, aquello con lo que afirma, se suele
confundir el objeto ante el cual la pulsion se cierra. Este objeto es el objeto a, objeto que no es
el origen, en este caso, de la pulsion oral, “No se presenta como el alimento primigenio, se
presenta porque no hay alimento alguno que satisfaga nunca la pulsion oral, a no ser
contorneando el objeto eternamente faltante” (p. 187). En el caso de la pulsién escépica, la misma

se presenta con la ambigledad de ser la mirada, un objeto perdido y luego reencontrado, por
22



ejemplo, ante la verglienza frente a un otro semejante; el autor afirma que hasta entonces, el
sujeto lo que busca es “...al objeto como ausencia” (p. 189). El pasaje de la pulsion oral, a la anal,
a la falica y luego a las que Lacan propone como escopica e invocante, no se da, segun él, por
un proceso natural, sino porque se introduce algo vinculado con la demanda al Otro o del Otro,
y mas tarde, como aqui se plantea, al deseo al Otro: “Por el efecto de la palabra, el sujeto se
realiza cada vez mas en el Otro...” (p. 195), lo que lo constituye, se cree entender, en un sujeto
sujetado, amarrado a los significantes que lo determinan, y ese, es el sujeto al que Lacan refiere,

el sujeto del inconsciente.

La angustia, senal de lo real

Por otra parte, retomando la cuestion de que la angustia funciona como senal, Lacan
(2006) propone que lo postulado por Freud remite, en ultima instancia, a senalar una situacion

“

de peligro vital. En este sentido, él agrega, conforme “...con la indicacion freudiana, pero
articulado con mas precision, digo que el peligro en cuestion esta ligado al caracter de cesion del
momento constitutivo del objeto a” (p. 351); la senal para el autor, sefiala un momento anterior a
este cese al que refiere. A partir de todo lo desarrollado, Lacan retoma el vinculo complejo de la
angustia y el deseo, en tanto deseo del Otro, y afirma que “La angustia, les he dicho, esta
vinculada a lo siguiente — no sé qué objeto a soy para el deseo del Otro...” (p. 352). Esto solo
es valido, segun él, en el nivel escopico; por otra parte, en el primer nivel, el oral, la angustia esta
ligada a la necesidad del lactante, y la manifestacion de la angustia esta marcada por el grito. El
autor afirma que la sefal de la que Freud habla, senala algo que refiere esencialmente a la
intrusion de lo Otro:

Este algo, ¢no debemos reconocer aqui su rasgo esencial, en la intrusion radical de algo tan Otro

para el ser vivo humano como constituye ya para él el hecho de pasar a la atmdsfera, de modo

que al salir a ese mundo donde debe respirar, de entrada, literalmente, se ahoga, se sofoca? Esto
es lo que se ha llamado el trauma — no hay otro —, el trauma del nacimiento, que no es separacion

respecto de la madre, sino aspiracion en si de un medio profundamente Otro. (Lacan, 2006, p.

354)

Retomando el nivel oral, Lacan (2006) afirma que el seno, que supone ser el primer objeto
de cese, no pertenece al Otro; el nifio supone que este seno le pertenece, y el destete que él
mismo produce, segun el autor, es lo que marca una primera posicion deseante: “En efecto, esta
claro que es ya del objeto de lo que depende la primera forma del deseo, la que hemos elaborado
como deseo de separacion” (p. 355). La separacion del seno no significa para el autor una

desvinculacién del Otro, sino “...el primer signo de dicho vinculo” (p. 355). En el caso del objeto

23



anal, que introduce la demanda del Otro, es del que quedan las huellas del deseo, como deseo
de retener. El autor considera fervientemente que, en las diferentes etapas del desarrollo, el

objeto ya esta ahi, “...producido primitivamente, ya presente como producto de la angustia” (p.
356) y, se cree entender, articulado con la funcién de la demanda y con la posibilidad de
desplegar el deseo. Lo central para Lacan, respecto a este objeto, es su cualidad de ser un objeto
plausible de separacion, de corte, lo cual habilita la constitucién del sujeto en relacion con este
objeto que lo representa y, se cree entender, lo mueve en su existencia. El objeto a representa
para Lacan (2007), el érgano del que el sujeto se separa para constituirse, y simboliza la falta,
por tanto, el falo, como representante principal de la misma. El nivel escopico y el invocante
representan para el autor ya no “...el nivel de la demanda, sino del deseo, del deseo al Otro” (p.
111). Esta falta, que como se ha planteado, habilita que el deseo se despliegue, se produce en
el encuentro del sujeto con lo real en las diferentes etapas o niveles del desarrollo que el autor
propone:

...yo afirmo que el interés del sujeto por su propia esquizia esta ligado a lo que la determina —a

saber, un objeto privilegiado, surgido de alguna separacién primitiva, de alguna automutilacion

inducida por la aproximacion misma de lo real, que en nuestra algebra se llama objeto a. (Lacan,

2007, p. 90)

Lacan (2007) postula que la angustia es el afecto que no engafia, por tanto, supone para
él, una referencia crucial para el analisis; esto implica el desafio en la practica de saber,
parafraseando al autor, dosificarla y canalizarla: “Esta dificultad es correlativa de la dificultad que
existe en conjugar el sujeto con lo real...” (p. 48). En este sentido, afirma que la funcién del
fantasma tiene intima relacion con lo real, “Lo real es soporte del fantasma...” (p. 49). Esto parece
sugerir que, es a partir del encuentro con lo real que la fantasia se despliega, protegiendo al
sujeto de aquello que lo excede y que no puede simbolizar, lo cual le permite, a través de cierta
ficcion, funcionar en la vida. Pero lo real pulsa y alli donde pulsa, la angustia sefiala su presencia.
Por tanto, en relacién a la practica psicoanalitica se recoge, a partir de las anteriores afirmaciones
y, considerando que la angustia que atane al presente desarrollo funciona como sefnal de este
real, que “El andlisis, mas que ninguna otra praxis, esta orientado hacia lo que, en la experiencia,
es el hueso de lo real” (p. 61); en este sentido, considerando a las pulsiones, el autor afirma que
“...lo real en el sujeto resulta ser lo mas complice de la pulsién...” (p. 77).

Lacan (2007) plantea que la tyche, como encuentro con lo real, se produce de forma
fallida, esto es lo que en psicoanalisis se conoce como trauma; aquello que escapa al principio
del placer e impone el principio de realidad, de lo real que aparece, segun el autor, como
inasimilable. El lugar de lo real, segun él, se encuentra entre el trauma y el fantasma que se

produce, con la intencion de disimular eso inasimilable que fue anterior a todo lo que luego, en

24



la experiencia, se reproduce a través de la repeticion. En este sentido, el autor diferencia lo
traumatico de la escena primaria, a la que denomina como un mal encuentro, y postula que cada
uno de los estadios, “...formadores de la libido...” (p. 72) estd marcado por algo de esta indole,
de mal encuentro, o que no supone que todos los estadios, por estar atravesados por la angustia
de castracion tomen, segun él, un tinte sexual. La escena primaria es traumatizante y tiene, para
el autor, una funcién organizadora, que es la mencionada angustia de castracion.

En esta linea, Lacan (2007) propone que la pulsion escopica, vinculada al nivel propuesto
como el del 0jo, en el que la mirada es el objeto a, esta vinculada a la escena primaria, la esquizia
como la division, el corte con lo real que aparece en mal momento. Es a partir de la escena
primaria que el sujeto produce un corte, en el que la mirada naufraga como objeto perdido, como
a: “El ojo y la mirada, ésa es para nosotros la esquizia en la cual se manifiesta la pulsién a nivel
del campo escopico” (p. 81). El autor expresa que la mirada, considerada como a, y vinculada a

“

la escena primaria, puede “...simbolizar la falta central expresada en el fendbmeno de la

castracion...” (p. 84); en este sentido, considera que la pulsién escépica no es homoéloga a las

demas, ya que ésta parece ser la que “...elude de manera mas completa el término de la
castracion” (p. 85). Para Lacan, la mirada se le presenta al sujeto como inasible, objeto en el que
el sujeto confunde su propio fading; la mirada es para el autor el envés de la conciencia. Lacan
refiere a la mirada que sorprende al sujeto y le genera verglienza; “...es, no una mirada vista,
sino una mirada imaginada por mi en el campo del Otro” (p. 91).

Por ultimo, hacia el final del décimo seminario, Lacan (2006) propone que el concepto de
angustia refiere en ultimo término, al acto de “...unica aprehension ultima y en cuanto tal de toda
realidad...” (p. 361). El autor afirma que, el sujeto humano esta situado en condicién de objeto
frente al Otro, y que de él penden sus deseos, deseos que distancian al sujeto de la posibilidad
de cualquier accion autentica, de cualquier cosa que se asemeje, se cree entender, a la
realizacion del propio deseo. En este sentido, Lacan propone que “No hay superacién de la
angustia sino cuando el Otro se ha nombrado” (p. 365), asi como no hay posibilidad de poner en

marcha el deseo, se cree entender, hasta no ubicar el a en el campo del Otro.
IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD: LA ANGUSTIAY SU POTENCIAL SUBVERSIVO
¢ Qué es un imperativo?
El presente desarrollo pretende criticar, como se anuncia anteriormente, lo que se postula
bajo la forma de imperativo actual de felicidad, por tanto, resulta pertinente arrojar algo de luz

sobre la nociéon misma de imperativo. Con este propdsito, se recogen los aportes de Agamben
25



(2011) respecto a la arqueologia de la orden. El autor, en su investigacion, se enfrenta en primer
lugar a una paradoja, la etimologia de la palabra responde a la busqueda de un dpxr, termino
griego que refiere tanto a origen, comienzo, como a mandato u orden. Esto para él no resulta
extrafio, que de la idea de un origen uno pueda llegar a la idea de un mandato, y utiliza ejemplos
de la teologia para dar cuenta de esto: “...una palabra, un lenguaje, que es en el principio solo
puede ser una orden, solo puede ser en forma imperativa...” (p. 50). Es por lo anterior que, entre
otras cosas, el autor concluye en que una arqueologia de la orden es una tarea imposible, ya
que “No hay origen para una orden porque la orden es el origen o esta en el lugar de origen” (p.
53).

Por otra parte, ante su tarea de cuestionarse sobre qué es una orden, Agamben (2011)
se enfrenta también a la dificultad del escaso tratamiento filoséfico que hay sobre este concepto,
afirma que hay alguna reflexién por aqui y por alla, pero no un tratamiento sistematico. El autor
encuentra algunas reflexiones acerca de la obediencia, pero que ignoran, segun él, su
contracara, la orden. En este sentido, Agamben considera que un poder no se define tanto por
su capacidad de ser obedecido, sino por su capacidad de mandatar, parafraseando al autor, un
poder no cae ante su total o parcial desobedecimiento, sino cuando cesa de ordenar: “...si es
incapaz de dar érdenes, ése sera el unico momento en el que un poder colapsara” (p. 53). ¢A
qué se debe entonces esta ignorancia, este desprecio de la filosofia por el andlisis de la orden?
El autor encuentra explicacion en la division que Aristoteles establece entre el lenguaje apofantico
(discurso que puede ser verdadero o falso), el cual constituye el objeto de la reflexion filosdfica,
y el lenguaje no apofantico, cuyo analisis pertenece a la retérica y a la poética. Pero para
decepcion del autor, el andlisis de la orden se encuentra excluido, incluso, en el libro de
Aristoteles sobre la poética:

La decision de Aristoteles de ignorar el logos no apofantico fue efectivamente ominosa en el

sentido en que decidio la historia de la I6gica occidental. Por siglos, la l6gica se enfoco solo en el

anadlisis de la proposicion con forma de logos apofantico y esta otra inmensa area del lenguaje, la
no apofantica, fue dejada a los retdricos o a los teélogos, cuando no fue completamente ignorada.

Cuando ocasionalmente la orden era mencionada, simplemente se la explicaba como un acto de

voluntad y, de ese modo, se la confinaba a la esfera de la moral. (Agamben, 2011, pp. 55-56)

Agamben (2011) afirma que, es a partir del siglo XX que los légicos comienzan a
interesarse en el estudio del lenguaje en forma imperativa, pero esto aun no lo conforma. El autor
afirma que una orden, en modo imperativo, no da cuenta de nada que exista en la realidad, “...el
imperativo no implica, no refiere a un “es”, sino mas bien a un “deberia™ (p. 57); esto supone,
para él, que el significado del imperativo no es su puesta en acto, sino una sugerencia, un

“deberia”. En este sentido, recoge los aportes de Austin quien refiere al imperativo y a la orden,

26



como ejemplos del lenguaje performativo, es decir, el lenguaje que no describe la realidad, sino
mas bien la produce. Es asi que, luego de algunos rodeos, el autor plantea la hipotesis de que,
en la cultura occidental, existen dos ontologias distintas pero relacionadas, respecto a la relacion
del ser con el lenguaje. Por una parte, la que considera mas obvia, la ontologia de las expresiones
en modo indicativo, algo que “es”; por la otra, la ontologia de la orden, en modo imperativo, jsé!
La primera, segun él, es la que gobierna y determina el dominio de la ciencia y la filosofia,
mientras que “La segunda gobierna el no menos importante domino de la ley y la religion —y
podemos agregar la magia también” (p. 59). Esto supone para el autor, que la ontologia
occidental es “...una maquina doble o bipolar” (p. 60), y que el polo imperativo, histéricamente
ignorado, comienza a ser cada vez mas relevante.

La ley, lareligion y la magia, dificiles de separar en sus origenes, definen, segun Agamben
(2011), una esfera donde el lenguaje es, principalmente, en modo imperativo; esto supone “... un
intento de construir todo un mundo sobre el terreno de la orden” (p. 60). Es asi que, tanto como
Dios habla en forma de orden, los hombres en la religion, a través de la plegaria, hablan en modo
imperativo. En esta linea, el autor afirma que, en la sociedad contemporanea, la ontologia del
imperativo esta superando y reemplazando a la ontologia del modo indicativo. Esto supone, para
€él, una suerte de retorno de lo reprimido: la magia, la ley y la religion, como dominios del logos

“

no apofantico, histéricamente despreciado, “...estan secretamente empezando a gobernar la
funcién de nuestra sociedad secularizada” (p. 62). El autor afirma que, en la sociedad actual, las
ordenes aparecen disfrazadas de consejos, sugerencias, invitacién o, a través de la publicidad,
entre otros modos, y el ciudadano moderno realmente ignora que no son mas que ordenes
camufladas. Mientras que la filosofia, segun él, sigue pensando bajo la forma ontolégica y
cientifica del “es”, esta otra forma, la de la orden, esta gobernando las sociedades.

Otra cuestion interesante que recoge Agamben (2011), respecto a la orden, es que, en su
investigacion, ésta no cesa de aparecer vinculada a otro concepto, y este concepto, que también
interesa al presente desarrollo, por tener tan buena prensa en la sociedad actual, es el de
voluntad. El autor afirma que, las pocas reflexiones que existen sobre el mandato siguen la
siguiente légica: “...la orden es obviamente un acto de voluntad” (p. 63). Esto constituye, para él,
una explicacién imposible de comprension, ya que afirma, nadie pudo nunca explicar que
significa la voluntad; intentar explicar el concepto de orden a través de la voluntad es, para
Agamben, lo mismo que intentar explicar algo oscuro, mediante algo mas oscuro. Por este
motivo, el autor tiene presente, al comienzo de su investigacion, la sugerencia de Nietzsche que
invierte lo anterior y “...explica la voluntad mediante la orden. “Querer” significa para Nietzsche
simplemente “dar una orden/mandar™ (pp. 63-64). En esta linea, el autor postula que hay un
consenso entre los académicos en el hecho de que, en la teologia cristiana, es donde el concepto

27



de voluntad alcanza su maximo desarrollo, y es a partir de alli, que este concepto salta,
posteriormente, a la esfera de la filosofia mental. Agamben advierte en este punto, que cuando
uno sigue de cerca este pasaje, nota que tanto el concepto de voluntad, como el verbo querer,
aparece vinculado con el verbo poder. Mientras que la filosofia griega se ocupa de la potencia,
la teologia cristiana y posteriormente, el pensamiento moderno, se centran en la voluntad,
parafraseando al autor; a esto se debe, segun él, que en la actualidad el verbo querer remplace
al verbo poder, “El hombre ya no es un ser de posibilidad, un ser que puede, es un ser que quiere”
(p. 64).

Querer, poder, desear, constituyen, como recoge Agamben (2011), la clase de verbos
llamados modales, es decir, verbos vacios, que necesitan de otro verbo no modal que les dé
sentido. La filosofia, para el autor, puede ser definida en su intento de dar significado a estos
verbos: “Conocer qué significa poder, qué significa querer; y atarlos, unirlos, entrelazar uno con
otro” (p. 65). Este intento de entrelazamiento alcanza su punto extremo, segun él, en la insana y
drastica formulacién que constituye el nucleo de la moral kantiana: “...uno debe poder querer”
(p. 65); y esta interseccidon, que el autor considera absurda e insana, es la que define la
modernidad.

Y asi cuando oigo hoy en dia a la gente ilusa que repite el slogan pasajero “Yo puedo”, no puedo

dejar de pensar que lo que realmente quieren decir es “Yo quiero”, es decir, yo ordeno, 0 mejor, yo

me ordeno a mi mismo obedecer. (Agamben, 2011, p. 65)

Para finalizar, Agamben (2011) propone el ejemplo de la omnipotencia divina, el cual sirve

para demostrar como “...la voluntad se basa en la nocion de potencia (y posibilidad) para
contenerla y limitarla” (pp. 65-66); a esto se debe, segun el autor, el hecho de que la voluntad se
introduzca en la filosofia, con el fin de limitar, contener y controlar la potencia. El asunto de la
omnipotencia de Dios constituye todo un problema en la historia de la teologia escolastica; ya
que, si Dios es omnipotente, puede hacer cualquier cosa que no suponga una contradiccion. Por
ejemplo, expresa el autor, Dios puede mentir, puede cometer un crimen, incluso puede destruir
su creacion, sin contradiccion alguna. Agamben afirma entonces que, durante siglos, esta
pregunta por el lado oscuro de la omnipotencia de Dios mantuvo ocupados, y escandalizados a
los tedlogos, dando como resultado, las hipétesis mas absurdas, en palabras del autor. La
solucion a este problema, segun él, aparece con la distincion teoldgica de potencia absoluta y
potencia ordenada. La potencia absoluta, segun los tedlogos, es la potencia en abstracto, Dios
puede, de forma abstracta, hacer cualquier cosa. Por otra parte, la potencia ordenada, refiere a
aquello que Dios elige hacer, guiado por su voluntad: “...El podria haber hecho cualquier cosa;
sin embargo, su potencia ordenada, ordenada por su voluntad, esta involucrada: El podria hacer

solo lo que hizo” (p. 67). Esto demuestra, segun Agamben, el porqué de la introduccion del

28



concepto de voluntad en teologia: la voluntad es la encargada de dirigir, limitar y ordenar el
escandaloso caos de la potencia, en palabras del autor. Y como las leyes que aplican a Dios,
también se transfieren a los hombres, éstos deben querer, deben ordenarse a si mismos para
controlar y limitar lo que pueden. Esta es la razén por la cual, el hombre, es responsable de si
mismo: no responsable de su potencia, sino de su voluntad. Esto comprueba, segun el autor, la
hipotesis de Nietzsche que dicta que querer es ordenar: “La voluntad es una orden y lo que es

ordenado es la potencia. Entonces, el “querer” ordena al “poder™ (p. 68).

La sociedad del rendimiento

A partir de estas reflexiones acerca del imperativo en tanto tal, y considerando que el
mandato que aqui se denuncia se postula como actual, resulta pertinente exponer también,
algunas caracteristicas que hacen a la sociedad del presente. Se recogen en este sentido, los
aportes de Han (2012) respecto a lo que él postula como sociedad del rendimiento. El autor
reflexiona acerca de que cada época tiene sus enfermedades caracteristicas; en el pasado, las
enfermedades bacteriales dan paso a las enfermedades virales, y éstas, en la actualidad, dan
paso a las enfermedades neuronales, las cuales inauguran, segun él, el siglo XXI. Estas
enfermedades neuronales, entre las que el autor destaca a la depresion, el sindrome por
desgaste ocupacional o el trastorno por déficit atencional con hiperactividad, ya no responden a
la negatividad de lo otro extrafo y peligroso, como la bacteria o el virus, a los que se hace frente
mediante la técnica inmunoldgica. En la actualidad, las enfermedades neuronales responden,
segun él, a un exceso de positividad. Esto supone para el autor que, de forma inadvertida, se
estd produciendo un cambio de paradigma que abandona el esquema inmunolégico, y su
correspondiente dialéctica de la negatividad. En su lugar, la dialéctica de la positividad “Se
caracteriza por la desaparicion de la ofredad y la extrafieza’ (p. 14) en pos de lo idéntico. La
fatiga y el agotamiento, resultantes de la superproduccion, la supercomunicacion o el
superrendimiento, constituyen para el autor ejemplos de la violencia de la positividad a nivel
neuronal; “La violencia de la positividad no presupone ninguna enemistad. Se despliega
precisamente en una sociedad permisiva y pacifica. Debido a ello, es menos visible que la
violencia viral” (p. 22). La positivizacién del mundo habilita, segun el autor, nuevas formas de
violencia, violencia que no parte de lo otro, sino que es inherente al propio sistema, por tanto, no
suscita resistencia. Es el exceso de positividad lo que produce enfermedad en la actualidad, la
violencia de la positividad que satura, y como resultado colapsa al yo, parafraseando al autor.

Han (2012) plantea que la sociedad disciplinaria de Foucault forma parte del pasado; los
hospitales, fabricas y cuarteles son sustituidos por gimnasios, grandes centros comerciales,

29



torres de oficinas, entre otros. La sociedad y sus habitantes ya no son, segun el autor,
disciplinares y obedientes, sino sociedades y habitantes del rendimiento: “Estos sujetos son
emprendedores de si mismos” (p. 25). La sociedad disciplinaria se define, segun Han, por la
negatividad de la prohibicidn, siendo el no poder el verbo modal negativo que la representa. En
su contraparte, la sociedad del rendimiento esta representada por el verbo modal positivo de
poder sin limites. El autor postula que el inconsciente social se empefia siempre por maximizar
la produccion, y alli donde el esquema negativo de la prohibicion y el deber muestra sus limites,
el esquema positivo del rendimiento, del poder hacer, resulta ser mas eficiente. Pese a esta
aparente radical diferencia, entre un paradigma y el otro, el autor nota una cierta continuidad y
convivencia entre ambos en el siguiente nivel:

Sin embargo, el poder no anula el deber. El sujeto de rendimiento sigue disciplinado. Ya ha pasado

por la fase disciplinaria. El poder eleva el nivel de productividad obtenida por la técnica

disciplinaria, esto es, por el imperativo del deber. En relaciéon con el incremento de productividad

no se da ninguna ruptura entre el deber y el poder, sino una continuidad. (Han, 2012, p. 28)

En este sentido, Han (2012) propone que el imperativo del rendimiento es lo que produce
enfermedad en la actualidad, por ejemplo, la depresion, en la cual, segun él, el hombre depresivo
se explota a si mismo de forma voluntaria: “El es, al mismo tiempo, verdugo y victima” (p. 30).
En estos casos, la depresion se desencadena cuando el sujeto, mandatado por el rendimiento,
ya no puede, poder mas, parafraseando al autor, “No-poder-poder-mas conduce a un destructivo
reproche de si mismo y a la autoagresion” (p. 31). La diferencia del sujeto del rendimiento y el
sujeto de la obediencia, radica en la posicién interna o externa de la dominacion. El sujeto del
rendimiento es soberano y duefio de si, no esta sometido a nadie mas que a si mismo. Pero el
autor anuncia que la supresion del dominio externo no asegura la libertad, sino mas bien hace
que coincidan, libertad y coaccion. El sujeto moderno tiene, para el autor, la libre obligacion de
maximizar su rendimiento, lo que deriva en su autoexplotacion:

Esta es mucho mas eficaz que la explotacién por otros, pues va acompafada de un sentimiento

de libertad. El explotador es al mismo tiempo el explotado. Victima y verdugo ya no pueden

diferenciarse. Esta autorreferencialidad genera una libertad paraddjica, que, a causa de las
estructuras de obligacién inmanentes a ella, se convierte en violencia. Las enfermedades
psiquicas de la sociedad de rendimiento constituyen precisamente las manifestaciones patolégicas

de esta libertad paraddjica. (Han, 2012, p. 32)

Han (2012) propone que el exceso de positividad refiere, entre otras cosas, al exceso de
estimulos, impulsos e informaciones. Esto supone, para el autor, cambios en los sistemas de
percepcion y atencion en la humanidad, que se ve cada vez mas proxima al salvajismo. Han
considera que la perdida de creencias en la modernidad afecta no solo a Dios, sino de cierto
modo a la percepcion de la realidad, “...hace que la vida humana se convierta en algo totalmente

30



efimero” (p. 46). Esto se traslada al mundo en general, en el que el autor supone que nada es
duradero, ni constante. El yo tardomoderno por su parte, aferrado a su individualidad y a su ego,
esta cada vez mas aislado. Sin consuelos religiosos que le apaciglen, se ve en la obligacion de
mantenerse sano: “Ya lo dijo Nietzsche: tras la muerte de Dios, la salud se eleva a diosa” (p. 46).
Asi, lo efimero de la vida produce justamente como reaccion, la histeria del trabajo, la
hiperactividad y la produccién: el mandato del rendimiento no corresponde a una sociedad mas
libre, sino mas bien, produce nuevas obligaciones.

En estalinea, y como alternativa a la voragine del rendimiento que hasta ahora se plantea,
Han (2012) propone la negatividad de la interrupcion, el acto de vacilar y detenerse, “...vacilar
es indispensable para que la accion no decaiga al nivel del trabajo” (p. 55). En relacion con esto,
postula que la sociedad ha olvidado la rabia y la ha sustituido por el enfado, el cual supone mas
docil, incapaz de potenciar cambio alguno. Por su parte, la rabia, implica para el autor una
interrupcion, un cuestionamiento del presente y la posibilidad de que algo nuevo se despliegue;
“El enfado es para la rabia lo que el temor para el miedo. A diferencia del temor, dirigido a un
determinado objeto, el miedo se refiere al Ser como tal. Comprende y quebranta foda la
existencia...” (pp. 56-57). En este punto, se sospecha que la traduccion acaso haya podido
traicionar, y que, con miedo, el autor se esté refiriendo a la angustia. La positivizaciéon de la
sociedad no da lugar, segun él, a sentimientos negativos como el miedo o la tristeza; estos son
eliminados o no son bien vistos, ni por la sociedad ni por los propios sujetos, ya que enlentecen
el proceso de aceleracion que a este sistema le interesa. Esto para el autor no es inofensivo, ya
que, siguiendo a Hegel, destaca que es precisamente la negatividad, la que mantiene llena de
vida la existencia. Mientras que, vinculado a la positividad y a la potencia del hacer, el autor
considera que, “La hiperactividad es, paradéjicamente, una forma en extremo pasiva de actividad
gue ya no permite ninguna accion libre” (p. 60).

Por otra parte, Han (2012) afirma que la sociedad, en pos del rendimiento y la actividad,
se esta convirtiendo en la sociedad del dopaje, y muestra preocupacion ante la postura de ciertos
cientificos a los que cataloga de serios, quienes consideran que es incluso una irresponsabilidad
no servirse de tales sustancias. Esto supone la tendencia actual de que no solo el cuerpo, sino
el ser humano en su totalidad se constituya en una maquina de rendimiento, con la finalidad de
alcanzar un funcionamiento y un rendimiento maximizado y sin alteraciones, parafraseando al
autor. A consecuencia de esto, la sociedad del rendimiento produce un agotamiento y cansancio
desbordante: “El exceso del aumento de rendimiento provoca el infarto del alma” (p. 72). Este
cansancio al que el autor refiere, es un cansancio a solas, que produce division y aislamiento,
destruye toda posibilidad de cercania y comunidad, en sus propias palabras. En contraposicion
a este cansancio, el autor recoge los aportes de Handke quien postula el cansancio elocuente,

31



cansancio que permite la aminoracién del Yo, y cuando esto sucede, “...la gravedad del Ser se
desplaza del Yo al mundo (...) mientras que el cansancio del Yo en cuanto cansancio a solas es
un cansancio sin mundo, que aniquila al mundo” (p. 74). Este cansancio que produce la
aminoracion del Yo, posibilita la demora y la detencién, “El cansancio profundo afloja la atadura
de la identidad” (p. 76); no refiere a un Yo agotado por la potencia positiva, sino un cansancio de

la potencia negativa, que resulta incluso inspirador para que algo del no-hacer, pueda devenir.

Imperativo de felicidad

Para continuar el desarrollo, e introducir al lector en lo que propiamente se denomina aqui
como imperativo actual de felicidad —imperativo que claramente encuentra su medio optimo en
la sociedad de rendimiento— se recogen los aportes de Béjar (2018), quien plantea de forma
contundente, que la cultura actual nos ordena ser felices, positivos. Es asi que este imperativo,
de ser feliz, 0 al menos aparentarlo, adquiere segun la autora, la forma de consejo o sugerencia
y se recibe de los vinculos mas cercanos, como la familia y las amistades, asi como también, de

vinculos mas lejanos. ElI optimismo supone ser una “..actitud necesaria y continua,
independiente de las circunstancias que se atraviesen” (p. 11). Es con el nacimiento del
pensamiento positivo en Estados Unidos, que la psicologia acapara, segun la autora, el concepto
de felicidad para inferirle una naturaleza exclusivamente psicolégica. La felicidad constituye asi,
una actitud, la disposicién de controlar la mente y el pensamiento, la capacidad de ser positivo;
La llamada psicologia positiva contemporanea sustituye la felicidad por términos mas neutros
como “positividad” y “bienestar subjetivo”, mas medibles, mas cientificos. Se ha eliminado por
completo el contenido moral del concepto. Lo importante es el relato en primera persona del sujeto
que tenga o carezca de la actitud correcta. De moldear ésta se encarga la autoayuda. (Béjar, 2018,
pp. 14-15)
Béjar (2018) analiza el imperativo de felicidad de forma discursiva, inspirada en El proceso
de civilizacion, de Norbert Elias, donde el autor estudia los modos de ser y estar de la nobleza a
través de los manuales de conducta de los siglos XVI y XVII, manuales que facilitan a los nobles
las nuevas normas de conducta, en su pasaje de guerreros a cortesanos. La autora parte
entonces de la idea de que, el género de la autoayuda, clave para la difusion del imperativo al
que refiere, es el equivalente actual de estos manuales de conducta que pretenden “domesticar”
a la poblacion en la salida del medioevo. Asi como estos manuales se apoyan en ciertos codigos,
como mantener el decoro frente al préjimo, y la regulacion de las necesidades naturales se
justifica en una legitimacion higiénica, parafraseando a la autora, “De igual manera, el codigo

positivo, que ordena que seamos optimistas, justifica sus mandatos a través de legitimaciones

32



basadas en la psicologia, la religién y la ciencia” (p. 15). La autora toma de Moskowitz la idea del
evangelio psicoterapéutico, que descansa en los siguientes principios: la felicidad es la meta por
excelencia de la vida; los padecimientos psiquicos tienen causas psicologicas, las causas
sociales, culturales, econémicas y politicas se dejan al margen. Por ultimo, tales padecimientos
son tratables, por tanto, no solo se puede, sino que se debe remediar la infelicidad: “Este ultimo
principio se ha convertido en una creencia generalizada y por tanto es casi invisible en una cultura
que nos ordena ser felices” (p. 17). Si la felicidad es entonces una cuestion de técnicas, quien no
la obtenga es el unico responsable, por no haber sabido aplicarlas. En este panorama, las
emociones negativas, segun la autora, como la preocupacion, la tristeza o la duda, son mal vistas
y controladas; esto produce intolerancia y rechazo social con quienes no se muestran felices. En
el contexto general de la individualizacién, la construccion de la propia identidad feliz aparece
como una eleccion, pero “En realidad, es un destino, una obligacién culturalmente insoslayable”
(p. 17).

Otra autora que realiza una critica importante al imperativo de felicidad es Ahmed (2019),
quien al igual que Béjar, problematiza los alcances y los efectos de la psicologia positiva. La
autora da cuenta de que existe cierto consenso, en diversos contextos, de que la felicidad es el
objeto de deseo humano. Pese a esta idea de la felicidad como anhelo, Ahmed afirma que “...no
necesariamente sabemos que queremos cuando anhelamos la felicidad” (p. 22). La felicidad,
segun ella, es el mandato que organiza el mundo. Esta concepcion de la felicidad como
construccion de ciertas realidades, es tomada por la autora de los trabajos queer, negros y
feministas que visibilizan, segun expresa, diferentes formas en que la felicidad se utiliza para
justificar situaciones de opresion. Ahmed afirma que la sociedad, en este momento, y desde hace
algunas décadas, se encuentra girando hacia la felicidad, en parte gracias a los aportes de la
cultura terapéutica y los libros de autoayuda, los cuales se apoyan en la psicologia positiva.
Incluso, la autora recoge la denominacion industria de la felicidad, donde “...la felicidad es algo
que se produce y consume a través de estos libros, y que acumula valor como una forma de
capital especifica” (p. 24). Los medios de comunicacién son los encargados, en la actualidad, de
difundir de forma saturada historias e imagenes de felicidad. Este viraje hacia la felicidad también
forma parte de algunas perspectivas politicas y de gobierno, es asi que, diferentes gobiernos
comienzan a introducir bienestar y felicidad como metas en sus propuestas, parafraseando a la

autora. La felicidad aparece como indicadora del progreso, “...es el nuevo indicador de
desempeio” (p. 25).

Las producciones actuales que abogan por la felicidad aparecen, segun Ahmed (2019),
bajo la categoria de ciencias de la felicidad; esta ciencia, “...supone que la felicidad esta “ahi
afuera”, que es posible medirla y que tales mediciones son objetivas” (p. 27). La autora afirma

33



que, bajo esta ciencia, se despliega la premisa de que las emociones son claras, transparentes,
y constituyen la base de la vida moral. Esto supone que las personas siempre saben como se
sienten, y que existe reciprocidad entre las cosas malas, que les hacen sentir mal, y las cosas
buenas que les hacen sentir bien. La ciencia de la felicidad se basa asi, en un modelo muy
especifico de subjetividad. La autora hace un llamado en este punto, a los estudios culturales y

psicoanaliticos, que, segun ella, podrian hacer interesantes aportes a este debate, “...en la
medida que ofrecen teorias de la emocién que, lejos de fundarse en un sujeto totalmente
presente ante si, lo piensan como una instancia que no siempre sabe que siente” (p. 28).

Ahmed (2019) considera que la ciencia de la felicidad es un tipo de conocimiento
performativo, ya que, cuando encuentra la felicidad en determinados lugares, los promociona
como buenos lugares. Por ejemplo, esta ciencia situa la felicidad en el matrimonio, el cual parece
ser el mas alto indicador de felicidad, junto con la familia y la comunidad. La crisis que se produce
a partir del mandato de ser feliz no se preocupa por cuestionar los ideales sociales, segun la
autora, sino que el imperativo de felicidad “...se articula cada vez mas en términos de un retorno
a los ideales sociales, como si lo que explicara esta crisis de la felicidad no fuera el fracaso de
dichos ideales sino nuestro fracaso en alcanzarlos” (p. 30). La psicologia positiva, que describe
la felicidad como un bien y como una responsabilidad, surge como respuesta, segun Ahmed, a
la tendencia general de la psicologia de abocarse al estudio del sufrimiento, a costa de la
felicidad. Esta idea, de hacer felices a las personas, resulta sensata para la autora, hasta cierto
punto:

No hay nada mejor, sin duda, que sentirse mejor, Quién no quiere sentirse mejor? ;No debe

acaso todo conocimiento ser transformador y responder a un impulso por mejorar los mundos y

las capacidades de vida de los individuos? Lo que esta en juego aqui es la idea de que es posible

conocer “de antemano” aquello que contribuira a mejorar la vida de las personas. (Ahmed, 2019,

p. 31)

Desde esta perspectiva, Ahmed (2019) recoge las caracteristicas que los mas
renombrados autores de la psicologia positiva proponen, caracteristicas que supuestamente
hacen a las personas mas proclives a ser felices, por ejemplo, estar casado, tener buen pasar y
mantenerse sano fisica y mentalmente. No se pretende profundizar en esto, basta con citar las
conclusiones de la autora al respecto: “El rostro de la felicidad, al menos segun esta descripcion,
se parece bastante al de una persona privilegiada” (p. 35). El problema con esto, de enaltecer
ciertas caracteristicas que hacen a las personas supuestamente mas felices, es que, para alentar
la felicidad, hay que alentar estas formas de vida; “De esta forma, la promocion de la felicidad se
convierte rapidamente en la promocion de ciertos tipos de familia” (p. 36). La autora concluye,

luego de analizar estos postulados, que “...el ser de la felicidad es burgués” (p. 38) y no pretende,

34



en este sentido, sostener la felicidad como algo indudablemente bueno, sino lo contrario. Asi,
denomina archivos de la infelicidad a sus reflexiones en torno a la negatividad que se le adjudica
a ciertas figuras politicas, “...feministas aguafiestas, queers infelices e inmigrantes melancolicos”
(p- 46). Sus reflexiones persiguen el fin de presentar la felicidad como problema, “...tirar del hilo
de la infelicidad, como si fuese destejiendo la felicidad, y las hebras de sus reclamos” (p. 47), asi

como también, abrir paso, hacer lugar, para que otros tipos de vidas puedan acontecer.

Reflexiones desde el psicoandlisis respecto a los imperativos actuales

En las siguientes paginas, en respuesta al lamado de Ahmed, se recogen algunos aportes
desde el psicoandlisis para contribuir a la reflexion en torno a este problema de la felicidad
impuesta. En esta linea, Tocho (2025) plantea, en consonancia con las autoras anteriores, la

“

problematica de la cultura terapéutica actual, que ofrece, segun ella, “...soluciones rapidas y
eficaces para volver a garantizar la adaptacion al mismo sistema que enferma” (p. 693). En su
lugar, el Psicoanalisis, segun la autora, es una practica de lo singular, que rescata la
particularidad del sujeto, a diferencia de las terapéuticas alineadas al discurso psicoldgico y

“

medico hegemoénico, que pretenden dirigir la cura “...hacia una estandarizacién de las
subjetividades” (p. 695). La autora comulga con lo que hasta ahora el presente desarrollo plantea,
tanto las ideas de Han sobre el rendimiento y la hiperproductividad, asi como también, el mandato
de felicidad que se expone aqui, a través de los aportes de Béjar y Ahmed, cuyas ideas también
son tomadas por Tocho. En este sentido, ante el malestar que lo anterior produce, se puede
observar, segun la autora, una variada oferta de soluciones,

...que van desde la indicacion de farmacos al engrandecimiento del yo, pasando por la

programacion neurolinglistica y el mindfulness. Es decir, practicas terapéuticas que se convierten

en recetas que apuntan a fortalecer la vertiente imaginaria del yo, intentando conquistar una ilusién
de completud y perfeccion. Frente a este sistema que oferta curas rapidas en pos de conseguir
una vertiginosa adaptacion al mismo sistema que enferma nos preguntamos ;Cémo es posible

abordar las subjetividades cuando todo pareceria apuntar a una terapéutica del yo? (Tocho, 2025,

p. 695).

La felicidad, segun Tocho (2025), se concibe “...como algo que se desprende de SER de
una determinada manera” (p. 696), cuestién que supone problematica, ya que deja asociada
imaginariamente esta idea de ser feliz con determinado modo de vida, y no con otros. Como
consecuencia de esto se producen, entre otros, fendmenos de discriminacion, segregacion, e
incluso la patologizacién de los modos de vida que no se ajustan a este ideal. Por otra parte,

como consecuencia también, se justifica la opresion a través del mérito y el esfuerzo individual,

35



con el riesgo, segun la autora, de responsabilizar y culpabilizar a aquellas subjetividades que no
logran alcanzar el ideal mencionado. La autora se pregunta entonces por las condiciones
socioecondmicas, materiales y de vulnerabilidad, productoras de padecimiento subjetivo. Se
pregunta, en esta linea, por la incidencia de los actuales escenarios en la produccion del
sufrimiento: “Bueno, nosotros consideramos que, desde esta logica, se produce una especie de
negacion y un borramiento de sentido en la medida en que algunas condiciones sociales no son
tenidas en cuenta como promotoras de malestar” (p. 697). El culto a la opresion, que culpabiliza
a los sujetos que no pueden sostenerla, junto con la promesa de felicidad, funcionan, segun la
autora, para justificar un mundo cada dia mas injusto; “Tal vez nuestra tarea como analistas no
tenga que reducirse a “rescatar a un sujeto” sino a cuestionar las estructuras y procesos multiples
qgue generan malestar” (p. 697).

En linea con esta problematica del SER que plantea Tocho, se recogen en los siguientes
parrafos algunas reflexiones de Bonoris (2022) acerca del sujeto del inconsciente y el individuo
de la modernidad, sobre quien cae el peso del imperativo que el presente desarrollo denuncia.
En esta linea, el autor retoma la idea lacaniana que sugiere que “Loco no es solo aquel que se
cree distinto de quien es, sino quien, basicamente, se cree quien es” (p. 150). Esto, para el autor,
precisa ser explicado, ya que todos los seres humanos se constituyen a partir de ciertas
identificaciones. En la locura sucede, segun lo que recoge Bonoris de los postulados lacanianos,
que las identificaciones se producen sin mediacion entre el sujeto y el ideal: “En pocas palabras,
loco es aquel que cree ser sin Otro” (p. 150). En este sentido, el loco es el sujeto que se cree
libre de la sujecién del Otro. El autor afirma que los vinculos entre la locura, asi planteada, y el
individualismo, son intimos y resultan imprescindibles para comprender los padecimientos del
sujeto moderno.

Bonoris (2022) comulga con algunas ideas que aqui se plantean, referentes a la muerte
de Dios y la caida de algunos de los principios que antafio ordenaron al mundo; si bien éstos
limitan, en la historia de la humanidad, las posibilidades de eleccion, le dan a la existencia cierto
sentido, que la supuesta libertad moderna no posee, parafraseando al autor. El Unico principio
que parece regir la vida en la modernidad, segun él, es el ideal de libertad, la develacion de una
verdad interior y propia que hay que llevar a cabo; asi se constituye el hombre moderno en si
mismo, en tanto yo. El autor afirma, en este sentido, que el individuo actual sufre un desborde de
modernidad:

...la tarea del psicoandlisis debe ser diagnosticar y curar ese “plus” de sufrimiento propio de

nuestra época (...) el psicoanalisis debe hacer del sufrimiento moderno un sintoma. Debe quebrar

la mentalidad antidialéctica de la cultura que tiende a reducir toda actividad subjetiva al ser del yo

36



y abrir las vias de sentido para recibir la verdad del deseo que se aloja en las fisuras del discurso.

(Bonoris, 2022, pp. 161-162).

Bonoris (2022) acuerda y recoge los aportes de Han respecto a la sociedad del
rendimiento, y afirma que el sujeto del rendimiento es un sujeto narcisista, incapaz de alejarse
de su propia imagen: “Elude la instancia de Otredad que le daria la posibilidad de vacilar en su
propio ser y encontrar un sentido a su padecimiento por fuera de si mismo” (pp. 168-169). Este
sujeto, segun el autor, se encuentra inevitablemente con la realidad de que sus esfuerzos son
insuficientes frente a sus propias exigencias. Pese a esto, no culpa a la época por los abusivos
requerimientos que le impone, sino a si mismo; asume asi, la responsabilidad de las dificultades
sistematicas, se convence de que sus resultados son Unicamente producto de su mérito personal,
parafraseando al autor. Bonoris afirma que, asi como la histeria puso en cuestion los ideales de
su época, la depresidn es la figura que pone en cuestion y denuncia en cierto sentido, los ideales
de la actualidad. El sujeto del rendimiento, segun él, se cree libre, “...y cree que con su libertad
puede hacer lo que quiera. Desde luego, querer no es poder, y el sentimiento de insuficiencia y
agotamiento se presenta casi indefectiblemente” (p. 172).

La depresion, y su contracara, la locura, son las que dominan, segun Bonoris (2022), la
subjetividad actual. Esto no quiere decir, para él, que las neurosis hayan desaparecido, sino que
esta atadura del ser al yo que plantea, crece a pasos agigantados. En este sentido, el autor
afirma que el interés por el sentido del sintoma se sustituye actualmente por la cura farmacoldgica
y la restitucion de la “normalidad”. Las practicas psi de la actualidad desacreditan, segun él, la
practica psicoanalitica: “Lo importante es que la cosa marche, que nada ni nadie ponga palos en
las ruedas” (p. 177). El psicoanalisis por su parte, apuesta por el sujeto, parafraseando al autor,
revela que el padecimiento psiquico no se debe a la falta de adaptacion a la realidad, sino al
exceso de ésta. El analista no puede ignorar las elevadas exigencias culturales que padecen los
sujetos, en su intento por comprender y curar el malestar subjetivo de la neurosis: “Si pretende
subsistir, el psicoanalisis debe ser una practica de resistencia a los imperativos de nuestra época”
(p. 177).

Angustia: afeccion anticapitalista

Para finalizar este apartado, y en consonancia con lo que el presente desarrollo pretende
destacar, respecto al potencial subversivo de la angustia, se recogen los aportes de Percia
(2010), quien propone, en su libro titulado Inconformidad arte politica psicoanélisis, que la
angustia puede ser considerada, en la sociedad actual, como una afeccion anticapitalista. En

este sentido, el autor denuncia que el potencial emancipador del afecto al que se hace referencia,

37



se ve opacado, se oculta, detras del uso que en la actualidad se le da al término. Es asi que,
segun él, la figura del capitalismo aparece disfrazada en el discurso contemporaneo “...como
sociedad, mercado, sistema, realidad, mundo...” (p. 209), mientras que la angustia, por su parte,
representa todos los pesares; “Se confunde angustia con ansiedad, tristeza, frustracion,
nostalgia, temor, consternacién...” (p. 209). Este fendmeno, segun el autor, de confundir la
angustia con todas las pesadumbres, es lo que le esta quitando al afecto su potencial
emancipador, “...y las figuras que evitan nombrar al capitalismo, ocultan la injusticia histérica del
presente desgraciado” (p. 209).

Percia (2010) plantea que el amor, asi como la amistad, y la comunidad, constituyen
complicidades anticapitalistas “...cuando escapan de la locura de los propietarios...” (p. 212), ya
gue cuando la posesidn amorosa aspira a cierta completud, provoca, segun el autor, reacciones
hostiles. En su contraparte, la experiencia del amor puede suponer también un hueco, lugar vacio
en el que dos, que se saben incompletos, se encuentran, sin la aspiracién de completar nada;
“El amor es felicidad, pero desembarazado de la experiencia de la angustia, es mueca congelada
de una posesion sin vida” (p. 212). La emergencia de la angustia puede habilitar, segun el autor,
el trazado de otras rutas, la construccion de experiencias de amor, amistad y comunidad, no
gobernadas por la Iégica del capital.

Los cuerpos angustiados de nuestra cultura aprenden a calmarse (de eso que no saben) teniendo

algo: juguetes, personas, dinero, objetos, bienes, talento, prestigio. EI apoderamiento es casi el

unico remedio ofrecido al amor que, asustado, no imagina otras formas de felicidad. El capitalismo
fabrica vidas poseidas. Los poseidos, sin embargo, no se sienten infectados por ese poder, sino

sujetos libres. (Percia, 2010, p. 214)

En esta linea, Percia (2010) propone que la angustia, se encuentra intrinsecamente ligada
a la vida humana y supone para el autor, soledad y silencio. Este vacio, producto de la angustia,
es lo que permite desplegar el deseo, deseo que no busca poseer, sino que constituye la accion
misma de buscar, parafraseando al autor. El deseo, segun él, no se posee, “...se da o se aloja,
provisorio, en su paso hacia lo otro. El deseo conjuga inconformidad” (p. 215). Es asi que, el
autor propone la inconformidad como una infinita vision de posibilidades, mientras que su
contracara, el conformismo, constituye la aniquilacion de lo anterior. En el orden del conformismo,
el autor plantea que la religion constituye uno de sus representantes, rodea a la angustia y la
reduce a un necesario padecimiento para el acceso al paraiso. En este sentido, retoma los
postulados marxistas que advierten que la misma constituye un consuelo para el pueblo, y un
adormecimiento de cualquier posibilidad de protesta. La religion es asi considerada como
analgésico de los pobres, quienes no acceden al jugo de amapolas, conformandose con

creencias magicas que prometen la proteccion celestial: “La formula que decia que /a religion es

38



el opio del pueblo, advertia sobre la extraordinaria funcion de ese remedio para los pobres” (p.
218). El autor recoge la advertencia marxista, de que el capitalismo utiliza esto a su favor, y
plantea que el problema de las izquierdas, desde entonces, es “...pensar politicas del deseo no
negadoras de la angustia, que sean tan poderosas como las férmulas de felicidad que ofrecen
las religiones y el capitalismo” (p. 219).

Por otra parte, Percia (2010) propone a la angustia en el orden de la inconformidad, y
afirma que no es posible la existencia de la cultura sin malestar, asi como no es posible concebir
una experiencia de si, sin conflictos: “Malestar y conflictividad son las tormentas del deseo” (p
224). La ilusién de las curas quimicas, supresoras de la conflictividad, anuncian para el autor, el
terror de un mundo despojado de angustia; para él, estar mal no es lo mismo que ser gozado por
el malestar. El autor considera que la vida humana busca emanciparse del malestar, pero que
esto no supone suprimirlo, “...sino impedir que el malestar se apropie del excedente de goce
disponible en nuestras existencias” (p. 224). La conflictividad para Percia es la experiencia de la
angustia, es, no una manera del ser, sino un estado, estado que permite el pasaje para que lo
que es, sea, parafraseando al autor. En la actualidad, el rechazo y la mala prensa de la angustia
suponen, para él, una herramienta disciplinar del capitalismo. Los angustiados, evitan la
experiencia de la angustia y entregan, a cambio de calmantes, sus existencias; “El capitalismo
nos persuade (ahi en donde cada cual se enfrenta a ese objeto sin consistencia, que Lacan llama
objeto a) del ahorro de angustia que significa someterse a un significante amo. La sujecion
conveniente” (p. 225). En este sentido, el autor plantea que, sin angustia, o sin inconformidad,
los seres humanos estan perdidos, delegados a los dioses, amparados bajo el ala de un amo,
confiados a una tutela que les promete la salvacion.

La angustia ya no es, segun el Percia (2010), lo que otrora fue, la escuela del alma,
escuela que en los siglos pasados produjo enamorados, locos, artistas, filésofos, intelectuales y
revolucionarios. La angustia hoy es, segun el autor, un agujero, agujero que se quiere evitar, y
alli esta el capitalismo listo para colmarlo: “El capitalismo disfruta de las existencias insatisfechas,
prefiere a los angustiados que se vuelven neurdticos y consumistas, apaticos y escépticos, locos
y suicidas; antes que a esos seres incontrolables que (por momentos) posan sus pies en
superficies de inconformidad” (p. 226). Pero la angustia, sostiene Percia, no cae siempre rendida
frente a los objetos que ofrece el mercado, por tanto, asi como puede ser razon de esclavitud,
también puede expresar el deseo de emancipacion de las ldgicas impuestas. La inconformidad
constituye para el autor, la enfermedad de la civilizacion para la cual no existe remedio, diferente
a la insatisfacciéon, para la cual afirma, existe una farmacia entera. Es a través de la
medicalizacion que el capitalismo intenta controlar la insatisfaccién, pero, muy a su pesar, “...el
sentido que la vida humana clama, repone inconformidad: potencia de lo venidero. Hay formas

39



inscriptas en nuestra sensibilidad y en nuestro pensamiento, lo sepamos o no. Inconformidad,
sensibilidad que se escabulle de lo tallado” (p. 227), que llama, en palabras del autor, a lo politico.
Mientras que la insatisfaccién, para él, responde a la posesion, la inconformidad como tal, se
vincula al deseo: “Inconformidad que no obra, engendra pestilencia; angustia que no se habita,
extiende el desierto” (p. 228).

Por ultimo, Percia (2010) plantea que el capitalismo actual ofrece variadas alternativas de
consumo para calmar, provisoriamente, las pulsiones que él mismo propicia. En este sentido,
aprovecha la insatisfaccion humana y promete objetos que la calman; esta insatisfaccién, en
palabras del autor, es una invencion del capitalismo para que su poder se multiplique. La
inconformidad por otra parte, significa para Percia, el hormigueo que sefiala la presencia de la
angustia: “La angustia, cuando no queda capturada por la insatisfaccién, estalla como potencia
indignada. La indignacién aloja angustia en estado de lucha y revuelta” (p. 229). Es asi que, el
psicoanalisis inquieta aun en la actualidad, segun el autor, porque aloja las existencias
angustiadas, porque habilita la puesta en palabras del afecto al que se hace referencia, porque
escucha lo inescuchable. Interesa el psicoanalisis, en la actualidad, como politica y arte del obrar
del deseo, “...pero la potencia deseante no es sin la herida de la muerte y la angustia. No es sin
inconformidad. Alli reside la diferencia entre la potencia del deseo y la prepotencia de la
conformidad” (p. 232).

REFLEXIONES FINALES

Se retoman, para finalizar, los puntos centrales que la presente monografia pretendia
abarcar: una aproximacién a la tematica de la angustia, desde el psicoanalisis, que permitiera
destacar el vinculo de ésta con la posibilidad de desplegar el deseo, asi como también, su
potencialidad para hacer frente, o para al menos cuestionar, las exigencias actuales vinculadas
a la felicidad, con sus lamentables consecuencias. Se pudo constatar, partiendo de los ultimos
desarrollos freudianos acerca de la angustia como sefial del yo, ante los peligros pulsionales que
propician la represion, que para este autor la angustia carecia de objeto. La angustia para Freud
se habria generado como reaccién frente a un estado de peligro y desvalimiento frente al mismo,
siendo la experiencia del nacimiento el arquetipo de las pérdidas posteriores: la pérdida del objeto
madre, la pérdida de amor por parte del objeto, la angustia de castracion y la angustia superyoica,
que seria analoga a la anterior. En las neurosis, las y los sujetos quedarian fijados a los modos
de manifestacion de angustia de las mencionadas situaciones, y la reproducirian, quizas de forma

inadecuada, frente a nuevos escenarios.

40



Por su parte, Lacan retoma en cierto sentido la pérdida de objeto propuesta por Freud en
las diferentes fases del desarrollo psiquico, y refiere a éstas como las degradaciones de la vida
amorosa. La angustia, segun el autor, vendria a sefialar ciertos momentos de corte o separacion
en el vinculo con el Otro, lo que habilitaria la constitucién de las y los sujetos; pero para él, a
diferencia de Freud, la angustia no seria sefial de la pérdida de objeto, sino de su inminencia.
Los momentos de corte que fueron sefalados, se vinculan a lo postulado por Lacan referente a
la angustia como sefial de que el goce del Otro ha desbordado al sujeto; el goce, entendido por
el autor como los flujos pulsionales que escapan a la regulacién del principio del placer, alterando
el equilibrio del sistema psiquico. Lo anterior conviene explicarlo. Alo largo del desarrollo se pudo
llegar a comprender, que Lacan propone que, en la medida en que las y los sujetos se van
dividiendo en su relacion con el Otro, inevitablemente, a través del lenguaje, se produce un resto,
que es lo que él conceptualiza como objeto a. Este objeto, no investido, anterior al objeto comun,
se pierde para siempre, y habilita la hiancia, el lugar de la falta que posibilita el despliegue del
deseo. El objeto a seria entonces, el objeto tanto de la angustia, cuando ocupa el lugar de la
falta, asi como también, el motor del deseo, deseo inalcanzable que mueve la existencia. Lacan
afirma que, si la angustia es sefial del yo, seria una sefial del yo ideal; esto invita a reflexionar
respecto a los ideales que el gran Otro de la actualidad promociona, y como a través de ellos
goza a las y los sujetos. La superacion de la angustia, segun él, tendria que ver con que las y los
sujetos puedan nombrar al Otro, vislumbrar sus sujeciones, para que, quizas, algo nuevo pueda
acontecer. Lacan propone que la angustia sefalaria un momento de interrupcion en el
sostenimiento de la libido, y en tanto considera que la libido es la presencia como tal del deseo,
parafraseandolo, se llega aqui a la conclusion de que convendria mas bien oirla, que medicarla.

Luego de exponer los que aqui se entendieron como los mas pertinentes aportes de
Freud y Lacan respecto a la angustia, mas pertinentes por lo que el presente desarrollo pretendia
destacar, se expuso sobre la sociedad del rendimiento actual, propuesta por Han. Esta sociedad,
constituye el medio 6ptimo para que el imperativo denunciado aparezca mas como un deseo
genuino de las y los sujetos modernos, y no como una orden u obligacién que se les impone
desde poderes invisibles, que se les escapan. Si se consideran, en esta linea, los aportes de
Agamben, respecto a que un poder no se extingue tanto por su desobedecimiento, sino cuando
cesa de dar 6rdenes, se puede ver como el capitalismo actual ha disfrazado las 6rdenes de
sugerencias, sugerencias que son aceptadas y promulgadas por las mismas personas que las
padecen: victimas y verdugos en simultaneo. Las y los sujetos de la actualidad se creen mas
libres que nunca, y esa creencia parece constituir el velo mas espeso, velo que impide reconocer
los poderes que las y los gozan, y también enferman. El imperativo de felicidad trabajado aqui
desde diferentes autoras, y promulgado por la psicologia positiva, se edifica sobre la idea de que

41



el malestar es una cuestion exclusivamente psicoldgica, por tanto, se desprende que cada quien
tiene la capacidad, y la responsabilidad de estar bien, y de ser funcional, por supuesto. La
tristeza, la rabia, la angustia, no le sirven al capitalismo, por tanto, son medicadas. Las causas
sociales y culturales del malestar quedan en este panorama, totalmente invisibilizadas, y desde
aqui se entiende, que hacia alli se debe virar la atencion si se pretende, de algun modo, habilitar
espacios de atencion que contemplen a las y los sujetos deprimidos, quemados, angustiados,
alojando su malestar y no silenciandolo. La angustia en la actualidad no hace mas que denunciar
un sistema que, con voracidad, esta consumiendo la existencia.

Con este afan de funcionalidad, alegria y superrendimiento, la psicologia positiva avanza,
y el psicoanalisis es visto con muy mala cara. Pero desde aqui cabe preguntarse, a partir de lo
que denuncia Tocho, por ejemplo, ;de qué sirve una practica que modela el sufrimiento de
quienes recibe, para devolverles cierto grado de funcionamiento normal y anterior, para
incorporarlos nuevamente al mismo sistema que les enferma? En este panorama, la angustia,
asi como fue planteada por Percia, en el orden de la inconformidad, y la practica psicoanalitica
como un espacio que aloja a las y los afectados por este afecto, valga la redundancia, parece
ser una opcidon mas humanizadora, menos regida por las logicas voraces del capital. El
psicoanalisis no pretende devolver la normalidad perdida, sino mas bien, pretende que surjan
nuevas preguntas acerca del malestar, para que algo del orden del deseo, como motor de la vida,
pueda desplegarse; quizas pretende el trazado de inexploradas rutas, rutas que tal vez permitan
que otros mundos puedan acontecer. El Psicoanalisis en su surgimiento, tal como expresa
Bonoris, sirvié para visibilizar y denunciar como la cultura propiciaba ciertos malestares y
producia ciertas enfermedades; aqui se considera que, en la actualidad, tiene la misma
responsabilidad, y junto con la angustia que aloja, la misma potencialidad de subversion.

Paradéjicamente, esta monografia germina y se desarrolla no sin temor, por parte de
quien escribe —sabiéndose inevitablemente atravesada por los discursos que pretende criticar—
de caer en un abordaje frivolo de la angustia, siendo que, en la actualidad, tantas personas sufren
por el desborde de este afecto. Pero habiendo llegado al final del recorrido que aqui se propone,
cabe preguntarse, ¢ es realmente el afecto lo que genera sufrimiento? Si en esta época, la moda
impuesta es romantizar la explotacién de una o uno mismo, en pos de cumplir con los imperativos
que aqui se denuncian, quizas, desde la vereda de enfrente, romantizar la angustia y destacar

su potencial subversivo, no suponga después de todo, ser tan mala empresa.

42



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agamben, G. (2011). ;Qué es una orden? En Teologia y Lenguaje: Del poder de Dios al juego

de los nifios. Charla en Kingston University.

Ahmed, S. (2019). Introduccidén: ¢Por qué la felicidad? ¢ Por qué ahora? En La promesa de la
felicidad. Una critica cultural al imperativo de la alegria. Buenos Aires. Editorial Caja

Negra. Primera edicion.

Béjar, H. (2018). Introduccion. En Felicidad: la salvacién moderna. Madrid. Editorial Tecnos
(Grupo Anaya, S.A.).

Bielli, A., Bacci, P, Bruno, G., Calisto, N., Navarro, S. (2015). Estereotipia social en los
profesionales de la salud publica de Uruguay acerca del uso de benzodiazepinas. En
Psicologia em Pesquisa, vol. 9, n° 2, pp. 159-169. do0i:10.5327/Z21982-
1247201500020006

Bielli, A., Bacci, P., Bruno, G., Calisto, N., & Navarro, S. (2019). Ansiedad y vida cotidiana como
blancos farmacolégicos en Uruguay 2013-2015. En Psicologia & Sociedade, 31, e176766.
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2019v31176766

Bielli, A., Bacci, P., Bruno, G., Calisto, N., Navarro, S., Predebon, L., Rodriguez, V. (2021). “Yo
soy cronico”: nuevas identidades psicofarmacolégicas. Conferencia: Primer Congreso
ESOCITE-LALICS 2021: Ciencia, Tecnologia e Innovacion frente a los problemas de la

region. Universidad Auténoma Metropolitana. Ciudad de México.

Bonoris, B. (2022). Locura y depresion en la modernidad. El sujeto de la ciencia y la atadura en
el ser. En El nacimiento del sujeto del inconsciente. Buenos Aires. Editorial Letra Viva.
Cuarta edicion.

Freud, S. (1926). Inhibicién, sintoma y angustia. Obras completas, XX, Amorrortu Editores, 1979.

Han, B-C. (2012). La sociedad del cansancio. Barcelona. Coleccion Pensamiento Herder.

Editorial Herder. Primera edicion.

43



Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan: libro 10. La angustia. Paidés, 1962-1963.

Lacan, J. (2007). El seminario de Jacques Lacan: libro 11. Los cuatro conceptos fundamentales

del Psicoanalisis. Paidos, 1964.

Novas, M. (2015). Las actuaciones en la transferencia psicoanalitica. [Tesis de maestria, Facultad
de Psicologia, Universidad de la Republica, Montevideo]. Recuperado de
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui’handle/20.500.12008/4878

Novas, M. (2024). Lugar del humor en la teoria y la practica del psicoanalisis. [Tesis de doctorado,
Facultad de Psicologia, Universidad de la Republica, Montevideo]. Recuperado de
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui’handle/20.500.12008/45006

Percia, M. (2010). Angustia: afeccion anticapitalista. En Inconformidad arte politica psicoanalisis.

Lanus. Ediciones La Cebra.

Tocho, J. (2025). Imperativo Posmoderno. Nuevas promesas de felicidad. Primer Congreso
Internacional de Psicologia. Universidad Nacional de la Plata. Noviembre 2023.
Recuperado de https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/177896

44


https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/4878
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/45006

