
 
  

  

   

 
 

 

 

 

 

LA ANGUSTIA Y SU POTENCIAL SUBVERSIVO FRENTE AL 

IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD: 

UNA APROXIMACIÓN DESDE EL PSICOANÁLISIS 

 

 

TRABAJO FINAL DE GRADO 

 

Monografía 

 

UNIVERSIDAD DE LA REPÚBLICA 

 

Facultad de Psicología 

 

 

 

Estudiante: Mariana Barón 

Tutor: Dr. Marcelo Novas 

Revisora: Dra. Verónica Pérez Horvath 

 

 

 

 

Montevideo, Uruguay 

2025 



1 

 

ÍNDICE 

 

RESUMEN……………………………………………………………………………………………….2 

PALABRAS CLAVES……………………………………………………………………………………2 

INTRODUCCIÓN………………………………………………………………………………………..2 

LA ANGUSTIA SEGÚN FREUD: TRES MOMENTOS EN SU TEORIZACIÓN…………………..4 

Inhibición, síntoma y angustia………………………………………………………………………....5 

LA ANGUSTIA SEGÚN LACAN: NO SIN OBJETO Y SEÑAL DE LO REAL……………….........9 

El deseo del Otro: el sujeto barrado y su resto…………………………………………...…….…...11 

La función de la falta y la función del corte…………………………………………………………..12 

Los objetos parciales y la constitución del objeto a…………………………………………...........16 

La angustia, señal de lo real…………………………………………………………………………...23 

IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD: LA ANGUSTIA Y SU POTENCIAL SUBVERSIVO…..25 

¿Qué es un imperativo?..............................................................................................................25 

La sociedad del rendimiento…………………………………………………………………………...29 

Imperativo de felicidad………………………………………………………………………………….32 

Reflexiones desde el psicoanálisis respecto a los imperativos actuales……………………..…..35 

Angustia: afección anticapitalista……………………………………………………………………...37 

REFLEXIONES FINALES……………………………………………………………………………...40 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS…………………………………………………………………..43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

RESUMEN 

 

En primer lugar, se aproxima a lectoras y lectores a algunos de los puntos más destacados 

referentes a lo desarrollado por Freud y Lacan acerca de la angustia. Se señalan tres momentos 

dentro de la obra freudiana respecto a este afecto, haciendo mayor énfasis en el tercer momento 

de su teorización. Respecto a lo desarrollado por Lacan, se recoge especialmente su 

planteamiento de que la angustia no es sin objeto, y que este objeto está íntimamente ligado a 

la posibilidad de desplegar el deseo, así como también, su consideración de la angustia como 

señal de lo real. Por último, se exponen aportes que dan cuenta de los efectos negativos del 

imperativo de felicidad, en la sociedad actual del rendimiento. Se consideran así, algunas críticas 

desde el psicoanálisis al respecto, las cuales permiten destacar el potencial subversivo de la 

angustia frente a la felicidad impuesta y sus correlativas consecuencias para las y los sujetos. 

 

PALABRAS CLAVES 

 

Angustia – Psicoanálisis – Imperativo de felicidad – Subversión 

 

INTRODUCCIÓN 

 

El presente desarrollo se enmarca en la propuesta de Trabajo Final de Grado, para la 

obtención del título de Licenciada en Psicología, de la Universidad de la República. Con tal 

motivo, se propone un trabajo monográfico de aproximación a la temática de la angustia, desde 

el marco teórico del psicoanálisis; se revisan los principales postulados freudianos y lacanianos 

acerca de este afecto, con el fin de obtener una mayor comprensión del mismo y de aquello que 

señala. Este acercamiento a la angustia se realiza también, con la intención de reivindicar, de 

algún modo, el valor de la misma, en relación con la capacidad deseante de las y los sujetos, y 

con la posibilidad de poner este deseo en marcha. Se espera, en este sentido, que el presente 

desarrollo constituya una crítica al discurso imperante de felicidad actual, que exige respecto a 

la angustia, su silenciamiento. 

El resto siempre es, en el destino humano, fecundo. La escoria es el resto extinguido. En este 

caso, el término escoria se emplea de modo completamente negativo. Apunta a esa verdadera 

regresión que puede producirse en el plano de la teoría del conocimiento psicológico, en la medida 

en que el analista se encuentra colocado en un campo del que solo puede huir. Busca, entonces, 

seguridad en teorías que se ejercen en el sentido de una terapéutica ortopédica, que tienden al 

conformismo, que procuran al sujeto un acceso a las concepciones más míticas de la happiness. 



3 

 

Esto, unido al manejo sin crítica del evolucionismo, constituye el ambiente de nuestra época. La 

escoria, en este caso, son los propios analistas, no otra cosa —pese a que el descubrimiento del 

inconsciente es todavía joven, y constituye una oportunidad sin precedentes de subversión. 

(Lacan, 2007, p. 141) 

El pasaje por la Práctica Clínica de Graduación de quien escribe, deja en evidencia una 

epidemia de cuadros psicosomáticos y una sobreabundancia de diagnósticos y etiquetas para 

pensar a las y los sujetos. Sumado a esto, la alta medicalización de los malestares psíquicos, así 

como también, las violentas exigencias actuales de responsabilidad y voluntad individual, de 

poder con todo, de estar siempre bien, son elementos que se encuentran en los motivos de 

consulta de forma alarmante. El grupo de investigación Saberes Psi y Psicofármacos, 

perteneciente a Facultad de Psicología Udelar, trabaja incansablemente para dar cuenta de esta 

problemática respecto a la medicalización del malestar psíquico, y las subjetividades que esta 

práctica produce. En relación a la denominación que hacen los establecimientos de salud, 

respecto a la categoría de crónico (la cual habilita que la o el usuario pueda retirar cierta 

medicación en un plazo de pocos meses con menores impedimentos burocráticos), Bielli et al. 

(2021) sostienen, que la misma contribuye a la asunción por parte de las personas de una cierta 

cronicidad del malestar psíquico, y de una identidad que se vincula a un consumo de medicación 

sin interrupción. La prescripción desmedida por parte de las y los profesionales supone, según 

ellas, “…una forma de dar una respuesta terapéutica cuando no se tienen otras alternativas como 

es el caso de largas listas de espera para el acceso a un tratamiento psicológico” (p. 3). Las 

benzodiazepinas, fármacos utilizados para el tratamiento de la ansiedad, con potencial aditivo, 

son una de las primeras elecciones de tratamiento en estos cuadros donde la angustia se 

manifiesta o, dicho de otra forma, donde la angustia se confunde con la ansiedad. Bielli et al. 

(2015) afirman que Uruguay presenta niveles elevados de consumo y dependencia de este 

fármaco, y que los profesionales de la salud ubican esta problemática del uso abusivo en la 

conducta de los pacientes, “Mientras que en la literatura internacional ésta se atribuye a la base 

química del fenómeno propio de las características de la sustancia…” (p. 163). En esta línea, 

Bielli et al. (2019) recogen a partir de sus investigaciones que, a la hora de la prescripción, los 

profesionales tienen presentes, entre otros, el vínculo entre la ansiedad y el desempeño, esto es, 

la capacidad de funcionar de las personas. La ansiedad se transforma en patológica, según las 

autoras, cuando los sujetos no pueden cumplir con su deber de funcionamiento social, “…este 

deber de funcionamiento social es uno de los argumentos centrales para convertir las dificultades 

de desempeño en blanco farmacológico y fundamentar el uso de benzodiazepinas” (p. 12). Otra 

cuestión que recogen las investigadoras, es la relación entre la prescripción de estos fármacos y 

las difíciles situaciones socioeconómicas de quienes consultan, lo que deriva en las “hipótesis 



4 

 

sociológicas” del personal médico para explicar este fenómeno masivo de cuadros de ansiedad 

patológica; pero a pesar de esto, “…no son respuestas sociales a las que van a recurrir los 

profesionales para erradicar la ansiedad, sino respuestas farmacológicas” (p. 12). 

En la vorágine del presente, como queda aquí asentado, no hay lugar para la angustia, 

se la medica de forma alarmante, se la evita, se la silencia, y la angustia brota por doquier. Es 

imperativo encontrar, o reencontrar, en la práctica, formas de hacer con ella; formas que habiliten 

a las y los sujetos a acogerla, y así rebelarse contra los discursos que las y los enferman. 

 

LA ANGUSTIA SEGÚN FREUD: TRES MOMENTOS EN SU TEORIZACIÓN 

 

Novas (2015) plantea en su tesis de maestría una conceptualización de la angustia en la 

obra freudiana de tres momentos, al contrario de lo que comúnmente se suelen considerar como 

dos teorizaciones en torno a este tópico. El autor se embarca en una exhaustiva búsqueda a lo 

largo y ancho de toda la obra a la que se hace referencia, para dar cuenta de estos tres 

momentos, los cuales se hallan desperdigados, por así decir, en las diferentes producciones de 

Freud; lo motiva el fin de “...caracterizar la angustia como dimensión ineludible en un tratamiento 

psicoanalítico” (p. 59). El primero de estos tres momentos, según él, es cuando Freud 

conceptualiza las neurosis de angustia disociando las mismas del fenómeno de la transferencia 

psicoanalítica, en tanto que aquí, la angustia es considerada como “...la descarga natural de la 

tensión ocurrida por la falta de satisfacción sexual, entonces no habría tratamiento a nivel 

psíquico para esta situación, lo recomendable sería una actividad sexual plena que evitase estos 

trastornos” (p. 60). Las neurosis de angustia, entendidas como neurosis actuales, son 

consideradas nosográficamente diferentes a las psiconeurosis, el origen del conflicto en una y 

otra se halla en diferentes lugares; en el caso de las primeras se trata de una perturbación actual, 

y las segundas se remontan a sucesos traumáticos de la infancia de quien las padece. Esta 

diferenciación no se sostiene, afirma el autor, como consecuencia de los avances en los trabajos 

freudianos: 

La clínica le enseñará a Freud que la satisfacción sexual no alcanza para curar la neurosis de 

angustia y esto propiciará la aparición de la fantasía en su teoría, que desplaza la teoría traumática 

y explica el lugar del complejo de Edipo (y concomitantemente el complejo de castración) que 

comienza a esbozarse en su producción. (Novas, 2015, p. 61) 

Este pasaje de las consideraciones freudianas acerca de la angustia como descarga 

somática natural, producto de la excitación libidinal no canalizada en la actividad sexual, a la 

angustia pulsional como consecuencia de la represión de ciertas fantasías inconscientes, da 

lugar a lo que Novas (2015) propone como el segundo momento. Comúnmente, se conoce este 



5 

 

segundo momento cómo la primera teoría freudiana de la angustia, vinculada a la primera tópica 

que desarrolla Freud del aparato psíquico. Por último, el tercer momento, o segunda teorización 

freudiana de la angustia, vinculada a la segunda tópica del aparato psíquico, dónde ya no es la 

represión la que causa la angustia, sino precisamente lo contrario. La propuesta freudiana 

desarrollada en 1926, titulada Inhibición síntoma y angustia, se considera en los siguientes 

párrafos y da cuenta de este tercer momento: “...se mostrará con mayor contundencia el peso 

del complejo de castración en relación a la angustia, y cómo la angustia es angustia de 

castración” (p. 60). 

 

Inhibición, síntoma y angustia 

 

Las concepciones de Freud (1926) acerca de la angustia dan un giro interesante, tal como 

aquí se anuncia, respecto a lo desarrollado hasta el momento. En un intento por distinguir la 

angustia del fenómeno de inhibición y del síntoma, afirma que la inhibición está ligada a la 

limitación de las funciones yoicas “...sea por precaución o a consecuencia de un 

empobrecimiento de energía” (p. 86); y el síntoma al inicio de un proceso patológico, “...el síntoma 

es indicio y sustituto de una satisfacción pulsional interceptada, es un resultado del proceso 

represivo” (p. 87). Freud plantea que el yo, recibe excitaciones no solo de afuera sino también 

desde dentro, las cuales regula mediante el principio de placer; esto lo lleva a preguntarse de 

dónde proviene la energía utilizada para emitir la señal de displacer:  

Aquí nos orienta la idea de que la defensa frente a un proceso indeseado del interior acaso 

acontezca siguiendo el patrón de la defensa frente a un estímulo exterior, y que el yo emprenda el 

mismo camino para preservarse tanto del peligro interior como del exterior. (Freud, 1926, p. 88)  

Freud (1926) afirma entonces que, así como a raíz de un peligro externo el sujeto 

emprende el intento de huida, para el caso de los peligros internos, la represión equivale a este 

intento de huida: el yo quita la investidura del representante de la pulsión a reprimir, y a partir de 

este movimiento se produce la señal de displacer, percibida como angustia. Pero esta angustia, 

en palabras del autor, “...no es producida como algo nuevo a raíz de la represión, sino que es 

reproducida como estado afectivo siguiendo una imagen mnémica preexistente” (p. 89). En este 

punto, tiene en consideración el acto del nacimiento como primer vivencia de angustia, pese a 

recomendar que no se debe sobrestimar este nexo. 

Para adentrarse en el tema de la angustia, al que siente como pendiente, Freud (1926) se 

dispone a revisar la zoofobia infantil de Hans a los caballos. Respecto a este caso expresa: “La 

incomprensible angustia frente al caballo es el síntoma; la incapacidad para andar por la calle, 

un fenómeno de inhibición, una limitación que el yo se impone para no provocar el síntoma-



6 

 

angustia” (p. 97). Es así, que el miedo a que el caballo lo muerda se muda en angustia, razón 

por la cual, en análisis posterior, llega a la conclusión de que la fobia se constituye como intento 

de solucionar el conflicto edípico de estar enamorado de su madre y querer eliminar al padre, por 

tanto, también teme sus represalias. Esta angustia que siente frente al padre, se muda de éste 

al caballo, lo que la convierte en neurosis. Este desplazamiento, según Freud, es lo que se 

constituye como síntoma. Estas conclusiones respecto a la angustia en la zoofobia, lo llevan a 

replantearse sus primeros desarrollos; expresa que parece quedar evidenciado en estos casos, 

que no es la represión lo que produce la angustia, sino lo contrario, produciendo el pasaje al que 

se hace referencia en los párrafos anteriores, entre el segundo y tercer momento de su 

teorización. Afirma al respecto:  

...tan pronto como discierne el peligro de castración, el yo da la señal de angustia e inhibe el 

proceso de investidura amenazador en el ello; lo hace de una manera que todavía no inteligimos, 

por medio de la instancia placer-displacer. Al mismo tiempo se consuma la formación de la fobia. 

(Freud, 1926, p. 119) 

Esto le indica al autor, que se puede considerar a la fobia como una proyección: sustituye 

el peligro pulsional interior por uno exterior, lo que da la ventaja de protegerse de él mediante el 

mecanismo de huida, el yo se protege de la angustia por medio de una evitación o inhibición. 

Freud (1926) define esta angustia cómo angustia señal a diferencia de la angustia realista. En 

esta línea, considera las neurosis traumáticas, en las cuales afirma, que la angustia está 

vinculada a la muerte o a la supervivencia, pero que funciona como análoga a la angustia de 

castración: “...la situación frente a la cual el yo reacciona es la de ser abandonado por el superyó 

protector —los poderes del destino—, con lo que expiraría ese su seguro para todos los peligros” 

(p. 123). 

Freud (1926) postula que la angustia considerada como señal-afecto puede estar dando 

cuenta también del peligro percibido ante una pérdida, y esto lo vincula nuevamente con la primer 

vivencia de angustia, la del nacimiento, en tanto separación de la madre, angustia que se repite 

como arquetipo en las pérdidas posteriores. Pero afirma que esta concordancia cae ante el hecho 

de que, en el nacimiento, el bebé (plenamente narcisista), aún no ha entablado una relación de 

objeto con la madre; también repara en el hecho de que las reacciones afectivas ante la pérdida 

se vivencian como dolor y duelo, no como angustia, aunque admite no haber llegado a 

comprender por qué el duelo resulta tan doloroso. En un intento por reunir todo lo que sabe de 

la angustia hasta el momento, ya que considera lo expuesto hasta ahora contradictorio, va a decir 

que la angustia es algo sentido como displacentero, acompañado de sensaciones corporales 

atribuidas a los órganos de la respiración y el corazón, así como también a acciones motrices de 

descarga. 



7 

 

Retomando la consideración de la angustia como arquetipo del acto del nacimiento, Freud 

(1926) se pregunta por la función de la misma y por las ocasiones en las que el yo la reproduce: 

“La angustia se generó como reacción frente a un estado de peligro; en lo sucesivo se la 

reproducirá regularmente cuando un estado semejante vuelva a presentarse” (p. 127). El asunto 

con este mecanismo, según él, es que, ante una nueva situación de peligro y emergencia de la 

angustia, la reacción del sujeto pueda ser inadecuada para el nuevo fin, lo que señala 

nuevamente la diferencia entre la angustia señal y la realista. Freud considera que el peligro del 

cual el lactante siente que debe resguardarse, es la insatisfacción por el aumento de tensión 

frente a la necesidad, lo que funciona como análogo al trauma del nacimiento, y constituye el 

núcleo del peligro: “La ausencia de la madre deviene ahora el peligro…” (p. 130). El autor hace 

un recorrido en este punto, de lo desarrollado hasta el momento respecto a la angustia en cuanto 

a pérdida de objeto-madre, lo expuesto acerca de la castración, y la angustia causada por el 

superyó: 

Al despersonalizarse la instancia parental, de la cual se temía la castración, el peligro se vuelve 

más indeterminado. La angustia de castración se desarrolla como angustia de la conciencia moral, 

como angustia social. Ahora ya no es tan fácil indicar qué teme la angustia. (Freud, 1926, p. 132) 

Freud (1926) afirma que, para el caso de las mujeres, esta hipótesis de la pérdida de 

objeto es la más eficaz para explicar la situación de peligro que desencadenaría la angustia en 

la histeria; considera que no se trata tanto de la pérdida de objeto real, sino de la pérdida de amor 

por parte del objeto. Esto se asemeja para él “...a la amenaza de castración en el caso de las 

fobias, y a la angustia frente al superyó en la neurosis obsesiva” (p. 135).  

En cuanto al vínculo entre el desarrollo de la angustia y la formación de síntoma, Freud 

(1926) afirma, a grandes rasgos, que esta formación mediante el proceso defensivo, tiene como 

fin evitar la situación de peligro, la angustia aparece como fundamental para que el síntoma se 

forme. Pese a los rodeos que hace analizando las diferentes situaciones de peligro que se 

manifiestan en las diferentes fases del desarrollo psíquico, y considera que es característico de 

las neurosis seguir aferrados a las condiciones de manifestación de angustia suscitada por las 

mencionadas situaciones, afirma que “…la condición de adulto no ofrece una protección 

suficiente contra el retorno de la situación de angustia traumática y originaria…” (p. 140). Esto lo 

lleva a cuestionarse sobre cuál es la causa última y particular de las neurosis; se pregunta qué 

distingue a los individuos capaces de tramitar los peligros, y los afectos de angustia que 

producen, de una forma normal, de los que fracasan. Freud considera que el psicoanálisis no 

tiene nada nuevo que agregar al respecto, hasta ahora lo que se sabe es que cuando el yo logra 

defenderse de una pulsión peligrosa, mediante la represión, que al fin y al cabo auspicia de 

intento de huida, pierde una parte de sí, lo reprimido que es arrojado al inconsciente. Pero si 



8 

 

luego la situación de peligro cambia, y el yo ya no tiene motivo para defenderse de una moción 

pulsional nueva, análoga a la anterior, la nueva moción pulsional va a transcurrir por el mismo 

camino de la primera, como si la situación de peligro no hubiese cambiado. Todo esto, afirma, 

sucede bajo el influjo de la compulsión de repetición. 

La prueba de que este es el modo en que se produce la fijación a la represión y en que se conserva 

la situación de peligro que ha dejado de ser actual se encuentra en el hecho de la terapia 

analítica… (Freud, 1926, p. 145)  

Freud (1926) considera que cuando se le presta asistencia al yo en análisis, para derribar 

los muros de la represión, él recupera su poder sobre lo reprimido y el decurso de las mociones 

pulsionales se retoma sin tener ya presente la antigua situación de peligro, desenlace que, en 

circunstancias favorables, supone espontáneo. Entre los factores que participan en la 

constitución de las neurosis va a señalar tres: el biológico, factor que produce las primeras 

situaciones de peligro y produce la necesidad de ser amado; el filogenético, vinculado al hallazgo 

del psicoanálisis respecto a la sexualidad infantil y sus exigencias pulsionales, las que son vividas 

como peligrosas y una vez retomadas en la pubertad corren el riesgo de caer en la compulsión 

a la repetición. Ésta es, según él, “...la etiología más directa de las neurosis” (p. 146). El último, 

el factor psicológico, se vincula con la imperfección del aparato psíquico, en tanto diferenciación 

del yo y el ello; los peligros de la realidad obligan al yo a defenderse ante determinadas mociones 

pulsionales del ello, no sin limitarse y renunciar a una parte de sí, lo cual trae aparejado, según 

el autor, la formación de síntoma. 

Retomando el tema de la angustia, Freud (1926) se distancia de sus primeras 

consideraciones, acerca de ésta como trasmudación de la libido bajo el mando del principio del 

placer (angustia pulsional), ya que de acuerdo con los nuevos desarrollos el yo aparece como 

guardián de la angustia (angustia yoica). El trabajo de Rank acerca del trauma del nacimiento lo 

obliga a revisar el problema de la angustia; si bien no adhiere completamente a su postura, del 

nacimiento como trauma, si considera que el nacimiento es el arquetipo de las situaciones de 

peligro posteriores y, del afecto de angustia derivado de esta primer experiencia. Se abren en 

este punto, para Freud, dos posibilidades: o el yo adquiere poder sobre este afecto, y él mismo 

lo reproduce como alerta ante el peligro o, se reproduce en situaciones análogas a la original, de 

forma inadecuada al fin en el presente. Afirma entonces, que así se diferencian la angustia señal 

de la angustia automática. 

La angustia tiene un inequívoco vínculo con la expectativa; es angustia ante algo. Lleva adherido 

un carácter de indeterminación y ausencia de objeto; y hasta el uso lingüístico correcto le cambia 

el nombre cuando ha hallado un objeto, sustituyéndolo por el de miedo (Furcht). (Freud, 1926, p. 

154)  



9 

 

La angustia señal o realista, está vinculada al peligro real, mientras que la angustia 

automática o neurótica responde al peligro pulsional; por tanto, en estos casos, el análisis tiene 

para Freud (1926), el cometido de llevar a la conciencia el peligro del cual el yo no tiene noticia, 

y tan pronto esto suceda “...borramos la diferencia entre angustia realista y angustia neurótica, y 

podemos tratar a esta como a aquella” (p. 155). El autor considera que el núcleo de la situación 

de peligro, en cualquiera de los dos casos, es la admisión de desvalimiento frente al mismo, lo 

cual puede ser considerado como situación traumática: “La angustia es entonces, por una parte, 

expectativa del trauma, y por la otra, una repetición amenguada de él” (p. 155).  

Por último, Freud (1926) retoma el tema de la angustia vinculada al dolor y al duelo; pone 

como ejemplo la situación del lactante y su angustia respecto a la pérdida de objeto, frente a la 

ausencia de su madre, y la suposición de que además de angustia siente dolor.  

La situación en que echa de menos a la madre es para él, a consecuencia de su malentendido, no 

una situación de peligro, sino traumática o, mejor dicho, es una situación traumática cuando 

registra en ese momento una necesidad que la madre debe satisfacer; se muda en situación de 

peligro cuando esa necesidad no es actual. Es, por lo tanto, la de la pérdida de percepción, que 

se equipara a la de la pérdida del objeto. Todavía no cuenta una pérdida de amor. Más tarde la 

experiencia enseña que el objeto permanece presente, pero puede ponerse malo para el niño, y 

entonces la pérdida de amor por parte del objeto se convierte en un nuevo peligro y nueva 

condición de angustia más permanentes. (Freud, 1926, pp. 158-159) 

Freud (1926) afirma que, esta situación traumática de ausencia de la madre es diferente 

a la situación traumática del nacimiento, considerando que, en ese momento, según él, no existe 

objeto. “El dolor es, por tanto, la genuina reacción frente a la pérdida del objeto; la angustia lo es 

frente al peligro que esa pérdida conlleva, y en ulterior desplazamiento, al peligro de la pérdida 

misma del objeto” (p. 159). Estas reflexiones freudianas respecto a la pérdida de objeto en las 

diferentes fases del desarrollo psíquico: oral, anal, y fálica, y su vínculo con la angustia, cobran 

especial relevancia en los desarrollos lacanianos en torno a este afecto, como se plantea a 

continuación. 

 

LA ANGUSTIA SEGÚN LACAN: NO SIN OBJETO Y SEÑAL DE LO REAL 

 

Novas (2024) retoma en su tesis de doctorado sus reflexiones en torno a la angustia como 

dimensión ineludible dentro de la práctica psicoanalítica, y propone el humor como posibilidad 

poiética para el abordaje del afecto al que aquí se hace referencia. Si bien el presente desarrollo 

no se centra en las posibilidades que el humor ofrece, su trabajo se recoge a modo de guía para 

la introducción en el estudio del décimo seminario de Lacan, el cual aborda la angustia y dialoga 



10 

 

con algunas de las cuestiones planteadas por Freud acerca de la misma. El autor afirma, desde 

esta perspectiva, “…que la angustia es la señal de que el goce del Otro ha avanzado sobre el 

deseo del sujeto” (p. 18). El goce, en este sentido, es entendido como los flujos pulsionales no 

dominados por el principio del placer, según afirma Novas (2015), “…un monto de excitación que 

escapa al principio del placer y cuyo aumento de tensión es vivido como algo peligroso para el 

equilibrio del sistema…” (p. 71).  

En lo que respecta al seminario de Lacan al que se hace referencia, Novas (2024) hace 

hincapié en que el mismo se encuentra entre el noveno seminario, en el que Lacan se aboca a 

la cuestión de la identificación, y el undécimo seminario en el que aborda los fundamentos del 

psicoanálisis, a modo de replantearse toda su enseñanza hasta el momento. Esto sucede a partir 

de su expulsión de la Asociación Psicoanalítica Internacional, entre otras cosas, por sus 

diferencias en relación a cuál es el recorrido idóneo para devenir analista; algunos puntos del 

seminario en cuestión se ponen también en consideración en el presente desarrollo. En el décimo 

seminario Lacan se propone, según el autor, articular las identificaciones con la angustia, así 

como también, responder a las críticas que dictan que sus producciones no atienden a la cuestión 

de los afectos. Como se advierte en párrafos anteriores, la cuestión de la pérdida de objeto en 

las diferentes fases del desarrollo en la obra freudiana, son retomadas por Lacan a lo largo de 

sus producciones, pero en este seminario es que se da, según Novas, la presentación oficial de 

lo que Lacan denomina como objeto a:  

Si bien la preocupación de este autor por el estatuto del objeto recorre toda su producción, el 

seminario La angustia está señalado como aquel en el que el objeto a, el objeto causa de deseo, 

comienza a conceptualizarse como un concepto diferente, o por lo menos, no subsumido por el 

campo significante. (Novas, 2024, p. 57) 

Novas (2024) afirma que, en este seminario, se desarrollan nuevas concepciones 

respecto al complejo de castración y la angustia que éste produce, retomando los postulados 

freudianos. Lacan hace énfasis en la importancia de la imagen especular, según el autor, la cual 

posibilita a partir del asentimiento del Otro, que algo del orden del deseo comience a desplegarse, 

produciendo un resto, y una falta en el plano de lo imaginario. Esta falta se encuentra íntimamente 

ligada a la posibilidad de emergencia del afecto que atañe al presente desarrollo: “...la angustia 

no es por la falta, sino por la desaparición de esta falta. Será la ausencia de esta falta la que 

generará la angustia como manifestación de esos goces que pueden avasallar al sujeto” (p. 58). 

Se intenta, en las próximas páginas, introducir al lector al seminario en cuestión, con la intención 

de arribar a algo del orden del entendimiento, siempre inacabado, de estos postulados. 

 

 



11 

 

El deseo del Otro: el sujeto barrado y su resto 

 

Lacan (2006) afirma que la estructura de la angustia es la misma que la del fantasma ($ 

<> a), y se encuentra estrechamente vinculada al deseo del Otro. En lo que respecta al grafo del 

deseo que propone, retoma la pregunta introducida como bisagra entre los dos pisos del 

mencionado grafo, “...en la medida en que éstos estructuran aquella relación del sujeto con el 

significante…” (p. 14). Che vuoi? ¿Qué me quiere? Esta pregunta se mantiene, según el autor, 

en suspenso entre los dos pisos, y entre las vías de retorno, cuya distancia es esencial construir, 

en tanto sienta las bases de la relación entre el deseo y la identificación narcisista. El 

anudamiento de estas dos etapas permite, según él, ubicar la función de la angustia, respecto a 

sus momentos de aparición. Para ilustrar estos enunciados, Lacan utiliza la metáfora de la mantis 

religiosa gigante, insecto que posterior al apareamiento, la hembra, que es de mayor dimensión, 

se come al macho. El caso es que, si un sujeto se encuentra frente a ella, portando una máscara 

que desconoce, la cual puede llegar a ser inadecuada, la angustia surge en él a consecuencia 

de no ver su propia imagen, reflejada en el globo ocular del insecto. Esta metáfora que propone 

el autor, invita a pensar que el surgimiento de la angustia puede, quizás, estar vinculado a una 

instancia en la que, frente al Otro, el sujeto no sabe qué es lo que quiere de él. 

En un intento por conceptualizarla, Lacan (2006) afirma que la angustia es un afecto, y 

acerca del afecto retoma los postulados freudianos que dictan que el mismo no está reprimido, 

“Lo encontramos desplazado, loco, invertido, metabolizado, pero no está reprimido. Lo que está 

reprimido son los significantes que lo amarran” (p. 23). En tanto el psicoanálisis no es una 

psicología sino una erotología, según él, es la angustia la que sienta las bases de este oficio en 

torno al deseo. Lacan advierte que en la práctica que propone, no se debe creer demasiado en 

aquello que se puede comprender, e introduce la noción de que lo real es todo menos simple, al 

contrario de lo que exige la ciencia. Lo único simple que puede postular, es la singularidad del 

rasgo unario, significante que precede al sujeto y posibilita su aparición: entre lo real y el sujeto, 

“...está el campo del significante, porque ya fue con este aparato del rasgo unario como se 

constituyeron como sujetos” (p. 31).  

Retomando la cuestión de que el deseo es el deseo del Otro, y el vínculo de la angustia 

con la estructura del fantasma, se afirma, siguiendo al autor, que el fantasma es la estructura que 

soporta el deseo. Lacan (2006) dialoga con Hegel al respecto, quién postula al Otro como 

conciencia, en tanto lo ve. Pero para él, en tanto analista: 

...el Otro está allí como inconsciencia constituida en cuanto tal. El Otro concierne a mi deseo en la 

medida de lo que le falta. Es en el plano de lo que le falta sin que él lo sepa dónde estoy concernido 

del modo que más se impone, porque para mí no hay otra vía para encontrar lo que me falta en 



12 

 

cuanto objeto de mi deseo. Por eso para mí no solo no hay acceso a mi deseo, sino tampoco 

sustentación posible de mi deseo que tenga referencia a un objeto, cualquiera que sea, salvo 

acoplándolo, anudándolo con esto, el $, que expresa la necesaria dependencia del sujeto respecto 

al Otro en cuanto tal. (Lacan, 2006, p. 32) 

El Otro al que hace referencia Lacan (2006) es el Otro como lugar del significante, 

diferente al otro con el que se refiere al semejante. En esta línea, denomina i(a) a la imagen 

soporte del deseo, diferente de la imagen especular que normalmente denomina i(m), esta 

imagen soporte es el equivalente, según el autor, del deseo del Otro en tanto barrado, “…el Otro 

en el punto donde se caracteriza como falta” (p. 34); esto, según afirma, coincide con la fórmula 

hegeliana del deseo, “Es un objeto a el que desea” (p. 35). En este punto, plantea que en la 

operación en la que el Otro originario (A) divide al sujeto (S), en tanto el significante lo determina 

y lo constituye como sujeto barrado ($), hay “...un resto, un residuo. Ese resto, ese Otro último, 

ese irracional, esa prueba y única garantía, a fin de cuentas, de la alteridad del Otro, es el a” (p. 

36). A partir de esta operación, el autor afirma que el fantasma, soporte del deseo, queda ubicado 

por completo del lado del Otro; lo que ahora queda del lado del (S), es el Otro (A) barrado, en 

tanto constituye al sujeto como inconsciente, en la medida en que se le escapa. Sucede aquí 

entonces, la presentación del objeto a tal como se anuncia en los párrafos anteriores; en los 

siguientes, se intenta conceptualizar este objeto, señalando su estrecho vínculo con la angustia, 

y con lo desarrollado por Freud en Inhibición, síntoma y angustia, texto en el cual Lacan afirma 

que, “...se habla de todo menos de la angustia” (p. 18); “Cuando Freud habla del objeto a 

propósito de la angustia se trata siempre de este objeto a…” (p. 50). Se cree entender entonces, 

que las diferentes fases que Freud analiza de la pérdida de objeto, y el surgimiento de angustia 

que trae aparejado, es lo que Lacan verdaderamente retoma en este seminario, en un intento 

por superar la angustia de castración, tope de las conceptualizaciones de Freud en torno a este 

afecto. 

 

La función de la falta y la función del corte 

 

En lo que respecta a la falta que constituye a los sujetos en deseantes, Lacan (2006) 

destaca la importancia de anudar la relación especular que produce el i(a) y la relación con el 

Otro que la asiente. El investimiento libidinal de la imagen especular produce un resto (a), resto 

que cobra relevancia respecto al falo como lugar de la falta. El falo simbólico, en tanto no está 

representado en el plano imaginario, está “...cortado de la imagen especular” (p. 50), y aparece 

representado por el menos-phi (-φ), que surge de la castración imaginaria. El sujeto no tiene, 

según Lacan, acceso a i(a) sino a i '(a), su imagen virtual, en la medida que algún rodeo le permite 



13 

 

sostenerse como sujeto deseante mediante la relación ($ <> a) que conforma el fantasma. Lo 

que sucede, según él, es que cuando el sujeto más se acerca a lo que cree objeto de su deseo, 

más alejado está. En esta línea, afirma que “La angustia surge cuando un mecanismo hace 

aparecer algo en el lugar que llamaré, para hacerme entender, natural, a saber, el lugar (-φ)...” 

(p. 52), por tanto, se entiende que la angustia surge cuando, valga la redundancia, falta la falta. 

Lacan invita a pensar esto a partir del texto de Freud sobre lo Unheimlichkeit, y propone que es 

algo de esto lo que surge en el lugar del menos phi:  

Tan solo les haré observar que pueden producirse muchas cosas que van en la dirección de la 

anomalía, y que no es esto lo que nos angustia. Pero si de pronto falta toda norma, o sea, lo que 

constituye a la anomalía como aquello que es la falta, si de pronto eso no falta, en ese momento 

es cuando empieza la angustia. (Lacan, 2006, p. 52) 

Según Lacan (2006) el tope al que llega Freud respecto al análisis de neurótico, el de la 

angustia de castración, no es tal: el neurótico hace de su castración algo positivo, afirma el autor, 

garantiza la función del Otro. En tanto el objeto a se halla del lado del Otro, el neurótico, como 

sujeto en falta, encierra en su fantasía el objeto que busca, y este objeto, se cree entender, remite 

a ser él mismo, demandado por el Otro: “Quiere que le supliquen. Lo único que no quiere es 

pagar el precio” (p. 62). Lo que el neurótico debe entregar, según el autor, es precisamente su 

angustia, cuestión que advierte, no suele suceder, hay que contentarse con el síntoma. 

En cuanto al objeto, y a la angustia señal definida por Freud como señal de la pérdida de 

este objeto, en las diferentes fases del desarrollo, Lacan (2006) difiere; según él, no es señal de 

la pérdida o la falta del objeto, sino señal de su inminencia. Para ejemplificar esto elige, entre 

otras cosas, el ejemplo del Fort-da, juego en el que el niño muestra complacencia ante la 

alternancia de ausencia y presencia en relación con su madre-objeto, o del Otro que haga a sus 

veces, alternancia que le habilita, a partir de la falta, a constituirse en sujeto deseante. Esta 

relación, según el autor, es perturbada al máximo y se torna angustiante cuando no hay 

posibilidad de falta, “…cuando tiene a la madre siempre encima, en especial limpiándole el culo, 

modelo de la demanda, de la demanda que no puede desfallecer” (p. 64). Esto introduce, según 

él, la cuestión del goce del Otro, la demanda del Otro y el deseo del Otro; éste último vinculado 

en la práctica psicoanalítica a la función del deseo del analista que Lacan propone. Es así que 

se entiende entonces, a partir de esta lectura, que la angustia es la señal de que el goce del Otro 

ha desbordado al sujeto. 

Retomando la cuestión del objeto, Lacan (2006) plantea que la pulsión, la cual escribe ($ 

<> D), donde la D representa la demanda, es la forma privilegiada en la cual se presenta el 

fantasma en el neurótico: “En otros términos, es una trampa de la estructura fantasmática en el 

neurótico lo que permitió dar aquel primer paso llamado pulsión” (p. 78). Lacan afirma que es 



14 

 

gracias al uso falaz y embaucador que el neurótico hace de su fantasma que se conoce su 

estructura, la cual refiere en última instancia a un anhelo, se cree entender, anhelo $ de a. El 

autor propone dos formas posibles de este fantasma, una para el caso de la neurosis y otra para 

el caso de la perversión; la diferencia entre uno y otro radica en la posición del a, el cual en el 

neurótico se encuentra encerrado en su fantasma, “…el fantasma del neurótico está situado todo 

él en el lugar del Otro” (p. 60). En el caso del fantasma en el perverso, Lacan afirma que las 

cosas están en su lugar, respecto al Otro como espejo, el a queda situado donde el sujeto barrado 

no puede verlo. Esto supone para el autor la razón por la cual “… el sujeto perverso, aun 

permaneciendo inconsciente del modo en que esto funciona, se ofrece lealmente al goce del 

Otro” (p. 60). Se cree entender que es a partir de esto que, en la perversión, la pregunta del ¿Qué 

me quiere?, no se produce, ya que el sujeto perverso, algo sabe. El autor propone entonces, que 

el objeto a desplazado en la neurosis le sirve al sujeto como defensa frente a su angustia, y lo 

que funciona en este lugar desplazado del a, lo que permite que el sujeto neurótico haga este 

traslado que el autor supone falaz y tramposo del a al campo del Otro, se cree entender, es la 

demanda, la pregunta acerca de que quiere el Otro del sujeto, lo que le habilita a construir la 

ficción que lo sostiene. 

En este sentido se puede considerar, quizás, que la trampa en cuestión del neurótico 

pueda estar vinculada a la función de corte, el corte de los objetos parciales, allí donde por 

primera vez las pulsiones se apuntalan, objetos que, como se plantea en los siguientes párrafos, 

son una invención del neurótico. Por ejemplo, la pulsión oral remite a la erogeneidad de la boca, 

pero Lacan (2006) se pregunta, ¿por qué la boca? ¿y no cualquier otra parte del tracto digestivo? 

El objeto que corresponde a la pulsión oral se define como parcial, en este caso, el pezón de la 

madre; en la fase siguiente, el objeto anal, y su correspondiente zona erógena, el ano, lo cual 

hace que surja nuevamente la pregunta, ahora de forma retórica, ¿por qué el ano sino por su 

función de corte? “Este corte es el que da su valor, su acento, al objeto anal, con todo lo que éste 

puede llegar a representar, no simplemente, como dicen, en tanto que don, sino en tanto que 

identidad” (p. 79). El corte es lo que permite pensar, se cree entender, la operativa donde los 

objetos parciales se organizan, diferenciando al sujeto del Otro y permitiendo así, que éste 

conforme sus primeras identificaciones. El corte en cuestión es lo que constituye a estos objetos 

en parciales y, se cree entender, que su valor reside en que su deshecho habilita la hiancia, el 

lugar de la falta que se ofrece en el don, el don de dar lo que no se tiene en el plano simbólico, 

así como también, aquello que posteriormente constituye, a partir del asentimiento del Otro, el 

resto no investido en el plano imaginario. La idea del corte y de la pérdida de estos objetos, 

supone para el autor, la prueba de lo que se resigna en el pasaje que el sujeto hace de su interior 

al exterior, respecto al Otro como espejo; “…hay algo que no sufre esta inversión, en cada etapa 



15 

 

queda un residuo que no es invertible, ni tampoco significable…” (p. 78). Lacan afirma entonces, 

que la función de estos objetos parciales es la de instalar un lugar vacío. Es este lugar el que hay 

que preservar, advierte, para poder situar otros objetos parciales, que como se plantea a 

continuación, no son otra cosa que el a. 

En lo que respecta a la estructura de la angustia, Lacan (2006) afirma que la misma, al 

igual que el fantasma, está enmarcada. En este sentido, utiliza la metáfora de un cuadro ubicado 

en el marco de una ventana; dirigir la vista al cuadro implica no ver más allá de la ventana, más 

allá del marco donde se encuentra lo real: “...lo horrible, lo oscuro, lo inquietante, todo aquello 

con lo que traducimos, como podemos, en francés, el magistral unheimlich del alemán, se 

presenta a través de ventanillas. Es enmarcado como se sitúa el campo de la angustia” (p. 86). 

El autor propone que es el surgimiento de lo heimlich en el marco, lo que trae aparejado consigo 

la irrupción de la angustia; por tanto, afirma, la angustia no carece de objeto. La verdadera 

sustancia de la angustia, según él, es la de ser aquello que no engaña, aquello que irrumpe de 

lo real y que el sujeto no puede decirse, no puede tramitar en el registro simbólico; la angustia 

escapa al juego del significante. 

Lacan (2006) hace hincapié en la importancia de la función de corte de los objetos 

parciales, la angustia es la señal de ciertos momentos de la relación del sujeto con estos objetos. 

El pezón de la madre, el escíbalo, el falo, entre otros, constituyen aquello que se pierde, según 

lo desarrollado por Freud en Inhibición, síntoma y angustia, pérdida que es señalada por la 

angustia:  

Cuando estos objetos entran libremente en este campo donde no tienen nada que hacer, el de 

aquello que se comparte, cuando aparecen allí y se vuelven reconocibles, la angustia nos señala 

la particularidad de su estatuto. Son, en efecto, objetos anteriores a la constitución del estatuto del 

objeto común, comunicable, socializado. He aquí de qué se trata en el objeto a. (Lacan, 2006, p. 

103) 

Lacan (2006) vincula estos objetos parciales a lo desarrollado de antaño en su seminario 

sobre La transferencia, la función del ágalma, en tanto supone que el tope con el que Freud se 

encuentra en el análisis de la neurosis, respecto a la angustia de castración, se debe a que él 

sigue ocupando para sus analizados el lugar del objeto parcial. La cuestión con estos objetos, 

para el autor, y su distinción con el objeto común, construido a partir de la relación especular, 

reside en que cuando se produce el corte, en tanto el yo se considera una superficie, a partir de 

los desarrollos freudianos, y una superficie de una sola cara no puede darse vuelta, el objeto 

parcial no tiene imagen especular. En esto recae, según él, la insistencia de retorno del objeto a 

en lo real; es que, en una época anterior, se cree entender, en la que se supone una cierta 

completud, el objeto a formó parte del yo. 



16 

 

A partir de esta conceptualización del objeto a, Lacan (2006) afirma que la angustia no es 

sin objeto, y en tanto el mismo se le escapa al sujeto, “...la angustia es su única traducción 

subjetiva” (p. 113). ¿Qué vínculo tiene entonces este objeto, con el deseo y la angustia que 

suscita? El autor plantea que el objeto a se encuentra detrás del deseo, es su causa y constituye 

su motor; para explicar esta función se sirve del ejemplo del fetiche, en tanto no importa que el 

zapato, por ejemplo, esté puesto o esté en los alrededores, no es el zapato lo que se desea, sino 

que es de donde se agarra el deseo para ponerse en marcha, “El fetiche causa el deseo” (p. 

116). Esta relación que Lacan propone con el objeto, supone ser el sostén de la libido:  

Por decirlo de una vez, esta relación con el objeto de la que les hablo hoy permite llevar a cabo la 

síntesis entre la función de señal de la angustia y su relación, en cualquier caso, con algo que 

podemos llamar, en el sostenimiento de la libido, una interrupción. (Lacan, 2006, p.116) 

Lacan (2006) afirma que el deseo y la ley son la misma cosa, partiendo de la base del 

mito de Edipo, el cual para el autor “...significa que el deseo del padre es lo que hace la ley” (p. 

120); es en tanto que prohíbe a la madre como objeto, que el deseo se impone, se desea la 

orden, parafraseando al autor. El efecto de este pasaje por el mito de Edipo, según él, es el 

complejo de castración, cuyo resultado es la impresión de una falta en el plano simbólico, el 

menos phi que se ubica allí donde lo que falta es el a. El lugar predilecto de la angustia, según 

afirma Lacan, es esta hiancia, este lugar vacío, allí donde en el esquema del espejo, la imagen 

especular muestra sus limitaciones. Esto que el autor metaforiza anteriormente con el ejemplo 

del marco, del borde, se ilustra con el signo losange (<>): “Que éste es el lugar de la angustia, 

es algo que deben ustedes recordar siempre como señal de lo que se debe buscar en medio” (p. 

121). La experiencia del amor supone para el autor, dar lo que no se tiene, es con la falta con lo 

que se ama. Esto también constituye, para él, lo central del desenlace del complejo de castración: 

“Para tener el falo, para poder usarlo, es preciso, precisamente, no serlo” (p. 122). El autor afirma 

que cuando uno se ve, se cree entender, ante el Otro, en una posición en la que parece que lo 

es, constituye una situación sumamente peligrosa, que puede implicar por ejemplo un pasaje al 

acto, como el de la joven homosexual de Freud, ejemplo que el autor utiliza para dar cuenta de 

esto. 

 

Los objetos parciales y la constitución del objeto a 

 

Lacan (2006) plantea un catálogo de objetos parciales a los que define como pre-

especulares: el seno de la madre, el escíbalo, el falo, la mirada y la voz, objetos que se 

constituyen en objeto a, “...aquella roca de la que habla Freud, la reserva última irreductible de 

la libido…” (p. 121). Esto es retomado en el onceavo seminario, donde al respecto, Lacan (2007) 



17 

 

propone que existe un órgano inasible, mítico, que es el órgano de la pulsión, al que denomina 

laminilla. Esta laminilla supone ser algo parecido a una ameba, un órgano extra plano que el 

autor considera inmortal, porque afirma que es el que sale victorioso de todas las divisiones y no 

detiene su marcha. Esta laminilla a la que el autor refiere, “Es la libido como puro instinto de 

vida…” (p. 205), y el objeto a en todas sus formas, es para él, su representante, “...el pecho, 

como equívoco, como elemento característico de los mamíferos —igual que la placenta— 

representa bien esa parte de sí mismo que el individuo pierde al nacer, y que puede servir para 

simbolizar el más recóndito objeto perdido” (pp. 205-206). La libido constituye, para el autor, “...la 

presencia efectiva, como tal, del deseo” (p. 159). 

Por otra parte, Lacan (2006) hace énfasis en los últimos desarrollos freudianos en torno 

a la angustia como señal del yo, y afirma que, si esta señal se halla en el yo, debe ser en el yo 

ideal. El yo ideal se constituye como instancia a partir de la identificación con determinados 

objetos, y la señal de angustia supone para el autor un “...fenómeno de borde en el campo 

imaginario del yo” (p. 130). Esto para él no es exhaustivo, si se tiene en consideración el acto de 

nacimiento, el cual el autor propone no como separación del niño y la madre, sino como un corte, 

una separación de una parte del niño mismo, ya que las envolturas embrionarias las considera 

parte de él. En los próximos párrafos, se puede apreciar que todos los objetos parciales se 

consideran de este modo: “Esto es el a, el resto aborrecido del Otro” (p. 133), con el que siempre 

hay que vérselas en la experiencia del análisis, en tanto se cree entender, que es su aparición 

en el lugar de la falta lo que suscita la señal de angustia. La falta es considerada por el autor en 

el orden del registro simbólico, “...no hay falta en lo real” (p. 146). El autor afirma que es a través 

de la angustia cómo se accede a la función de la falta. 

Lacan (2006) propone que la angustia es señal de lo real, y esto implica cierto vínculo 

con lo postulado anteriormente acerca del objeto a como causa del deseo, posicionado detrás 

del deseo, en tanto cuando está adelante, entraña un problema.  

Sólo la noción de real, en la función opaca que es aquella de la que les hablo para oponerle la del 

significante, nos permite orientarnos. Podemos decir ya que este etwas ante el cual la angustia 

opera como señal es del orden de lo irreductible de lo real. Fue en este sentido que osé formular 

ante ustedes que la angustia, de todas las señales, es la que no engaña. (Lacan, 2006, p. 174) 

Este lugar del real se ubica, según el autor, en la barra, el signo que alude al sujeto en 

tanto dividido, en tanto en el proceso de subjetivación, el sujeto se constituye en el lugar del Otro 

a partir de los primeros significantes, significantes que preceden al sujeto en cuanto tal y lo 

constituyen. Es esta división del sujeto en el lugar del Otro, y su resto, el a, lo que supone para 

Lacan (2006) lo irreductible del sujeto, “...el a precisamente como aquello que representa al S en 

su real irreductible…” (p. 175). Este objeto, en tanto resto, objeto perdido, caído, es con el que 



18 

 

hay que enfrentarse, según él, en un primer momento en la angustia, y en un segundo momento 

en el deseo; su irreductibilidad se halla en el orden de lo imaginario. Que el objeto a constituya 

un resto, del orden de lo real del sujeto, previo a su barramiento, coincide con lo postulado 

anteriormente acerca de que los objetos parciales, que el autor propone amboceptores, deben 

ser concebidos como parte del cuerpo del niño y de la madre, o del Otro real que haga a sus 

veces, y que los momentos de aparición de la angustia se hallan en los momentos de separación 

de estos objetos, cuando llega el momento de su caducidad. Estos postulados implican, para el 

autor, que se debe ubicar la angustia en un lugar diferente al de la amenaza de castración, en 

tanto la función de la castración está vinculada, según él, a la caducidad del objeto, y es a partir 

de esta caducidad que se puede hablar de objeto parcial: “...el objeto parcial es una invención 

del neurótico. Es un fantasma. Es el neurótico quien hace de él un objeto parcial” (p. 183).  

Lacan (2006) advierte que es esencial poder separar el deseo del goce, para esclarecer 

lo que hace a la función de la angustia como punto medio entre el goce y el deseo, en tanto 

supone que el sujeto, antes de constituirse como sujeto barrado a través del Otro, es el sujeto 

del goce, se cree entender, del Otro real. El autor afirma que el goce no conoce al Otro sino por 

medio del objeto a. Que el a se resista a la significación y permanezca para siempre como objeto 

perdido, es lo que permite el pasaje del sujeto del goce, al cual califica de mítico, al sujeto del 

deseo, y en medio de estas dos posiciones se encuentra la angustia, se cree entender, en tanto 

separación, corte: “La angustia es, pues, término intermedio entre el goce y el deseo, en la 

medida en que es una vez franqueada la angustia, fundado en el tiempo de la angustia, como el 

deseo se constituye” (p. 190). Estos momentos de corte o separación, son los diferentes 

momentos en los que se produce el resto, el a, todo lo que queda del Otro, y para el autor es 

precisamente allí, en esos cortes, donde emerge la angustia, momentos que fueron señalados 

por Freud, parafraseando al autor, como las degradaciones de la vida amorosa y que constituyen 

para Lacan el efecto de esta estructura que postula como irreductible, el objeto a. 

Retomando la cuestión de cómo se constituye este objeto a en las diferentes fases del 

desarrollo, Lacan (2006) propone, como se menciona anteriormente, cinco formas de este objeto, 

objeto que introduce al lector en la función de la angustia, lo que supone también introducirlo en 

la cuestión del deseo. El autor afirma entonces que, cuando postula que el deseo es deseo del 

Otro, debe entenderse que “El deseo sigue siendo siempre en último término deseo del cuerpo, 

deseo del cuerpo del Otro, y únicamente deseo de su cuerpo” (p. 233). Lacan toma como 

referencia al budismo y su premisa de que el deseo es ilusión, “Si hay un objeto de tu deseo, no 

es nada más que tú mismo” (p. 241), esta premisa implica, para él, un sentido de no dualismo y 

no considera que el budismo se trate realmente de esto. El autor vincula estos postulados a la 

función del espejo, no sin advertir, que no hay que tomarlo en el sentido de una proyección, error 



19 

 

en el que, según él, es fácil incurrir, en tanto afirma que es sencillo que los elementos externos 

tomen el color y la forma de la propia alma. Pero la introducción del objeto a en su teoría permite 

pensar la cuestión de la dualidad o no dualidad de forma distinta; “Si lo más yo mismo que hay 

está en el exterior, no tanto porque yo lo haya proyectado como porque ha sido separado de mí, 

las vías que tomaré para su recuperación ofrecen una variedad muy diferente” (p. 242). El autor 

afirma entonces, que previo al estadio del espejo, existe una función de espejo que se apuntala 

en el ojo, el ojo del Otro real. Este ojo supone ser un objeto que el niño desea, se cree entender, 

en tanto desea la contemplación y mirada de su madre que le apaciguan, hasta cierto punto. Por 

tanto, queda planteada aquí una cuarta etapa en lo que refiere al desarrollo libidinal: 

Hay, en el estado oral, cierta relación de la demanda con el deseo velado de la madre. Hay, en el 

estado anal, la entrada en juego, para el deseo, de la demanda de la madre. Hay, en el estadio de 

la castración fálica, el menos falo, la introducción de la negatividad en cuanto al instrumento del 

deseo, en el momento en que surge el deseo sexual como tal en el campo del Otro. Pero el proceso 

no se detiene en estas tres etapas, ya que en su límite debemos reencontrar la estructura del a 

como separado. No sin razón les hablé hoy de un espejo, no el del estadio del espejo, de la 

experiencia narcisista, de la imagen del cuerpo en su totalidad, sino del espejo en la medida en 

que es ese campo del Otro donde debe aparecer por primera vez, si no el a, por lo menos su lugar 

— en suma, el resorte radical que hace pasar del nivel de la castración al espejismo del objeto del 

deseo. (Lacan, 2006, pp. 246-247) 

Lacan (2006) se propone, como se deja ver anteriormente, completar la lista freudiana de 

objetos parciales en las diferentes etapas, oral, anal y fálica, y afirma que el deseo tiene cierta 

relación con algo del orden de la imagen, “…el deseo vinculado a la imagen es función de cierto 

corte sobrevenido en el campo del ojo” (p. 249). El autor hace referencia a que su enseñanza 

anuncia, que se debe considerar el deseo en su vínculo con la función de corte y con la función 

del resto, que como aquí se plantea, funciona como motor del mismo; así como también, 

considerar la falta que se puede producir vinculada la satisfacción: “La distancia, la no 

coincidencia de esta falta con la función del deseo en acto, estructurado por el fantasma y por la 

vacilación del sujeto en su relación con el objeto parcial, ahí está lo que crea la angustia…” (p. 

250). A partir de esto, afirma que la angustia es el afecto que apunta a la verdad de la falta, y que 

eso supone que, si se quiere entender la función del deseo, se debe ubicar en cada etapa lo que 

define como el punto de angustia.  

Empezando por la primera etapa del desarrollo, Lacan (2006) afirma que “En el nivel de 

la pulsión oral, el punto de angustia está en el Otro…” (p. 256), en tanto supone que el seno, 

forma parte del niño al igual que las envolturas embrionarias, marcas de un tiempo intrauterino 

en el que el feto y su madre fueron uno solo. Por tanto, la pulsión oral se apuntala en el seno, y 

la función de corte de la boca lo constituye como objeto parcial. Pero el autor sostiene, que el 



20 

 

punto de angustia no debe confundirse con el lugar en el que se funda la relación con este primer 

objeto de deseo; el punto de angustia lo ubica en la madre, y en la posibilidad de su falta: “…la 

angustia de la falta de la madre es la angustia del agotamiento del pecho” (pp. 253-254).  

Continuando su análisis, Lacan (2006) se saltea la segunda etapa del desarrollo y pasa 

a la tercera, para proponer que, en el nivel del complejo de castración, se invierte el lugar de la 

angustia y el lugar del deseo respecto a lo que se puntualiza acerca de estos puntos en lo 

concerniente al objeto de la etapa oral: “... el vínculo con el objeto en la relación fálica contiene 

implícitamente la privación del órgano. En este nivel, el Otro está evidentemente implicado” (p. 

257). Una vez culminado el periodo de latencia e iniciado el sujeto en la actividad propiamente 

sexual, el autor afirma que, “Lo homólogo del punto de angustia oral es el orgasmo mismo como 

experiencia subjetiva” (p. 258). Lacan postula, en este sentido, que en el fondo del orgasmo 

alcanzado se esconde la certeza vinculada a la angustia, “El orgasmo, de todas las angustias, 

es la única que alcanza realmente su terminación” (p. 259), por esta razón, afirma que el orgasmo 

no se alcanza con tanta facilidad. Estos dos ejemplos del nivel oral y fálico, suponen para el 

autor, hasta ahora, la premisa de que el punto de angustia y el punto del deseo nunca coinciden. 

Abriéndose paso ante las próximas etapas que pretende proponer, Lacan (2006) afirma 

que el ojo, así como fue considerado, le permite ubicar en “…la misma relación, deseo, objeto y 

punto de angustia” (p. 259). El ojo se presenta para el autor con la particularidad de ser un órgano 

doble, y solicita al lector que tenga presente esta aparente simetría. Lacan considera que el ojo 

es un espejo y su función, excluida de él en tanto objeto, es la mirada, lo que constituye para él 

otra de las formas posibles del a. En este sentido, propone llamar a esta función que se despliega 

entre los ojos como punto cero, en tanto coinciden el punto de la angustia y el punto del deseo, 

se cree entender, por la ambivalencia que puede generar el ser contemplado, mirado, en tanto 

supone el deseo de ser visto, y la angustia que también esto puede suscitar en las diferentes 

etapas; “…el ojo instituye la relación fundamental deseable porque siempre tiende a hacer 

desconocer, en la relación con el Otro, que bajo este deseable hay un deseante” (p. 293). El autor 

persigue en cada uno de los niveles, como se despliega la función del deseo y afirma que, cada 

una de las etapas repercute sobre las demás; al respecto del vínculo entre los diferentes niveles 

sostiene: 

Los une una íntima solidaridad, que se expresa en la fundación del sujeto en el Otro por la vía del 

significante, y en el advenimiento de un resto a cuyo alrededor gira el drama del deseo, drama que 

permanecería opaco para nosotros si no estuviera ahí la angustia para permitimos revelar su 

sentido. (Lacan, 2006, p. 263) 

El último piso que Lacan (2006) se propone analizar respecto a los objetos parciales, es 

el que se apuntala al oído, este último piso para el autor “...nos permite revelar la función de 



21 

 

sustentación que vincula al deseo con la angustia en lo que es su anudamiento último” (p. 265). 

El objeto a en este piso corresponde a la voz, “La conocemos bien, creemos conocerla bien, con 

la excusa de que conocemos sus desechos, sus hojas muertas, en las voces extraviadas de la 

psicosis, y su carácter parasitario, en forma de imperativos interrumpidos del superyó” (p. 272). 

Todo lo que al sujeto le llega del Otro, lo recibe a través del lenguaje, en forma de voz, por tanto, 

Lacan afirma que esta voz es incorporada y funciona modelando el vacío del sujeto. Para 

ejemplificar esto, utiliza la metáfora de que lo que se escucha en última instancia en las melodías 

del shofar de la sinagoga, es la palabra de Dios. En este sentido, afirma que la voz: 

Modela el lugar de nuestra angustia, pero observémoslo, sólo después de que el deseo del Otro 

ha adquirido forma de mandamiento. Por eso puede desempeñar su función eminente, la de darle 

a la angustia su resolución, llámese culpabilidad o perdón, mediante la introducción de otro orden. 

(Lacan, 2006, p. 299) 

Respecto al segundo nivel, el estadio anal, Lacan (2006) propone abordarlo en este punto 

de forma regresiva, con la salvedad de lo planteado anteriormente respecto al íntimo vínculo 

entre las diferentes etapas y como las mismas se repercuten regresiva y progresivamente. En 

esta línea entonces, retoma el estadio oral, donde el seno constituye el objeto a, y esto sucede 

así en tanto el sujeto, tras haber parasitado en la placenta, siendo uno solo con la madre, no 

puede saber hasta dónde es él mismo, adosado al seno de su madre. El autor afirma que el niño, 

en este punto, desconoce que la placenta y el seno “...es la realidad del límite de a respecto al 

Otro. Cree que a es el Otro, y que cuando se ocupa de a a lo que se enfrenta es al Otro, al Otro 

con mayúscula, la madre” (p. 325). Contrario a esto, el estadio anal le habilita por primera vez 

reconocerse en el escíbalo, objeto a de este nivel, pese a la ambivalencia que este objeto supone, 

por la demanda de la madre en torno a guardarlo o darlo. La importancia de estos dos tiempos, 

tiene para el autor, la finalidad de introducir algo del orden de la ambigüedad, la caca que es tan 

linda cuando se demanda, pero no tanto cuando tiene que guardarla o no experimentar mucho 

con ella: “En esta primera relación con la demanda del Otro, nos encontramos, pues, con un 

reconocimiento ambiguo. Eso de ahí es al mismo tiempo él y no debe ser él, e incluso, más 

adelante, no es suyo” (p. 326).  

Lacan (2006) enumera entonces el catálogo de estos objetos que propone, en el primer 

piso está el objeto oral, en el segundo el objeto anal, en el cual la demanda se invierte y se ubica 

en el Otro. El tercer piso es el correspondiente al falo, dimensión que se define por una falta, el 

menos phi, y produce la mencionada angustia de castración. El cuarto piso al que denomina 

escópico, es el piso del fantasma, donde hay que enfrentarse a lo que el autor propone como el 

espejismo del deseo humano, esto es la potencia en el Otro: “En lo que es la forma principal de 

toda posesión, la posesión contemplativa, el sujeto está condenado a desconocer que sólo se 



22 

 

trata de un espejismo de potencia” (p. 315). El quinto piso es donde debe emerger, según él, 

“...en una forma pura, el deseo en el Otro” (p. 315), lo que supone, se cree entender, la 

instauración de la instancia superyoica e “...implica también la función paterna” (p. 364). 

El autor retoma lo desarrollado hasta ahora, para revisar el postulado freudiano que dicta 

que la amenaza de castración, y la angustia que suscita, es el tope con el que el analista se 

encuentra en el análisis del neurótico. Lacan (2006) afirma que el falo, en tanto representante 

simbólico de la falta, funciona como mediador en todos los niveles en los que él propone la 

formación de este objeto a, menos en la fase fálica; su desvanecimiento en esta fase “...donde 

se espera que el falo funcione, es el principio de la angustia de castración. De ahí la notación (-

φ) que denota esta carencia, por así decir, positiva” (p. 280). Esta carencia que el autor plantea, 

es lo que permite reformular, quizás, el tope freudiano de la castración en el varón y el penisneid 

en la mujer, en tanto que en su teoría, la castración simbólica produce el falo como representante 

de la falta, “...constituye la castración misma como un punto imposible de eludir de la relación del 

sujeto con el Otro, y como un punto resoluble en cuanto a su función de angustia” (p. 287), se 

cree entender, en relación con la capacidad deseante del sujeto, y la posibilidad de poner este 

deseo en marcha. En este sentido, el análisis siempre ha tenido para el autor el cometido de 

develar un deseo que permanece velado: 

En todo advenimiento del a en cuanto tal, la angustia aparece en función de su relación con el 

deseo del Otro, pero su relación con el deseo del sujeto, ¿cuál es? Es situable en la fórmula que 

adelanté en su momento diciéndoles que a no es el objeto del deseo que tratamos de revelar en 

el análisis, es su causa. (Lacan, 2006, p. 301) 

En esta línea, respecto a la transferencia, Lacan (2007) afirma que la misma es la puesta 

en acto de la realidad del inconsciente, y que “...el inconsciente está estructurado como un 

lenguaje” (p. 211); esta realidad gira, según él, en torno a la sexualidad. En tanto la finalidad 

biológica de la sexualidad es la reproducción de la especie, “...las pulsiones, tal como se 

presentan en el proceso de la realidad psíquica, son pulsiones parciales” (p. 183), parciales 

respecto a la finalidad mencionada. El autor hace énfasis en que, lo importante es señalar el 

vaivén en el que la pulsión se estructura, lo que le otorga su carácter circular, circular “...porque 

su meta no es otra que ese regreso en forma de circuito” (p. 186). En este sentido, distingue la 

satisfacción del simple autoerotismo de la zona erógena, aquello con lo que afirma, se suele 

confundir el objeto ante el cual la pulsión se cierra. Este objeto es el objeto a, objeto que no es 

el origen, en este caso, de la pulsión oral, “No se presenta como el alimento primigenio, se 

presenta porque no hay alimento alguno que satisfaga nunca la pulsión oral, a no ser 

contorneando el objeto eternamente faltante” (p. 187). En el caso de la pulsión escópica, la misma 

se presenta con la ambigüedad de ser la mirada, un objeto perdido y luego reencontrado, por 



23 

 

ejemplo, ante la vergüenza frente a un otro semejante; el autor afirma que hasta entonces, el 

sujeto lo que busca es “...al objeto como ausencia” (p. 189). El pasaje de la pulsión oral, a la anal, 

a la fálica y luego a las que Lacan propone como escópica e invocante, no se da, según él, por 

un proceso natural, sino porque se introduce algo vinculado con la demanda al Otro o del Otro, 

y más tarde, como aquí se plantea, al deseo al Otro: “Por el efecto de la palabra, el sujeto se 

realiza cada vez más en el Otro…” (p. 195), lo que lo constituye, se cree entender, en un sujeto 

sujetado, amarrado a los significantes que lo determinan, y ese, es el sujeto al que Lacan refiere, 

el sujeto del inconsciente.  

 

La angustia, señal de lo real 

 

Por otra parte, retomando la cuestión de que la angustia funciona como señal, Lacan 

(2006) propone que lo postulado por Freud remite, en última instancia, a señalar una situación 

de peligro vital. En este sentido, él agrega, conforme “...con la indicación freudiana, pero 

articulado con más precisión, digo que el peligro en cuestión está ligado al carácter de cesión del 

momento constitutivo del objeto a” (p. 351); la señal para el autor, señala un momento anterior a 

este cese al que refiere. A partir de todo lo desarrollado, Lacan retoma el vínculo complejo de la 

angustia y el deseo, en tanto deseo del Otro, y afirma que “La angustia, les he dicho, está 

vinculada a lo siguiente — no sé qué objeto a soy para el deseo del Otro…” (p. 352). Esto solo 

es válido, según él, en el nivel escópico; por otra parte, en el primer nivel, el oral, la angustia está 

ligada a la necesidad del lactante, y la manifestación de la angustia está marcada por el grito. El 

autor afirma que la señal de la que Freud habla, señala algo que refiere esencialmente a la 

intrusión de lo Otro: 

Este algo, ¿no debemos reconocer aquí su rasgo esencial, en la intrusión radical de algo tan Otro 

para el ser vivo humano como constituye ya para él el hecho de pasar a la atmósfera, de modo 

que al salir a ese mundo donde debe respirar, de entrada, literalmente, se ahoga, se sofoca? Esto 

es lo que se ha llamado el trauma — no hay otro —, el trauma del nacimiento, que no es separación 

respecto de la madre, sino aspiración en sí de un medio profundamente Otro. (Lacan, 2006, p. 

354) 

Retomando el nivel oral, Lacan (2006) afirma que el seno, que supone ser el primer objeto 

de cese, no pertenece al Otro; el niño supone que este seno le pertenece, y el destete que él 

mismo produce, según el autor, es lo que marca una primera posición deseante: “En efecto, está 

claro que es ya del objeto de lo que depende la primera forma del deseo, la que hemos elaborado 

como deseo de separación” (p. 355). La separación del seno no significa para el autor una 

desvinculación del Otro, sino “...el primer signo de dicho vínculo” (p. 355). En el caso del objeto 



24 

 

anal, que introduce la demanda del Otro, es del que quedan las huellas del deseo, como deseo 

de retener. El autor considera fervientemente que, en las diferentes etapas del desarrollo, el 

objeto ya está ahí, “...producido primitivamente, ya presente como producto de la angustia” (p. 

356) y, se cree entender, articulado con la función de la demanda y con la posibilidad de 

desplegar el deseo. Lo central para Lacan, respecto a este objeto, es su cualidad de ser un objeto 

plausible de separación, de corte, lo cual habilita la constitución del sujeto en relación con este 

objeto que lo representa y, se cree entender, lo mueve en su existencia. El objeto a representa 

para Lacan (2007), el órgano del que el sujeto se separa para constituirse, y simboliza la falta, 

por tanto, el falo, como representante principal de la misma. El nivel escópico y el invocante 

representan para el autor ya no “...el nivel de la demanda, sino del deseo, del deseo al Otro” (p. 

111). Esta falta, que como se ha planteado, habilita que el deseo se despliegue, se produce en 

el encuentro del sujeto con lo real en las diferentes etapas o niveles del desarrollo que el autor 

propone: 

...yo afirmo que el interés del sujeto por su propia esquizia está ligado a lo que la determina —a 

saber, un objeto privilegiado, surgido de alguna separación primitiva, de alguna automutilación 

inducida por la aproximación misma de lo real, que en nuestra álgebra se llama objeto a. (Lacan, 

2007, p. 90) 

Lacan (2007) postula que la angustia es el afecto que no engaña, por tanto, supone para 

él, una referencia crucial para el análisis; esto implica el desafío en la práctica de saber, 

parafraseando al autor, dosificarla y canalizarla: “Esta dificultad es correlativa de la dificultad que 

existe en conjugar el sujeto con lo real…” (p. 48). En este sentido, afirma que la función del 

fantasma tiene íntima relación con lo real, “Lo real es soporte del fantasma...” (p. 49). Esto parece 

sugerir que, es a partir del encuentro con lo real que la fantasía se despliega, protegiendo al 

sujeto de aquello que lo excede y que no puede simbolizar, lo cual le permite, a través de cierta 

ficción, funcionar en la vida. Pero lo real pulsa y allí donde pulsa, la angustia señala su presencia. 

Por tanto, en relación a la práctica psicoanalítica se recoge, a partir de las anteriores afirmaciones 

y, considerando que la angustia que atañe al presente desarrollo funciona como señal de este 

real, que “El análisis, más que ninguna otra praxis, está orientado hacia lo que, en la experiencia, 

es el hueso de lo real” (p. 61); en este sentido, considerando a las pulsiones, el autor afirma que 

“...lo real en el sujeto resulta ser lo más cómplice de la pulsión…” (p. 77). 

Lacan (2007) plantea que la tyche, como encuentro con lo real, se produce de forma 

fallida, esto es lo que en psicoanálisis se conoce como trauma; aquello que escapa al principio 

del placer e impone el principio de realidad, de lo real que aparece, según el autor, como 

inasimilable. El lugar de lo real, según él, se encuentra entre el trauma y el fantasma que se 

produce, con la intención de disimular eso inasimilable que fue anterior a todo lo que luego, en 



25 

 

la experiencia, se reproduce a través de la repetición. En este sentido, el autor diferencia lo 

traumático de la escena primaria, a la que denomina como un mal encuentro, y postula que cada 

uno de los estadios, “...formadores de la libido…” (p. 72) está marcado por algo de esta índole, 

de mal encuentro, lo que no supone que todos los estadios, por estar atravesados por la angustia 

de castración tomen, según él, un tinte sexual. La escena primaria es traumatizante y tiene, para 

el autor, una función organizadora, que es la mencionada angustia de castración. 

En esta línea, Lacan (2007) propone que la pulsión escópica, vinculada al nivel propuesto 

como el del ojo, en el que la mirada es el objeto a, está vinculada a la escena primaria, la esquizia 

como la división, el corte con lo real que aparece en mal momento. Es a partir de la escena 

primaria que el sujeto produce un corte, en el que la mirada naufraga como objeto perdido, como 

a: “El ojo y la mirada, ésa es para nosotros la esquizia en la cual se manifiesta la pulsión a nivel 

del campo escópico” (p. 81). El autor expresa que la mirada, considerada como a, y vinculada a 

la escena primaria, puede “...simbolizar la falta central expresada en el fenómeno de la 

castración…” (p. 84); en este sentido, considera que la pulsión escópica no es homóloga a las 

demás, ya que ésta parece ser la que “...elude de manera más completa el término de la 

castración” (p. 85). Para Lacan, la mirada se le presenta al sujeto como inasible, objeto en el que 

el sujeto confunde su propio fading; la mirada es para el autor el envés de la conciencia. Lacan 

refiere a la mirada que sorprende al sujeto y le genera vergüenza; “...es, no una mirada vista, 

sino una mirada imaginada por mí en el campo del Otro” (p. 91). 

Por último, hacia el final del décimo seminario, Lacan (2006) propone que el concepto de 

angustia refiere en último término, al acto de “...única aprehensión última y en cuanto tal de toda 

realidad…” (p. 361). El autor afirma que, el sujeto humano está situado en condición de objeto 

frente al Otro, y que de él penden sus deseos, deseos que distancian al sujeto de la posibilidad 

de cualquier acción autentica, de cualquier cosa que se asemeje, se cree entender, a la 

realización del propio deseo. En este sentido, Lacan propone que “No hay superación de la 

angustia sino cuando el Otro se ha nombrado” (p. 365), así como no hay posibilidad de poner en 

marcha el deseo, se cree entender, hasta no ubicar el a en el campo del Otro. 

 

IMPERATIVO ACTUAL DE FELICIDAD: LA ANGUSTIA Y SU POTENCIAL SUBVERSIVO 

 

¿Qué es un imperativo? 

 

El presente desarrollo pretende criticar, como se anuncia anteriormente, lo que se postula 

bajo la forma de imperativo actual de felicidad, por tanto, resulta pertinente arrojar algo de luz 

sobre la noción misma de imperativo. Con este propósito, se recogen los aportes de Agamben 



26 

 

(2011) respecto a la arqueología de la orden. El autor, en su investigación, se enfrenta en primer 

lugar a una paradoja, la etimología de la palabra responde a la búsqueda de un ἀρχή, termino 

griego que refiere tanto a origen, comienzo, como a mandato u orden. Esto para él no resulta 

extraño, que de la idea de un origen uno pueda llegar a la idea de un mandato, y utiliza ejemplos 

de la teología para dar cuenta de esto: “…una palabra, un lenguaje, que es en el principio solo 

puede ser una orden, solo puede ser en forma imperativa…” (p. 50). Es por lo anterior que, entre 

otras cosas, el autor concluye en que una arqueología de la orden es una tarea imposible, ya 

que “No hay origen para una orden porque la orden es el origen o está en el lugar de origen” (p. 

53). 

Por otra parte, ante su tarea de cuestionarse sobre qué es una orden, Agamben (2011) 

se enfrenta también a la dificultad del escaso tratamiento filosófico que hay sobre este concepto, 

afirma que hay alguna reflexión por aquí y por allá, pero no un tratamiento sistemático. El autor 

encuentra algunas reflexiones acerca de la obediencia, pero que ignoran, según él, su 

contracara, la orden. En este sentido, Agamben considera que un poder no se define tanto por 

su capacidad de ser obedecido, sino por su capacidad de mandatar, parafraseando al autor, un 

poder no cae ante su total o parcial desobedecimiento, sino cuando cesa de ordenar: “…si es 

incapaz de dar órdenes, ése será el único momento en el que un poder colapsará” (p. 53). ¿A 

qué se debe entonces esta ignorancia, este desprecio de la filosofía por el análisis de la orden? 

El autor encuentra explicación en la división que Aristóteles establece entre el lenguaje apofántico 

(discurso que puede ser verdadero o falso), el cual constituye el objeto de la reflexión filosófica, 

y el lenguaje no apofántico, cuyo análisis pertenece a la retórica y a la poética. Pero para 

decepción del autor, el análisis de la orden se encuentra excluido, incluso, en el libro de 

Aristóteles sobre la poética: 

La decisión de Aristóteles de ignorar el logos no apofántico fue efectivamente ominosa en el 

sentido en que decidió la historia de la lógica occidental. Por siglos, la lógica se enfocó sólo en el 

análisis de la proposición con forma de logos apofántico y esta otra inmensa área del lenguaje, la 

no apofántica, fue dejada a los retóricos o a los teólogos, cuando no fue completamente ignorada. 

Cuando ocasionalmente la orden era mencionada, simplemente se la explicaba como un acto de 

voluntad y, de ese modo, se la confinaba a la esfera de la moral. (Agamben, 2011, pp. 55-56) 

Agamben (2011) afirma que, es a partir del siglo XX que los lógicos comienzan a 

interesarse en el estudio del lenguaje en forma imperativa, pero esto aún no lo conforma. El autor 

afirma que una orden, en modo imperativo, no da cuenta de nada que exista en la realidad, “…el 

imperativo no implica, no refiere a un “es”, sino más bien a un “debería”” (p. 57); esto supone, 

para él, que el significado del imperativo no es su puesta en acto, sino una sugerencia, un 

“debería”. En este sentido, recoge los aportes de Austin quien refiere al imperativo y a la orden, 



27 

 

como ejemplos del lenguaje performativo, es decir, el lenguaje que no describe la realidad, sino 

más bien la produce. Es así que, luego de algunos rodeos, el autor plantea la hipótesis de que, 

en la cultura occidental, existen dos ontologías distintas pero relacionadas, respecto a la relación 

del ser con el lenguaje. Por una parte, la que considera más obvia, la ontología de las expresiones 

en modo indicativo, algo que “es”; por la otra, la ontología de la orden, en modo imperativo, ¡sé! 

La primera, según él, es la que gobierna y determina el dominio de la ciencia y la filosofía, 

mientras que “La segunda gobierna el no menos importante domino de la ley y la religión —y 

podemos agregar la magia también” (p. 59). Esto supone para el autor, que la ontología 

occidental es “…una máquina doble o bipolar” (p. 60), y que el polo imperativo, históricamente 

ignorado, comienza a ser cada vez más relevante. 

La ley, la religión y la magia, difíciles de separar en sus orígenes, definen, según Agamben 

(2011), una esfera donde el lenguaje es, principalmente, en modo imperativo; esto supone “… un 

intento de construir todo un mundo sobre el terreno de la orden” (p. 60). Es así que, tanto como 

Dios habla en forma de orden, los hombres en la religión, a través de la plegaria, hablan en modo 

imperativo. En esta línea, el autor afirma que, en la sociedad contemporánea, la ontología del 

imperativo está superando y reemplazando a la ontología del modo indicativo. Esto supone, para 

él, una suerte de retorno de lo reprimido: la magia, la ley y la religión, como dominios del logos 

no apofántico, históricamente despreciado, “…están secretamente empezando a gobernar la 

función de nuestra sociedad secularizada” (p. 62). El autor afirma que, en la sociedad actual, las 

órdenes aparecen disfrazadas de consejos, sugerencias, invitación o, a través de la publicidad, 

entre otros modos, y el ciudadano moderno realmente ignora que no son más que órdenes 

camufladas. Mientras que la filosofía, según él, sigue pensando bajo la forma ontológica y 

científica del “es”, esta otra forma, la de la orden, está gobernando las sociedades. 

Otra cuestión interesante que recoge Agamben (2011), respecto a la orden, es que, en su 

investigación, ésta no cesa de aparecer vinculada a otro concepto, y este concepto, que también 

interesa al presente desarrollo, por tener tan buena prensa en la sociedad actual, es el de 

voluntad. El autor afirma que, las pocas reflexiones que existen sobre el mandato siguen la 

siguiente lógica: “…la orden es obviamente un acto de voluntad” (p. 63). Esto constituye, para él, 

una explicación imposible de comprensión, ya que afirma, nadie pudo nunca explicar que 

significa la voluntad; intentar explicar el concepto de orden a través de la voluntad es, para 

Agamben, lo mismo que intentar explicar algo oscuro, mediante algo más oscuro. Por este 

motivo, el autor tiene presente, al comienzo de su investigación, la sugerencia de Nietzsche que 

invierte lo anterior y “…explica la voluntad mediante la orden. “Querer” significa para Nietzsche 

simplemente “dar una orden/mandar”” (pp. 63-64). En esta línea, el autor postula que hay un 

consenso entre los académicos en el hecho de que, en la teología cristiana, es donde el concepto 



28 

 

de voluntad alcanza su máximo desarrollo, y es a partir de allí, que este concepto salta, 

posteriormente, a la esfera de la filosofía mental. Agamben advierte en este punto, que cuando 

uno sigue de cerca este pasaje, nota que tanto el concepto de voluntad, como el verbo querer, 

aparece vinculado con el verbo poder. Mientras que la filosofía griega se ocupa de la potencia, 

la teología cristiana y posteriormente, el pensamiento moderno, se centran en la voluntad, 

parafraseando al autor; a esto se debe, según él, que en la actualidad el verbo querer remplace 

al verbo poder, “El hombre ya no es un ser de posibilidad, un ser que puede, es un ser que quiere” 

(p. 64). 

Querer, poder, desear, constituyen, como recoge Agamben (2011), la clase de verbos 

llamados modales, es decir, verbos vacíos, que necesitan de otro verbo no modal que les dé 

sentido. La filosofía, para el autor, puede ser definida en su intento de dar significado a estos 

verbos: “Conocer qué significa poder, qué significa querer; y atarlos, unirlos, entrelazar uno con 

otro” (p. 65). Este intento de entrelazamiento alcanza su punto extremo, según él, en la insana y 

drástica formulación que constituye el núcleo de la moral kantiana: “…uno debe poder querer” 

(p. 65); y esta intersección, que el autor considera absurda e insana, es la que define la 

modernidad. 

Y así cuando oigo hoy en día a la gente ilusa que repite el slogan pasajero “Yo puedo”, no puedo 

dejar de pensar que lo que realmente quieren decir es “Yo quiero”, es decir, yo ordeno, o mejor, yo 

me ordeno a mí mismo obedecer. (Agamben, 2011, p. 65) 

Para finalizar, Agamben (2011) propone el ejemplo de la omnipotencia divina, el cual sirve 

para demostrar cómo “…la voluntad se basa en la noción de potencia (y posibilidad) para 

contenerla y limitarla” (pp. 65-66); a esto se debe, según el autor, el hecho de que la voluntad se 

introduzca en la filosofía, con el fin de limitar, contener y controlar la potencia. El asunto de la 

omnipotencia de Dios constituye todo un problema en la historia de la teología escolástica; ya 

que, si Dios es omnipotente, puede hacer cualquier cosa que no suponga una contradicción. Por 

ejemplo, expresa el autor, Dios puede mentir, puede cometer un crimen, incluso puede destruir 

su creación, sin contradicción alguna. Agamben afirma entonces que, durante siglos, esta 

pregunta por el lado oscuro de la omnipotencia de Dios mantuvo ocupados, y escandalizados a 

los teólogos, dando como resultado, las hipótesis más absurdas, en palabras del autor. La 

solución a este problema, según él, aparece con la distinción teológica de potencia absoluta y 

potencia ordenada. La potencia absoluta, según los teólogos, es la potencia en abstracto, Dios 

puede, de forma abstracta, hacer cualquier cosa. Por otra parte, la potencia ordenada, refiere a 

aquello que Dios elige hacer, guiado por su voluntad: “…Él podría haber hecho cualquier cosa; 

sin embargo, su potencia ordenada, ordenada por su voluntad, está involucrada: Él podría hacer 

solo lo que hizo” (p. 67). Esto demuestra, según Agamben, el porqué de la introducción del 



29 

 

concepto de voluntad en teología: la voluntad es la encargada de dirigir, limitar y ordenar el 

escandaloso caos de la potencia, en palabras del autor. Y como las leyes que aplican a Dios, 

también se transfieren a los hombres, éstos deben querer, deben ordenarse a sí mismos para 

controlar y limitar lo que pueden. Esta es la razón por la cual, el hombre, es responsable de sí 

mismo: no responsable de su potencia, sino de su voluntad. Esto comprueba, según el autor, la 

hipótesis de Nietzsche que dicta que querer es ordenar: “La voluntad es una orden y lo que es 

ordenado es la potencia. Entonces, el “querer” ordena al “poder”” (p. 68). 

 

La sociedad del rendimiento 

 

A partir de estas reflexiones acerca del imperativo en tanto tal, y considerando que el 

mandato que aquí se denuncia se postula como actual, resulta pertinente exponer también, 

algunas características que hacen a la sociedad del presente. Se recogen en este sentido, los 

aportes de Han (2012) respecto a lo que él postula como sociedad del rendimiento. El autor 

reflexiona acerca de que cada época tiene sus enfermedades características; en el pasado, las 

enfermedades bacteriales dan paso a las enfermedades virales, y éstas, en la actualidad, dan 

paso a las enfermedades neuronales, las cuales inauguran, según él, el siglo XXI. Estas 

enfermedades neuronales, entre las que el autor destaca a la depresión, el síndrome por 

desgaste ocupacional o el trastorno por déficit atencional con hiperactividad, ya no responden a 

la negatividad de lo otro extraño y peligroso, como la bacteria o el virus, a los que se hace frente 

mediante la técnica inmunológica. En la actualidad, las enfermedades neuronales responden, 

según él, a un exceso de positividad. Esto supone para el autor que, de forma inadvertida, se 

está produciendo un cambio de paradigma que abandona el esquema inmunológico, y su 

correspondiente dialéctica de la negatividad. En su lugar, la dialéctica de la positividad “Se 

caracteriza por la desaparición de la otredad y la extrañeza” (p. 14) en pos de lo idéntico. La 

fatiga y el agotamiento, resultantes de la superproducción, la supercomunicación o el 

superrendimiento, constituyen para el autor ejemplos de la violencia de la positividad a nivel 

neuronal; “La violencia de la positividad no presupone ninguna enemistad. Se despliega 

precisamente en una sociedad permisiva y pacífica. Debido a ello, es menos visible que la 

violencia viral” (p. 22). La positivización del mundo habilita, según el autor, nuevas formas de 

violencia, violencia que no parte de lo otro, sino que es inherente al propio sistema, por tanto, no 

suscita resistencia. Es el exceso de positividad lo que produce enfermedad en la actualidad, la 

violencia de la positividad que satura, y como resultado colapsa al yo, parafraseando al autor. 

Han (2012) plantea que la sociedad disciplinaria de Foucault forma parte del pasado; los 

hospitales, fábricas y cuarteles son sustituidos por gimnasios, grandes centros comerciales, 



30 

 

torres de oficinas, entre otros. La sociedad y sus habitantes ya no son, según el autor, 

disciplinares y obedientes, sino sociedades y habitantes del rendimiento: “Estos sujetos son 

emprendedores de sí mismos” (p. 25). La sociedad disciplinaria se define, según Han, por la 

negatividad de la prohibición, siendo el no poder el verbo modal negativo que la representa. En 

su contraparte, la sociedad del rendimiento está representada por el verbo modal positivo de 

poder sin límites. El autor postula que el inconsciente social se empeña siempre por maximizar 

la producción, y allí donde el esquema negativo de la prohibición y el deber muestra sus límites, 

el esquema positivo del rendimiento, del poder hacer, resulta ser más eficiente. Pese a esta 

aparente radical diferencia, entre un paradigma y el otro, el autor nota una cierta continuidad y 

convivencia entre ambos en el siguiente nivel: 

Sin embargo, el poder no anula el deber. El sujeto de rendimiento sigue disciplinado. Ya ha pasado 

por la fase disciplinaria. El poder eleva el nivel de productividad obtenida por la técnica 

disciplinaria, esto es, por el imperativo del deber. En relación con el incremento de productividad 

no se da ninguna ruptura entre el deber y el poder, sino una continuidad. (Han, 2012, p. 28) 

En este sentido, Han (2012) propone que el imperativo del rendimiento es lo que produce 

enfermedad en la actualidad, por ejemplo, la depresión, en la cual, según él, el hombre depresivo 

se explota a sí mismo de forma voluntaria: “Él es, al mismo tiempo, verdugo y víctima” (p. 30). 

En estos casos, la depresión se desencadena cuando el sujeto, mandatado por el rendimiento, 

ya no puede, poder más, parafraseando al autor, “No-poder-poder-más conduce a un destructivo 

reproche de sí mismo y a la autoagresión” (p. 31). La diferencia del sujeto del rendimiento y el 

sujeto de la obediencia, radica en la posición interna o externa de la dominación. El sujeto del 

rendimiento es soberano y dueño de sí, no está sometido a nadie más que a sí mismo. Pero el 

autor anuncia que la supresión del dominio externo no asegura la libertad, sino más bien hace 

que coincidan, libertad y coacción. El sujeto moderno tiene, para el autor, la libre obligación de 

maximizar su rendimiento, lo que deriva en su autoexplotación: 

Esta es mucho más eficaz que la explotación por otros, pues va acompañada de un sentimiento 

de libertad. El explotador es al mismo tiempo el explotado. Víctima y verdugo ya no pueden 

diferenciarse. Esta autorreferencialidad genera una libertad paradójica, que, a causa de las 

estructuras de obligación inmanentes a ella, se convierte en violencia. Las enfermedades 

psíquicas de la sociedad de rendimiento constituyen precisamente las manifestaciones patológicas 

de esta libertad paradójica. (Han, 2012, p. 32) 

Han (2012) propone que el exceso de positividad refiere, entre otras cosas, al exceso de 

estímulos, impulsos e informaciones. Esto supone, para el autor, cambios en los sistemas de 

percepción y atención en la humanidad, que se ve cada vez más próxima al salvajismo. Han 

considera que la perdida de creencias en la modernidad afecta no solo a Dios, sino de cierto 

modo a la percepción de la realidad, “…hace que la vida humana se convierta en algo totalmente 



31 

 

efímero” (p. 46). Esto se traslada al mundo en general, en el que el autor supone que nada es 

duradero, ni constante. El yo tardomoderno por su parte, aferrado a su individualidad y a su ego, 

está cada vez más aislado. Sin consuelos religiosos que le apacigüen, se ve en la obligación de 

mantenerse sano: “Ya lo dijo Nietzsche: tras la muerte de Dios, la salud se eleva a diosa” (p. 46). 

Así, lo efímero de la vida produce justamente como reacción, la histeria del trabajo, la 

hiperactividad y la producción: el mandato del rendimiento no corresponde a una sociedad más 

libre, sino más bien, produce nuevas obligaciones. 

En esta línea, y como alternativa a la vorágine del rendimiento que hasta ahora se plantea, 

Han (2012) propone la negatividad de la interrupción, el acto de vacilar y detenerse, “…vacilar 

es indispensable para que la acción no decaiga al nivel del trabajo” (p. 55). En relación con esto, 

postula que la sociedad ha olvidado la rabia y la ha sustituido por el enfado, el cual supone más 

dócil, incapaz de potenciar cambio alguno. Por su parte, la rabia, implica para el autor una 

interrupción, un cuestionamiento del presente y la posibilidad de que algo nuevo se despliegue; 

“El enfado es para la rabia lo que el temor para el miedo. A diferencia del temor, dirigido a un 

determinado objeto, el miedo se refiere al Ser como tal. Comprende y quebranta toda la 

existencia…” (pp. 56-57). En este punto, se sospecha que la traducción acaso haya podido 

traicionar, y que, con miedo, el autor se esté refiriendo a la angustia. La positivización de la 

sociedad no da lugar, según él, a sentimientos negativos como el miedo o la tristeza; estos son 

eliminados o no son bien vistos, ni por la sociedad ni por los propios sujetos, ya que enlentecen 

el proceso de aceleración que a este sistema le interesa. Esto para el autor no es inofensivo, ya 

que, siguiendo a Hegel, destaca que es precisamente la negatividad, la que mantiene llena de 

vida la existencia. Mientras que, vinculado a la positividad y a la potencia del hacer, el autor 

considera que, “La hiperactividad es, paradójicamente, una forma en extremo pasiva de actividad 

que ya no permite ninguna acción libre” (p. 60). 

Por otra parte, Han (2012) afirma que la sociedad, en pos del rendimiento y la actividad, 

se está convirtiendo en la sociedad del dopaje, y muestra preocupación ante la postura de ciertos 

científicos a los que cataloga de serios, quienes consideran que es incluso una irresponsabilidad 

no servirse de tales sustancias. Esto supone la tendencia actual de que no solo el cuerpo, sino 

el ser humano en su totalidad se constituya en una máquina de rendimiento, con la finalidad de 

alcanzar un funcionamiento y un rendimiento maximizado y sin alteraciones, parafraseando al 

autor. A consecuencia de esto, la sociedad del rendimiento produce un agotamiento y cansancio 

desbordante: “El exceso del aumento de rendimiento provoca el infarto del alma” (p. 72). Este 

cansancio al que el autor refiere, es un cansancio a solas, que produce división y aislamiento, 

destruye toda posibilidad de cercanía y comunidad, en sus propias palabras. En contraposición 

a este cansancio, el autor recoge los aportes de Handke quien postula el cansancio elocuente, 



32 

 

cansancio que permite la aminoración del Yo, y cuando esto sucede, “…la gravedad del Ser se 

desplaza del Yo al mundo (…) mientras que el cansancio del Yo en cuanto cansancio a solas es 

un cansancio sin mundo, que aniquila al mundo” (p. 74). Este cansancio que produce la 

aminoración del Yo, posibilita la demora y la detención, “El cansancio profundo afloja la atadura 

de la identidad” (p. 76); no refiere a un Yo agotado por la potencia positiva, sino un cansancio de 

la potencia negativa, que resulta incluso inspirador para que algo del no-hacer, pueda devenir. 

 

Imperativo de felicidad 

 

Para continuar el desarrollo, e introducir al lector en lo que propiamente se denomina aquí 

como imperativo actual de felicidad —imperativo que claramente encuentra su medio optimo en 

la sociedad de rendimiento— se recogen los aportes de Béjar (2018), quien plantea de forma 

contundente, que la cultura actual nos ordena ser felices, positivos. Es así que este imperativo, 

de ser feliz, o al menos aparentarlo, adquiere según la autora, la forma de consejo o sugerencia 

y se recibe de los vínculos más cercanos, como la familia y las amistades, así como también, de 

vínculos más lejanos. El optimismo supone ser una “…actitud necesaria y continua, 

independiente de las circunstancias que se atraviesen” (p. 11). Es con el nacimiento del 

pensamiento positivo en Estados Unidos, que la psicología acapara, según la autora, el concepto 

de felicidad para inferirle una naturaleza exclusivamente psicológica. La felicidad constituye así, 

una actitud, la disposición de controlar la mente y el pensamiento, la capacidad de ser positivo; 

La llamada psicología positiva contemporánea sustituye la felicidad por términos más neutros 

como “positividad” y “bienestar subjetivo”, más medibles, más científicos. Se ha eliminado por 

completo el contenido moral del concepto. Lo importante es el relato en primera persona del sujeto 

que tenga o carezca de la actitud correcta. De moldear ésta se encarga la autoayuda. (Béjar, 2018, 

pp. 14-15) 

Béjar (2018) analiza el imperativo de felicidad de forma discursiva, inspirada en El proceso 

de civilización, de Norbert Elias, donde el autor estudia los modos de ser y estar de la nobleza a 

través de los manuales de conducta de los siglos XVI y XVII, manuales que facilitan a los nobles 

las nuevas normas de conducta, en su pasaje de guerreros a cortesanos. La autora parte 

entonces de la idea de que, el género de la autoayuda, clave para la difusión del imperativo al 

que refiere, es el equivalente actual de estos manuales de conducta que pretenden “domesticar” 

a la población en la salida del medioevo. Así como estos manuales se apoyan en ciertos códigos, 

como mantener el decoro frente al prójimo, y la regulación de las necesidades naturales se 

justifica en una legitimación higiénica, parafraseando a la autora, “De igual manera, el código 

positivo, que ordena que seamos optimistas, justifica sus mandatos a través de legitimaciones 



33 

 

basadas en la psicología, la religión y la ciencia” (p. 15). La autora toma de Moskowitz la idea del 

evangelio psicoterapéutico, que descansa en los siguientes principios: la felicidad es la meta por 

excelencia de la vida; los padecimientos psíquicos tienen causas psicológicas, las causas 

sociales, culturales, económicas y políticas se dejan al margen. Por último, tales padecimientos 

son tratables, por tanto, no solo se puede, sino que se debe remediar la infelicidad: “Este último 

principio se ha convertido en una creencia generalizada y por tanto es casi invisible en una cultura 

que nos ordena ser felices” (p. 17). Si la felicidad es entonces una cuestión de técnicas, quien no 

la obtenga es el único responsable, por no haber sabido aplicarlas. En este panorama, las 

emociones negativas, según la autora, como la preocupación, la tristeza o la duda, son mal vistas 

y controladas; esto produce intolerancia y rechazo social con quienes no se muestran felices. En 

el contexto general de la individualización, la construcción de la propia identidad feliz aparece 

como una elección, pero “En realidad, es un destino, una obligación culturalmente insoslayable” 

(p. 17). 

Otra autora que realiza una crítica importante al imperativo de felicidad es Ahmed (2019), 

quien al igual que Béjar, problematiza los alcances y los efectos de la psicología positiva. La 

autora da cuenta de que existe cierto consenso, en diversos contextos, de que la felicidad es el 

objeto de deseo humano. Pese a esta idea de la felicidad como anhelo, Ahmed afirma que “…no 

necesariamente sabemos que queremos cuando anhelamos la felicidad” (p. 22). La felicidad, 

según ella, es el mandato que organiza el mundo. Esta concepción de la felicidad como 

construcción de ciertas realidades, es tomada por la autora de los trabajos queer, negros y 

feministas que visibilizan, según expresa, diferentes formas en que la felicidad se utiliza para 

justificar situaciones de opresión. Ahmed afirma que la sociedad, en este momento, y desde hace 

algunas décadas, se encuentra girando hacia la felicidad, en parte gracias a los aportes de la 

cultura terapéutica y los libros de autoayuda, los cuales se apoyan en la psicología positiva. 

Incluso, la autora recoge la denominación industria de la felicidad, donde “…la felicidad es algo 

que se produce y consume a través de estos libros, y que acumula valor como una forma de 

capital específica” (p. 24). Los medios de comunicación son los encargados, en la actualidad, de 

difundir de forma saturada historias e imágenes de felicidad. Este viraje hacia la felicidad también 

forma parte de algunas perspectivas políticas y de gobierno, es así que, diferentes gobiernos 

comienzan a introducir bienestar y felicidad como metas en sus propuestas, parafraseando a la 

autora. La felicidad aparece como indicadora del progreso, “…es el nuevo indicador de 

desempeño” (p. 25). 

Las producciones actuales que abogan por la felicidad aparecen, según Ahmed (2019), 

bajo la categoría de ciencias de la felicidad; esta ciencia, “…supone que la felicidad esta “ahí 

afuera”, que es posible medirla y que tales mediciones son objetivas” (p. 27). La autora afirma 



34 

 

que, bajo esta ciencia, se despliega la premisa de que las emociones son claras, transparentes, 

y constituyen la base de la vida moral. Esto supone que las personas siempre saben cómo se 

sienten, y que existe reciprocidad entre las cosas malas, que les hacen sentir mal, y las cosas 

buenas que les hacen sentir bien. La ciencia de la felicidad se basa así, en un modelo muy 

específico de subjetividad. La autora hace un llamado en este punto, a los estudios culturales y 

psicoanalíticos, que, según ella, podrían hacer interesantes aportes a este debate, “…en la 

medida que ofrecen teorías de la emoción que, lejos de fundarse en un sujeto totalmente 

presente ante sí, lo piensan como una instancia que no siempre sabe que siente” (p. 28). 

Ahmed (2019) considera que la ciencia de la felicidad es un tipo de conocimiento 

performativo, ya que, cuando encuentra la felicidad en determinados lugares, los promociona 

como buenos lugares. Por ejemplo, esta ciencia sitúa la felicidad en el matrimonio, el cual parece 

ser el más alto indicador de felicidad, junto con la familia y la comunidad. La crisis que se produce 

a partir del mandato de ser feliz no se preocupa por cuestionar los ideales sociales, según la 

autora, sino que el imperativo de felicidad “…se articula cada vez más en términos de un retorno 

a los ideales sociales, como si lo que explicara esta crisis de la felicidad no fuera el fracaso de 

dichos ideales sino nuestro fracaso en alcanzarlos” (p. 30). La psicología positiva, que describe 

la felicidad como un bien y como una responsabilidad, surge como respuesta, según Ahmed, a 

la tendencia general de la psicología de abocarse al estudio del sufrimiento, a costa de la 

felicidad. Esta idea, de hacer felices a las personas, resulta sensata para la autora, hasta cierto 

punto: 

No hay nada mejor, sin duda, que sentirse mejor, ¿Quién no quiere sentirse mejor? ¿No debe 

acaso todo conocimiento ser transformador y responder a un impulso por mejorar los mundos y 

las capacidades de vida de los individuos? Lo que está en juego aquí es la idea de que es posible 

conocer “de antemano” aquello que contribuirá a mejorar la vida de las personas. (Ahmed, 2019, 

p. 31) 

Desde esta perspectiva, Ahmed (2019) recoge las características que los más 

renombrados autores de la psicología positiva proponen, características que supuestamente 

hacen a las personas más proclives a ser felices, por ejemplo, estar casado, tener buen pasar y 

mantenerse sano física y mentalmente. No se pretende profundizar en esto, basta con citar las 

conclusiones de la autora al respecto: “El rostro de la felicidad, al menos según esta descripción, 

se parece bastante al de una persona privilegiada” (p. 35). El problema con esto, de enaltecer 

ciertas características que hacen a las personas supuestamente más felices, es que, para alentar 

la felicidad, hay que alentar estas formas de vida; “De esta forma, la promoción de la felicidad se 

convierte rápidamente en la promoción de ciertos tipos de familia” (p. 36). La autora concluye, 

luego de analizar estos postulados, que “…el ser de la felicidad es burgués” (p. 38) y no pretende, 



35 

 

en este sentido, sostener la felicidad como algo indudablemente bueno, sino lo contrario. Así, 

denomina archivos de la infelicidad a sus reflexiones en torno a la negatividad que se le adjudica 

a ciertas figuras políticas, “…feministas aguafiestas, queers infelices e inmigrantes melancólicos” 

(p. 46). Sus reflexiones persiguen el fin de presentar la felicidad como problema, “…tirar del hilo 

de la infelicidad, como si fuese destejiendo la felicidad, y las hebras de sus reclamos” (p. 47), así 

como también, abrir paso, hacer lugar, para que otros tipos de vidas puedan acontecer. 

 

Reflexiones desde el psicoanálisis respecto a los imperativos actuales 

 

En las siguientes páginas, en respuesta al llamado de Ahmed, se recogen algunos aportes 

desde el psicoanálisis para contribuir a la reflexión en torno a este problema de la felicidad 

impuesta. En esta línea, Tocho (2025) plantea, en consonancia con las autoras anteriores, la 

problemática de la cultura terapéutica actual, que ofrece, según ella, “…soluciones rápidas y 

eficaces para volver a garantizar la adaptación al mismo sistema que enferma” (p. 693). En su 

lugar, el Psicoanálisis, según la autora, es una práctica de lo singular, que rescata la 

particularidad del sujeto, a diferencia de las terapéuticas alineadas al discurso psicológico y 

médico hegemónico, que pretenden dirigir la cura “…hacia una estandarización de las 

subjetividades” (p. 695). La autora comulga con lo que hasta ahora el presente desarrollo plantea, 

tanto las ideas de Han sobre el rendimiento y la hiperproductividad, así como también, el mandato 

de felicidad que se expone aquí, a través de los aportes de Béjar y Ahmed, cuyas ideas también 

son tomadas por Tocho. En este sentido, ante el malestar que lo anterior produce, se puede 

observar, según la autora, una variada oferta de soluciones, 

…que van desde la indicación de fármacos al engrandecimiento del yo, pasando por la 

programación neurolingüística y el mindfulness. Es decir, prácticas terapéuticas que se convierten 

en recetas que apuntan a fortalecer la vertiente imaginaria del yo, intentando conquistar una ilusión 

de completud y perfección. Frente a este sistema que oferta curas rápidas en pos de conseguir 

una vertiginosa adaptación al mismo sistema que enferma nos preguntamos ¿Cómo es posible 

abordar las subjetividades cuando todo parecería apuntar a una terapéutica del yo? (Tocho, 2025, 

p. 695).   

La felicidad, según Tocho (2025), se concibe “…como algo que se desprende de SER de 

una determinada manera” (p. 696), cuestión que supone problemática, ya que deja asociada 

imaginariamente esta idea de ser feliz con determinado modo de vida, y no con otros. Como 

consecuencia de esto se producen, entre otros, fenómenos de discriminación, segregación, e 

incluso la patologización de los modos de vida que no se ajustan a este ideal. Por otra parte, 

como consecuencia también, se justifica la opresión a través del mérito y el esfuerzo individual, 



36 

 

con el riesgo, según la autora, de responsabilizar y culpabilizar a aquellas subjetividades que no 

logran alcanzar el ideal mencionado. La autora se pregunta entonces por las condiciones 

socioeconómicas, materiales y de vulnerabilidad, productoras de padecimiento subjetivo. Se 

pregunta, en esta línea, por la incidencia de los actuales escenarios en la producción del 

sufrimiento: “Bueno, nosotros consideramos que, desde esta lógica, se produce una especie de 

negación y un borramiento de sentido en la medida en que algunas condiciones sociales no son 

tenidas en cuenta como promotoras de malestar” (p. 697). El culto a la opresión, que culpabiliza 

a los sujetos que no pueden sostenerla, junto con la promesa de felicidad, funcionan, según la 

autora, para justificar un mundo cada día más injusto; “Tal vez nuestra tarea como analistas no 

tenga que reducirse a “rescatar a un sujeto” sino a cuestionar las estructuras y procesos múltiples 

que generan malestar” (p. 697). 

En línea con esta problemática del SER que plantea Tocho, se recogen en los siguientes 

párrafos algunas reflexiones de Bonoris (2022) acerca del sujeto del inconsciente y el individuo 

de la modernidad, sobre quien cae el peso del imperativo que el presente desarrollo denuncia. 

En esta línea, el autor retoma la idea lacaniana que sugiere que “Loco no es solo aquel que se 

cree distinto de quien es, sino quien, básicamente, se cree quien es” (p. 150). Esto, para el autor, 

precisa ser explicado, ya que todos los seres humanos se constituyen a partir de ciertas 

identificaciones. En la locura sucede, según lo que recoge Bonoris de los postulados lacanianos, 

que las identificaciones se producen sin mediación entre el sujeto y el ideal: “En pocas palabras, 

loco es aquel que cree ser sin Otro” (p. 150). En este sentido, el loco es el sujeto que se cree 

libre de la sujeción del Otro. El autor afirma que los vínculos entre la locura, así planteada, y el 

individualismo, son íntimos y resultan imprescindibles para comprender los padecimientos del 

sujeto moderno. 

Bonoris (2022) comulga con algunas ideas que aquí se plantean, referentes a la muerte 

de Dios y la caída de algunos de los principios que antaño ordenaron al mundo; si bien éstos 

limitan, en la historia de la humanidad, las posibilidades de elección, le dan a la existencia cierto 

sentido, que la supuesta libertad moderna no posee, parafraseando al autor. El único principio 

que parece regir la vida en la modernidad, según él, es el ideal de libertad, la develación de una 

verdad interior y propia que hay que llevar a cabo; así se constituye el hombre moderno en sí 

mismo, en tanto yo. El autor afirma, en este sentido, que el individuo actual sufre un desborde de 

modernidad: 

…la tarea del psicoanálisis debe ser diagnosticar y curar ese “plus” de sufrimiento propio de 

nuestra época (…) el psicoanálisis debe hacer del sufrimiento moderno un síntoma. Debe quebrar 

la mentalidad antidialéctica de la cultura que tiende a reducir toda actividad subjetiva al ser del yo 



37 

 

y abrir las vías de sentido para recibir la verdad del deseo que se aloja en las fisuras del discurso. 

(Bonoris, 2022, pp. 161-162). 

Bonoris (2022) acuerda y recoge los aportes de Han respecto a la sociedad del 

rendimiento, y afirma que el sujeto del rendimiento es un sujeto narcisista, incapaz de alejarse 

de su propia imagen: “Elude la instancia de Otredad que le daría la posibilidad de vacilar en su 

propio ser y encontrar un sentido a su padecimiento por fuera de sí mismo” (pp. 168-169).  Este 

sujeto, según el autor, se encuentra inevitablemente con la realidad de que sus esfuerzos son 

insuficientes frente a sus propias exigencias. Pese a esto, no culpa a la época por los abusivos 

requerimientos que le impone, sino a sí mismo; asume así, la responsabilidad de las dificultades 

sistemáticas, se convence de que sus resultados son únicamente producto de su mérito personal, 

parafraseando al autor. Bonoris afirma que, así como la histeria puso en cuestión los ideales de 

su época, la depresión es la figura que pone en cuestión y denuncia en cierto sentido, los ideales 

de la actualidad. El sujeto del rendimiento, según él, se cree libre, “…y cree que con su libertad 

puede hacer lo que quiera. Desde luego, querer no es poder, y el sentimiento de insuficiencia y 

agotamiento se presenta casi indefectiblemente” (p. 172). 

La depresión, y su contracara, la locura, son las que dominan, según Bonoris (2022), la 

subjetividad actual. Esto no quiere decir, para él, que las neurosis hayan desaparecido, sino que 

esta atadura del ser al yo que plantea, crece a pasos agigantados. En este sentido, el autor 

afirma que el interés por el sentido del síntoma se sustituye actualmente por la cura farmacológica 

y la restitución de la “normalidad”. Las prácticas psi de la actualidad desacreditan, según él, la 

práctica psicoanalítica: “Lo importante es que la cosa marche, que nada ni nadie ponga palos en 

las ruedas” (p. 177). El psicoanálisis por su parte, apuesta por el sujeto, parafraseando al autor, 

revela que el padecimiento psíquico no se debe a la falta de adaptación a la realidad, sino al 

exceso de ésta. El analista no puede ignorar las elevadas exigencias culturales que padecen los 

sujetos, en su intento por comprender y curar el malestar subjetivo de la neurosis: “Si pretende 

subsistir, el psicoanálisis debe ser una práctica de resistencia a los imperativos de nuestra época” 

(p. 177). 

 

Angustia: afección anticapitalista 

 

Para finalizar este apartado, y en consonancia con lo que el presente desarrollo pretende 

destacar, respecto al potencial subversivo de la angustia, se recogen los aportes de Percia 

(2010), quien propone, en su libro titulado Inconformidad arte política psicoanálisis, que la 

angustia puede ser considerada, en la sociedad actual, como una afección anticapitalista. En 

este sentido, el autor denuncia que el potencial emancipador del afecto al que se hace referencia, 



38 

 

se ve opacado, se oculta, detrás del uso que en la actualidad se le da al término. Es así que, 

según él, la figura del capitalismo aparece disfrazada en el discurso contemporáneo “…como 

sociedad, mercado, sistema, realidad, mundo…” (p. 209), mientras que la angustia, por su parte, 

representa todos los pesares; “Se confunde angustia con ansiedad, tristeza, frustración, 

nostalgia, temor, consternación…” (p. 209). Este fenómeno, según el autor, de confundir la 

angustia con todas las pesadumbres, es lo que le está quitando al afecto su potencial 

emancipador, “…y las figuras que evitan nombrar al capitalismo, ocultan la injusticia histórica del 

presente desgraciado” (p. 209). 

Percia (2010) plantea que el amor, así como la amistad, y la comunidad, constituyen 

complicidades anticapitalistas “…cuando escapan de la locura de los propietarios…” (p. 212), ya 

que cuando la posesión amorosa aspira a cierta completud, provoca, según el autor, reacciones 

hostiles. En su contraparte, la experiencia del amor puede suponer también un hueco, lugar vacío 

en el que dos, que se saben incompletos, se encuentran, sin la aspiración de completar nada; 

“El amor es felicidad, pero desembarazado de la experiencia de la angustia, es mueca congelada 

de una posesión sin vida” (p. 212). La emergencia de la angustia puede habilitar, según el autor, 

el trazado de otras rutas, la construcción de experiencias de amor, amistad y comunidad, no 

gobernadas por la lógica del capital. 

Los cuerpos angustiados de nuestra cultura aprenden a calmarse (de eso que no saben) teniendo 

algo: juguetes, personas, dinero, objetos, bienes, talento, prestigio. El apoderamiento es casi el 

único remedio ofrecido al amor que, asustado, no imagina otras formas de felicidad. El capitalismo 

fabrica vidas poseídas. Los poseídos, sin embargo, no se sienten infectados por ese poder, sino 

sujetos libres. (Percia, 2010, p. 214) 

En esta línea, Percia (2010) propone que la angustia, se encuentra intrínsecamente ligada 

a la vida humana y supone para el autor, soledad y silencio. Este vacío, producto de la angustia, 

es lo que permite desplegar el deseo, deseo que no busca poseer, sino que constituye la acción 

misma de buscar, parafraseando al autor. El deseo, según él, no se posee, “…se da o se aloja, 

provisorio, en su paso hacia lo otro. El deseo conjuga inconformidad” (p. 215). Es así que, el 

autor propone la inconformidad como una infinita visión de posibilidades, mientras que su 

contracara, el conformismo, constituye la aniquilación de lo anterior. En el orden del conformismo, 

el autor plantea que la religión constituye uno de sus representantes, rodea a la angustia y la 

reduce a un necesario padecimiento para el acceso al paraíso. En este sentido, retoma los 

postulados marxistas que advierten que la misma constituye un consuelo para el pueblo, y un 

adormecimiento de cualquier posibilidad de protesta. La religión es así considerada como 

analgésico de los pobres, quienes no acceden al jugo de amapolas, conformándose con 

creencias mágicas que prometen la protección celestial: “La fórmula que decía que la religión es 



39 

 

el opio del pueblo, advertía sobre la extraordinaria función de ese remedio para los pobres” (p. 

218). El autor recoge la advertencia marxista, de que el capitalismo utiliza esto a su favor, y 

plantea que el problema de las izquierdas, desde entonces, es “…pensar políticas del deseo no 

negadoras de la angustia, que sean tan poderosas como las fórmulas de felicidad que ofrecen 

las religiones y el capitalismo” (p. 219). 

Por otra parte, Percia (2010) propone a la angustia en el orden de la inconformidad, y 

afirma que no es posible la existencia de la cultura sin malestar, así como no es posible concebir 

una experiencia de sí, sin conflictos: “Malestar y conflictividad son las tormentas del deseo” (p 

224). La ilusión de las curas químicas, supresoras de la conflictividad, anuncian para el autor, el 

terror de un mundo despojado de angustia; para él, estar mal no es lo mismo que ser gozado por 

el malestar. El autor considera que la vida humana busca emanciparse del malestar, pero que 

esto no supone suprimirlo, “…sino impedir que el malestar se apropie del excedente de goce 

disponible en nuestras existencias” (p. 224). La conflictividad para Percia es la experiencia de la 

angustia, es, no una manera del ser, sino un estado, estado que permite el pasaje para que lo 

que es, sea, parafraseando al autor. En la actualidad, el rechazo y la mala prensa de la angustia 

suponen, para él, una herramienta disciplinar del capitalismo. Los angustiados, evitan la 

experiencia de la angustia y entregan, a cambio de calmantes, sus existencias; “El capitalismo 

nos persuade (ahí en donde cada cual se enfrenta a ese objeto sin consistencia, que Lacan llama 

objeto a) del ahorro de angustia que significa someterse a un significante amo. La sujeción 

conveniente” (p. 225). En este sentido, el autor plantea que, sin angustia, o sin inconformidad, 

los seres humanos están perdidos, delegados a los dioses, amparados bajo el ala de un amo, 

confiados a una tutela que les promete la salvación. 

La angustia ya no es, según el Percia (2010), lo que otrora fue, la escuela del alma, 

escuela que en los siglos pasados produjo enamorados, locos, artistas, filósofos, intelectuales y 

revolucionarios. La angustia hoy es, según el autor, un agujero, agujero que se quiere evitar, y 

allí está el capitalismo listo para colmarlo: “El capitalismo disfruta de las existencias insatisfechas, 

prefiere a los angustiados que se vuelven neuróticos y consumistas, apáticos y escépticos, locos 

y suicidas; antes que a esos seres incontrolables que (por momentos) posan sus pies en 

superficies de inconformidad” (p. 226). Pero la angustia, sostiene Percia, no cae siempre rendida 

frente a los objetos que ofrece el mercado, por tanto, así como puede ser razón de esclavitud, 

también puede expresar el deseo de emancipación de las lógicas impuestas. La inconformidad 

constituye para el autor, la enfermedad de la civilización para la cual no existe remedio, diferente 

a la insatisfacción, para la cual afirma, existe una farmacia entera. Es a través de la 

medicalización que el capitalismo intenta controlar la insatisfacción, pero, muy a su pesar, “…el 

sentido que la vida humana clama, repone inconformidad: potencia de lo venidero. Hay formas 



40 

 

inscriptas en nuestra sensibilidad y en nuestro pensamiento, lo sepamos o no. Inconformidad, 

sensibilidad que se escabulle de lo tallado” (p. 227), que llama, en palabras del autor, a lo político. 

Mientras que la insatisfacción, para él, responde a la posesión, la inconformidad como tal, se 

vincula al deseo: “Inconformidad que no obra, engendra pestilencia; angustia que no se habita, 

extiende el desierto” (p. 228). 

Por último, Percia (2010) plantea que el capitalismo actual ofrece variadas alternativas de 

consumo para calmar, provisoriamente, las pulsiones que él mismo propicia. En este sentido, 

aprovecha la insatisfacción humana y promete objetos que la calman; esta insatisfacción, en 

palabras del autor, es una invención del capitalismo para que su poder se multiplique. La 

inconformidad por otra parte, significa para Percia, el hormigueo que señala la presencia de la 

angustia: “La angustia, cuando no queda capturada por la insatisfacción, estalla como potencia 

indignada. La indignación aloja angustia en estado de lucha y revuelta” (p. 229). Es así que, el 

psicoanálisis inquieta aún en la actualidad, según el autor, porque aloja las existencias 

angustiadas, porque habilita la puesta en palabras del afecto al que se hace referencia, porque 

escucha lo inescuchable. Interesa el psicoanálisis, en la actualidad, como política y arte del obrar 

del deseo, “…pero la potencia deseante no es sin la herida de la muerte y la angustia. No es sin 

inconformidad. Allí reside la diferencia entre la potencia del deseo y la prepotencia de la 

conformidad” (p. 232). 

 

REFLEXIONES FINALES 

 

Se retoman, para finalizar, los puntos centrales que la presente monografía pretendía 

abarcar: una aproximación a la temática de la angustia, desde el psicoanálisis, que permitiera 

destacar el vínculo de ésta con la posibilidad de desplegar el deseo, así como también, su 

potencialidad para hacer frente, o para al menos cuestionar, las exigencias actuales vinculadas 

a la felicidad, con sus lamentables consecuencias. Se pudo constatar, partiendo de los últimos 

desarrollos freudianos acerca de la angustia como señal del yo, ante los peligros pulsionales que 

propician la represión, que para este autor la angustia carecía de objeto. La angustia para Freud 

se habría generado como reacción frente a un estado de peligro y desvalimiento frente al mismo, 

siendo la experiencia del nacimiento el arquetipo de las pérdidas posteriores: la pérdida del objeto 

madre, la pérdida de amor por parte del objeto, la angustia de castración y la angustia superyoica, 

que sería análoga a la anterior. En las neurosis, las y los sujetos quedarían fijados a los modos 

de manifestación de angustia de las mencionadas situaciones, y la reproducirían, quizás de forma 

inadecuada, frente a nuevos escenarios. 



41 

 

Por su parte, Lacan retoma en cierto sentido la pérdida de objeto propuesta por Freud en 

las diferentes fases del desarrollo psíquico, y refiere a éstas como las degradaciones de la vida 

amorosa. La angustia, según el autor, vendría a señalar ciertos momentos de corte o separación 

en el vínculo con el Otro, lo que habilitaría la constitución de las y los sujetos; pero para él, a 

diferencia de Freud, la angustia no sería señal de la pérdida de objeto, sino de su inminencia. 

Los momentos de corte que fueron señalados, se vinculan a lo postulado por Lacan referente a 

la angustia como señal de que el goce del Otro ha desbordado al sujeto; el goce, entendido por 

el autor como los flujos pulsionales que escapan a la regulación del principio del placer, alterando 

el equilibrio del sistema psíquico. Lo anterior conviene explicarlo. A lo largo del desarrollo se pudo 

llegar a comprender, que Lacan propone que, en la medida en que las y los sujetos se van 

dividiendo en su relación con el Otro, inevitablemente, a través del lenguaje, se produce un resto, 

que es lo que él conceptualiza como objeto a. Este objeto, no investido, anterior al objeto común, 

se pierde para siempre, y habilita la hiancia, el lugar de la falta que posibilita el despliegue del 

deseo. El objeto a sería entonces, el objeto tanto de la angustia, cuando ocupa el lugar de la 

falta, así como también, el motor del deseo, deseo inalcanzable que mueve la existencia. Lacan 

afirma que, si la angustia es señal del yo, sería una señal del yo ideal; esto invita a reflexionar 

respecto a los ideales que el gran Otro de la actualidad promociona, y como a través de ellos 

goza a las y los sujetos. La superación de la angustia, según él, tendría que ver con que las y los 

sujetos puedan nombrar al Otro, vislumbrar sus sujeciones, para que, quizás, algo nuevo pueda 

acontecer. Lacan propone que la angustia señalaría un momento de interrupción en el 

sostenimiento de la libido, y en tanto considera que la libido es la presencia como tal del deseo, 

parafraseándolo, se llega aquí a la conclusión de que convendría más bien oírla, que medicarla. 

Luego de exponer los que aquí se entendieron como los más pertinentes aportes de 

Freud y Lacan respecto a la angustia, más pertinentes por lo que el presente desarrollo pretendía 

destacar, se expuso sobre la sociedad del rendimiento actual, propuesta por Han. Esta sociedad, 

constituye el medio óptimo para que el imperativo denunciado aparezca más como un deseo 

genuino de las y los sujetos modernos, y no como una orden u obligación que se les impone 

desde poderes invisibles, que se les escapan. Si se consideran, en esta línea, los aportes de 

Agamben, respecto a que un poder no se extingue tanto por su desobedecimiento, sino cuando 

cesa de dar órdenes, se puede ver como el capitalismo actual ha disfrazado las órdenes de 

sugerencias, sugerencias que son aceptadas y promulgadas por las mismas personas que las 

padecen: víctimas y verdugos en simultáneo. Las y los sujetos de la actualidad se creen más 

libres que nunca, y esa creencia parece constituir el velo más espeso, velo que impide reconocer 

los poderes que las y los gozan, y también enferman. El imperativo de felicidad trabajado aquí 

desde diferentes autoras, y promulgado por la psicología positiva, se edifica sobre la idea de que 



42 

 

el malestar es una cuestión exclusivamente psicológica, por tanto, se desprende que cada quien 

tiene la capacidad, y la responsabilidad de estar bien, y de ser funcional, por supuesto. La 

tristeza, la rabia, la angustia, no le sirven al capitalismo, por tanto, son medicadas. Las causas 

sociales y culturales del malestar quedan en este panorama, totalmente invisibilizadas, y desde 

aquí se entiende, que hacia allí se debe virar la atención si se pretende, de algún modo, habilitar 

espacios de atención que contemplen a las y los sujetos deprimidos, quemados, angustiados, 

alojando su malestar y no silenciándolo. La angustia en la actualidad no hace más que denunciar 

un sistema que, con voracidad, está consumiendo la existencia. 

Con este afán de funcionalidad, alegría y superrendimiento, la psicología positiva avanza, 

y el psicoanálisis es visto con muy mala cara. Pero desde aquí cabe preguntarse, a partir de lo 

que denuncia Tocho, por ejemplo, ¿de qué sirve una práctica que modela el sufrimiento de 

quienes recibe, para devolverles cierto grado de funcionamiento normal y anterior, para 

incorporarlos nuevamente al mismo sistema que les enferma? En este panorama, la angustia, 

así como fue planteada por Percia, en el orden de la inconformidad, y la practica psicoanalítica 

como un espacio que aloja a las y los afectados por este afecto, valga la redundancia, parece 

ser una opción más humanizadora, menos regida por las lógicas voraces del capital. El 

psicoanálisis no pretende devolver la normalidad perdida, sino más bien, pretende que surjan 

nuevas preguntas acerca del malestar, para que algo del orden del deseo, como motor de la vida, 

pueda desplegarse; quizás pretende el trazado de inexploradas rutas, rutas que tal vez permitan 

que otros mundos puedan acontecer. El Psicoanálisis en su surgimiento, tal como expresa 

Bonoris, sirvió para visibilizar y denunciar como la cultura propiciaba ciertos malestares y 

producía ciertas enfermedades; aquí se considera que, en la actualidad, tiene la misma 

responsabilidad, y junto con la angustia que aloja, la misma potencialidad de subversión. 

Paradójicamente, esta monografía germina y se desarrolla no sin temor, por parte de 

quien escribe —sabiéndose inevitablemente atravesada por los discursos que pretende criticar—

de caer en un abordaje frívolo de la angustia, siendo que, en la actualidad, tantas personas sufren 

por el desborde de este afecto. Pero habiendo llegado al final del recorrido que aquí se propone, 

cabe preguntarse, ¿es realmente el afecto lo que genera sufrimiento? Si en esta época, la moda 

impuesta es romantizar la explotación de una o uno mismo, en pos de cumplir con los imperativos 

que aquí se denuncian, quizás, desde la vereda de enfrente, romantizar la angustia y destacar 

su potencial subversivo, no suponga después de todo, ser tan mala empresa. 

 

 

 

 



43 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Agamben, G. (2011). ¿Qué es una orden? En Teología y Lenguaje: Del poder de Dios al juego 

de los niños. Charla en Kingston University. 

 

Ahmed, S. (2019). Introducción: ¿Por qué la felicidad? ¿Por qué ahora? En La promesa de la 

felicidad. Una crítica cultural al imperativo de la alegría. Buenos Aires. Editorial Caja 

Negra. Primera edición.   

 

Béjar, H. (2018). Introducción. En Felicidad: la salvación moderna. Madrid. Editorial Tecnos 

(Grupo Anaya, S.A.). 

 

Bielli, A., Bacci, P., Bruno, G., Calisto, N., Navarro, S. (2015). Estereotipia social en los 

profesionales de la salud pública de Uruguay acerca del uso de benzodiazepinas. En 

Psicologia em Pesquisa, vol. 9, n.º 2, pp. 159-169. doi:10.5327/Z1982-

1247201500020006 

 

Bielli, A., Bacci, P., Bruno, G., Calisto, N., & Navarro, S. (2019). Ansiedad y vida cotidiana como 

blancos farmacológicos en Uruguay 2013-2015. En Psicologia & Sociedade, 31, e176766. 

https://doi.org/10.1590/1807-0310/2019v31176766 

 

Bielli, A., Bacci, P., Bruno, G., Calisto, N., Navarro, S., Predebon, L., Rodríguez, V. (2021). “Yo 

soy crónico”: nuevas identidades psicofarmacológicas. Conferencia: Primer Congreso 

ESOCITE-LALICS 2021: Ciencia, Tecnología e Innovación frente a los problemas de la 

región. Universidad Autónoma Metropolitana. Ciudad de México. 

 

Bonoris, B. (2022). Locura y depresión en la modernidad. El sujeto de la ciencia y la atadura en 

el ser. En El nacimiento del sujeto del inconsciente. Buenos Aires. Editorial Letra Viva. 

Cuarta edición. 

 

Freud, S. (1926). Inhibición, síntoma y angustia. Obras completas, XX, Amorrortu Editores, 1979. 

 

Han, B-C. (2012). La sociedad del cansancio. Barcelona. Colección Pensamiento Herder. 

Editorial Herder. Primera edición. 

 



44 

 

Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan: libro 10. La angustia. Paidós, 1962-1963. 

 

Lacan, J. (2007). El seminario de Jacques Lacan: libro 11. Los cuatro conceptos fundamentales 

del Psicoanálisis. Paidós, 1964. 

 

Novas, M. (2015). Las actuaciones en la transferencia psicoanalítica. [Tesis de maestría, Facultad 

de Psicología, Universidad de la República, Montevideo]. Recuperado de 

            https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/4878 

 

Novas, M. (2024). Lugar del humor en la teoría y la práctica del psicoanálisis. [Tesis de doctorado, 

Facultad de Psicología, Universidad de la República, Montevideo]. Recuperado de 

            https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/45006  

 

Percia, M. (2010). Angustia: afección anticapitalista. En Inconformidad arte política psicoanálisis.  

Lanús. Ediciones La Cebra. 

 

Tocho, J. (2025). Imperativo Posmoderno. Nuevas promesas de felicidad. Primer Congreso 

Internacional de Psicología. Universidad Nacional de la Plata. Noviembre 2023.  

Recuperado de https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/177896 

 

 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/4878
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/45006

