‘w Facultad de

UNIVERSIDAD Psicologia
DE LAREPUBLICA UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA
URUGUAY

Budismo tibetano como experiencia de bienestar
psicolégico
Un estudio etnografico en Uruguay

Trabajo Final de Grado
Proyecto de investigacion
Facultad de Psicologia
Universidad de la Republica

Macarena Roth Kelland
C.I: 4.426.856-1

Tutor: Ismael Apud
Revisor: Juan Scuro
Montevideo, diciembre de 2025



Agradecimientos

Dedico este trabajo a mi familia, que representa el sostén fundamental en mi vida y que me
ha acompafiado en cada etapa del camino. A mis seres queridos mas cercanos, por el carifio

incondicional que me brindan dia a dia.

También agradezco a mis amistades, compaferas de alegrias y refugio en los momentos

complejos; su presencia ha sido un pilar importante para mi.

Reconozco especialmente a mi tutor, un guia ejemplar cuya experiencia y sabiduria han

enriquecido profundamente mi proceso académico.

Asimismo, valoro a todas las personas que formaron parte de mi recorrido en la Facultad de

Psicologia, quienes hicieron que esta etapa fuera significativa y memorable.

A todos ellos les expreso mi gratitud, pues su apoyo, escucha y compafia fueron esenciales

para que este trayecto resultara tan valioso y gratificante.



Resumen
El presente proyecto de investigacidén se propone estudiar el impacto del budismo tibetano en
Uruguay desde una perspectiva etnografica, enfocandose en la relacion entre budismo,
espiritualidad y bienestar psicolégico. Se revisan antecedentes historicos, y estudios previos
sobre el budismo, sus adaptaciones culturales en occidente y Latinoamérica, y su insercion
en la sociedad uruguaya. Asimismo, se destacan investigaciones cientificas que evidencian
beneficios de la meditacion en la regulacién emocional, la compasion y la salud mental. A
nivel metodoldgico, se propone un enfoque cualitativo mediante observacién participante y
entrevistas en profundidad a practicantes de centros budistas tibetanos en Uruguay. Los
resultados esperados apuntan a comprender las experiencias subjetivas de los practicantes
y su potencial contribucion a la psicologia contemporanea y a programas de salud mental

culturalmente sensibles.

Palabras clave: Budismo Tibetano, Bienestar Psicoldgico, Espiritualidad, Salud

Mental, Etnografia, Experiencia Subjetiva, Uruguay

Title: Tibetan Buddhism as a Subjective Experience of Spirituality and Mental Health:
An Ethnography in Uruguay

Abstract
This research project proposes to explore the influence of Tibetan Buddhism in Uruguay,
focusing on its impact on psychology, scientific inquiry, and society. It reviews historical
foundations of Buddhism, and previous studies of its adaptation in Western and Latin
American contexts, and its integration into Uruguayan culture. Special attention is given to the
effects of Tibetan meditation practices on emotional regulation, compassion, and
psychological well-being. The study adopts a qualitative ethnographic approach, combining
participant observation and in-depth interviews with practitioners in Montevideo. Expected
outcomes include a deeper understanding of practitioners’ subjective experiences,
highlighting how Buddhist teachings contribute to emotional balance and offering insights for

culturally sensitive approaches to mental health and psychotherapy.

Keywords: Tibetan Buddhism, Psychological Well-Being, Spirituality, Mental Health,
Subjective Experience, Ethnography, Uruguay



Indice

INErOTUCCION ...ttt e e e e et e e e e enne e e e e e nnes 5
Fundamentacion y antecedentes ..o 6
Origen del budiSMO Y SUS ©SCUEBIAS...........ccoiiuuiiiiiiiiie et 6
BUAISIMIO €N UFUGUAY ...ttt e e e 8
Bienestar psicol0gico y eSpiritu@lidad .................ccccuueeiiiiiiiiiiiiieee e 9
Budismo y Salud MENTAI ...............ccooiiiiiiiiie s 11
ANtecedentes €N UIUGUAY . ............ccuuueeiiii ettt e e e 13
Problema y preguntas de investigacion .................ccc.oci i 15
Problema de INVESTIGACION ...............ccccuuiieiie ettt 15
Pregunta de iNVESHIGACION ...............ociiuiiiiiii ettt 15
Preguntas @SPECITICAS ...........oocueii it 15
ODBJEEIVOS. ... et e e e e e nae e e e e anaeeaeaan 16
ODBJEEIVO GENEIAI ...ttt ettt e e e e e nneeee s 16
ODbJELIVOS ESPECITICOS .....cceeiiieiie ettt ettt ettt e e e e nnneeee s 16
DiseN0o MetOdOIOGICO ............ooiiiiiiiii e 16
ASPECEOS BLICOS .......eeiiiiiiiii e e e e e e e e e e 17
Cronograma de €JECUCION .............uiiiiiiiiiie ettt ettt e et e e e e nbe e e e e enaeeeeanas 17
Resultados esperados y plan de difusion...................ccoooiiii i 19
REFEIENCIAS. ... .ottt e e nee e e 19



Introduccion

En las ultimas décadas, la investigacion en psicologia ha mostrado un creciente interés por
la espiritualidad y las practicas contemplativas como elementos que contribuyen al bienestar
psicologico. Entre estas tradiciones, el budismo tibetano se ha destacado por su enfoque
integral, que combina filosofia, meditacion y rituales, y que ha demostrado efectos positivos
en la regulacion emocional, la compasion y la resiliencia personal (Davidson, 2007; Gilbert,
2009; Kabat-Zinn, 2000). Sin embargo, la mayoria de los estudios se han desarrollado en
contextos internacionales, y el conocimiento sobre como estas practicas impactan en la vida

de los individuos en Uruguay es todavia limitado.

El presente proyecto propone explorar la experiencia de los practicantes de budismo tibetano
en Uruguay, considerando su influencia en la salud mental y en la construccion del bienestar
psicologico. Mediante un enfoque etnografico, se busca comprender como las ensefianzas y
practicas meditativas se integran en la vida cotidiana de los practicantes y qué significados
subjetivos atribuyen a estas experiencias. Este enfoque permite analizar el fendmeno desde
una perspectiva situada, que reconoce las particularidades culturales, sociales y comunitarias

del contexto uruguayo.

La relevancia de este estudio radica en su aporte potencial al campo de la psicologia de la
religion y la espiritualidad, asi como a la psicoterapia y la salud mental. Comprender la
relacion entre practicas budistas y bienestar psicolégico puede ofrecer herramientas para
disenar intervenciones culturalmente sensibles, promover la regulacion emocional y fomentar
la autocompasion, elementos centrales en la psicologia contemporanea (Pargament, 2007;
Walsh & Shapiro, 2006).

Por otro lado, el budismo tibetano en Uruguay se ha consolidado mediante la presencia de
centros y comunidades organizadas, que permiten la transmision de conocimientos, valores
y rituales, asi como la construccion de una identidad colectiva entre sus practicantes (Apud
et al., 2013). Este contexto sociocultural constituye un marco propicio para investigar como la
practica espiritual puede contribuir al bienestar subjetivo, integrando tanto dimensiones

individuales como comunitarias de la experiencia humana.

En sintesis, el presente estudio se propone analizar de qué manera el budismo tibetano actua
como un recurso para el desarrollo personal y la promocion de la salud mental en Uruguay,
abordando tanto aspectos objetivos como experiencias subjetivas de los practicantes. La
investigacion se enmarca en un enfoque interdisciplinario, que combina psicologia y
antropologia, y que permite comprender la espiritualidad como un fenédmeno psicoldgico

situado y culturalmente condicionado.



Fundamentacion y antecedentes

El presente proyecto busca aportar al conocimiento en el ambito de la psicologia, explorando
la espiritualidad como un fendmeno psicolégico subjetivo dentro del marco de las practicas
del budismo tibetano en Uruguay. Estas practicas son valoradas como un medio de
construccién de la identidad personal y colectiva de los practicantes, considerando su

relevancia cultural y social en el pais.

Se adopta un enfoque interdisciplinario que articula la psicologia y la antropologia, con el fin
de analizar la importancia de estas experiencias desde diversas perspectivas. Esto incluye
examinar los beneficios que pueden aportar al desarrollo personal y al afrontamiento de
situaciones de estrés y desafios relacionados con la salud mental, reconociendo que la

espiritualidad puede ser una herramienta de apoyo y resiliencia.

Un aspecto central del estudio es comprender cémo la practica budista influye tanto en la
identidad de los practicantes como en su bienestar psicolégico. Desde la psicologia, se ha
observado que la espiritualidad y las practicas religiosas pueden generar espacios de
expresion emocional, fortalecer los vinculos comunitarios y acompafiar a los individuos en
sus procesos personales, funcionando como experiencias con potencial terapéutico
(Quiceno, 2009).

Ademas, la psicologia contemporanea ha integrado diversas practicas provenientes del
budismo tibetano, especialmente aquellas relacionadas con la meditacion y la regulacion
emocional. El énfasis del budismo tibetano en la compasion (karuna), la atencién plena
(shamatha) y el entrenamiento mental (lo-jong) ha mostrado efectos significativos en la
promocion de la autocompasion, la gestion del estrés y el bienestar subjetivo (Kabat-Zinn,
2003).

En conjunto, esta fundamentacion permite situar el estudio en un marco teérico y cultural
solido, destacando la relacién entre practicas budistas, identidad y salud mental. Comprender
estas interacciones ofrece la posibilidad de valorar la espiritualidad no solo como un
fendmeno religioso, sino como un recurso psicoldgico que contribuye al desarrollo integral del

individuo dentro de su comunidad.

Origen del budismo y sus escuelas

El budismo surge como una tradicion religiosa y filoséfica cuyos origenes se remontan al siglo
VlIa.C., cuando el principe Siddhartha Gautama alcanzé la iluminacion y se convirtio en Buda,

es decir, “el despierto”. Para comprender esta figura, es necesario situarla en el contexto de



la India antigua, caracterizada por una concepcion circular del tiempo que implicaba un ciclo
eterno de reencarnaciones o samsara. En esta cosmovision, la vida esta condicionada por
las acciones previas (karma) y la liberacion final (moksha) implica romper con el ciclo de
nacimientos y muertes, logrando la unidad entre el alma individual (atman) y el absoluto
(brahman) (Eliade, 1979).

Siddhartha Gautama, tras una profunda busqueda espiritual, ensefid un camino practico para
erradicar el sufrimiento (dukkha), basado en las Cuatro Nobles Verdades y el Octuple
Sendero. Segun sus ensefanzas, el sufrimiento surge del deseo y la ignorancia, y puede
superarse mediante la meditacion, la conducta ética y el desarrollo de la sabiduria. El objetivo
final es alcanzar el nirvana, estado de liberacion del ego, del deseo y del ciclo de

reencarnaciones (Paniker, 2019).

Tras la muerte de Buda, el budismo se diversifica en distintas escuelas, conocidas como
yanas o “‘caminos”. La mas antigua, Theravada (“doctrina de los ancianos”), enfatiza la
busqueda individual de la iluminacién, centrada en la vida monastica, con el ideal del arhat,
monje que alcanza la liberacion personal. Actualmente, esta escuela se encuentra

principalmente en Sri Lanka, Tailandia y Birmania (Tola & Dragonetti, 1980).

El budismo se ha caracterizado histéricamente por su capacidad de adaptacién cultural,
integrando creencias y practicas locales sin desplazar necesariamente las tradiciones previas
(Eliade, 1999; Walsh & Shapiro, 2006; Gonzalez et al., 2014). Su expansién temprana por
Asia se realizd mediante la difusidon de textos, rituales y monasterios, y posteriormente se
consolidaron escuelas propias que incorporaron figuras y deidades locales, generando
diversidad doctrinal y practica (Eliade, 1999). La corriente Mahayana o “gran vehiculo”
introduce un enfoque mas inclusivo, promoviendo el ideal del bodhisattva, figura que posterga
su propia entrada al nirvana para ayudar a otros a alcanzar la liberacion, enfatizando la
solidaridad y la ayuda hacia los demas como camino central. Esta orientacion devocional
facilitd la expansion del Mahayana por China, Japon, Corea y Vietnam (Tola & Dragonetti,
1980; Carini, 2011).

El Vajrayana, también llamado Camino del Diamante, es la forma tibetana del budismo que
se consolido a partir del siglo VIl con la llegada del maestro Padmasambhava, considerado
un segundo Buda en esta tradicion. En el siglo X, la traduccion de textos y las reformas del
maestro Atisha, fundador de la escuela Kadampa, marcaron una segunda difusién de esta
tradicion. Posteriormente surgieron escuelas como la Kagylpa y la Sakyapa, y en el siglo XIV

se consolidé la Gelugpa, heredera de la Kadampa, que estructuré un camino progresivo hacia



la iluminacién (Lam-Rim), con énfasis en disciplina ética, estudio riguroso y practicas

contemplativas sistematizadas (Apud et al., 2013).

Con la consolidacion del Dalai Lama en el siglo XVII, la Gelugpa asumié el liderazgo politico
y espiritual del Tibet. Los lamas, o maestros espirituales, ocupan un rol central como guias
de la practica meditativa, que incluye técnicas de concentracion ($amatha), vision penetrante
(vipasyana) y practicas tantricas orientadas a transformar la conciencia ordinaria en sabiduria
iluminada (Apud et al., 2013). El Vajrayana integra ensefianzas del Buda histérico y del
Mahayana con elementos del tantra budista, incluyendo trabajo con energias, visualizacion
de deidades y la integracién de aspectos femeninos y masculinos, articulados mediante

mudras, mantras y mandalas (Apud et al., 2013).

En Occidente, el budismo adquirié popularidad a lo largo del siglo XX (McMahan, 2008). El
interés por practicas y ensefianzas orientales atrajo a diversos “buscadores espirituales” hacia
centros que ofrecian nuevas vias filosoficas y meditativas. Este budismo modernista se
caracteriza por grupos de practica secular, generalmente desvinculados de instituciones
monasticas, que promueven la meditacidon, cuestionan ciertos conceptos tradicionales vy
adaptan la practica a valores contemporaneos, enfatizando la dimension terapéutica, el
activismo social y la integracion de elementos de distintas tradiciones (Bechert, 1987;
McMahan, 2019).

Fendmenos como guerras, crisis economicas y deterioro ambiental promovieron un
movimiento sincrético de espiritualidades orientales en Europa y América del Norte,

facilitando la creacioén de instituciones budistas que luego se expandieron a América Latina.

Budismo en Uruguay

Se estima que mas de medio millébn de personas practican budismo en Latinoamérica, con
predominio de tradiciones tibetanas, seguidas por la Soka Gakkai Internacional y tradiciones
Zen (Usarski, 2012). Las distintas escuelas y linajes interactian y se transforman, dando lugar
a una gran diversidad de practicas y enfoques, por lo que resulta mas adecuado referirse a
“budismos” en plural (Vallverdu & Millet, 2004). La difusiéon se ha dado a través de la
meditacion, conferencias de maestros orientales, practicas ascéticas, yoga, vegetarianismo y
corrientes filosoficas vinculadas al hinduismo y budismo, reinterpretadas desde una mirada
occidental y en didlogo con movimientos contraculturales relacionados con la musica, el arte

y la contemplacion (Vallverdu & Millet, 2004).

La difusién del budismo en Uruguay comenz6 a mediados de los afos 1980, tras la apertura

democratica, aunque su puntapié inicial se dio en los afos 1960 con la llegada de la Soka



Gakkai Internacional a través de migrantes japoneses. Posteriormente, otras escuelas se
establecieron gracias al interés de buscadores espirituales locales (Geymonat, 2004; Apud et
al., 2013).

Actualmente, se encuentran presentes diversas escuelas budistas: la tradicion Theravada,
centrada en meditacion vipassana y adherencia a las ensefianzas originales del Buda; la Zen,
con énfasis en la experiencia directa de la meditacion y practica formal del zazen; la Nichiren,
orientada a la recitacion del mantra Namu-myoho-renge-kyo para la transformacion personal
y colectiva; y la Vajrayana, que combina rituales, visualizaciones y ensefanzas filosoficas
complejas con un fuerte componente devocional y meditativo). Estas tradiciones llegaron
mediante maestros, talleres, migraciones y actividades comunitarias, adaptando sus practicas
al contexto cultural uruguayo (Apud et al., 2013, 2015a, 2015b, 2022a, 2022b; Apud & Clara,
2006; Gomez Haedo, 2018; Reimondo, 2021).

La estructura del budismo se sostiene sobre tres pilares fundamentales: cosmovisiéon y
creencias (samsara, karma, nirvana y Buda como guia espiritual), practicas de meditacion y
devocion, y la sangha o comunidad de practicantes (Saroglou, 2011). Histéricamente, la
transmisién ha privilegiado la recitacion oral de sutras y la memorizacién ritual,
diferenciandose de enfoques occidentales mas textuales (Walsh & Shapiro, 2006).
Comerciantes, peregrinos, traductores, artesanos y autoridades también contribuyeron a

expandir la doctrina y su simbolismo (Paniker, 2017; Eliade, 1999).

Estudios muestran efectos positivos de la meditacion en empatia y reducciéon de ansiedad,
asi como menor busqueda de sensaciones entre practicantes (Berkowitz, 1967; Lesh, 1970;
Davidson et al., 1976). Mas recientemente, la practica sostenida del budismo tibetano se
vincula con transformaciones en la autopercepcion, mayor tolerancia a la incertidumbre y
disminucion de preocupaciones anticipatorias (Apud et al., 2023). Comprender la difusion del
budismo tibetano en Uruguay permite analizar como estas practicas influyen directamente en

el bienestar psicolégico de los practicantes locales.

Bienestar psicologico y espiritualidad

El bienestar psicologico se entiende como un estado que surge de la integracion armoniosa
de distintos aspectos de la vida, incluyendo relaciones con el entorno, vinculo con pasado y
presente, y dimensiones materiales y sociales (Anguas-Wong et al., 2007; Zubieta et al.,
2012). No se trata unicamente de ausencia de malestar, sino de construir activamente una

vida plena (Diener, 1994). Ryff (1989) propone seis dimensiones que componen el bienestar



psicolégico: autoaceptacion, relaciones positivas, autonomia, dominio del entorno, propdésito

en la vida y crecimiento personal.

Desde la perspectiva de la psicologia de la religion, la relacion entre bienestar psicoldgico
puede enmarcarse en el estudio de como la espiritualidad influye en la salud mental y la
identidad de los practicantes. Uno de los fundadores de la psicologia de la religion es William
James, quien analiza las experiencias religiosas como fendmenos transformadores, intensos
y culturalmente condicionados, que generan cambios positivos en los individuos, tales como
paz interior, sentido de pertenencia o fortaleza personal (James,1902). A través de estados
alterados de conciencia, los practicantes pueden acceder a experiencias trascendentes y
sagradas, utilizando la practica espiritual como una via para enfrentar miedos, incertidumbres

y necesidades psicoldgicas universales.

Dentro del ambito de la psicologia, se puede entender la religion como un fenémeno
adaptativo que cumple funciones tanto individuales como sociales. Siguiendo la linea de
Bulbulia (2004), las practicas religiosas no solo estan determinadas culturalmente, sino que
también ofrecen beneficios relacionados con la cooperacion social, la reduccion del estrés y
el bienestar psicoldgico, constituyendo productos de la evolucidn humana que contribuyen a
la supervivencia y cohesion grupal. Asi, estas practicas no solo satisfacen necesidades
personales, sino que también participan en la construccion cultural y social de la identidad de

los practicantes y de sus comunidades.

Historicamente, los rituales han desempefiado un papel en la promocién del bienestar y en
los procesos terapéuticos de quienes los practican, ayudando a enfrentar dificultades
emocionales y psicolégicas (Castro, 2010). En las practicas con fines de afrontamiento o cura,
se observa un efecto de distanciamiento emocional que permite a los practicantes tomar
perspectiva sobre su malestar y re-significar su experiencia. Este doble rol del ritual, en el que
el individuo es tanto actor como observador de su propia practica, genera un espacio seguro
para la expresion emocional y la construccion de sentido frente al sufrimiento (Geymonat,
2004).

Asimismo, el budismo tibetano puede brindar a los practicantes herramientas para
comprender y gestionar su sufrimiento, conectar con su propio proceso de afrontamiento,
fortalecer su bienestar psicoldgico y reconocer la importancia colectiva de sus creencias. La
practica ritual contribuye, ademas, a la transmision de conocimientos y valores dentro de la

comunidad, asegurando la continuidad cultural y espiritual.

10



Budismo y salud mental

Desde la investigacion clinica, la practica de meditacion budista ha sido un foco de interés,
por sus potenciales efectos en la salud mental. Jon Kabat-Zinn (2000) argumenta que la
practica meditativa de “atencion plena” (mindfulness) no solo reduce el estrés y la ansiedad,
sino que promueve una mayor conciencia emocional y una mejor adaptacion frente a la
enfermedad y la adversidad. Kabat-Zinn subraya que "la atencion plena es la capacidad de
estar completamente presente, sin juzgar, lo que permite reducir el sufrimiento asociado con
el estrés y la ansiedad" (Kabat-Zinn, 2000, p. 45).

Richard Davidson, en sus investigaciones con monjes tibetanos, ha demostrado que aquellos
que practican meditacion profunda presentan una mayor densidad de materia gris en areas
cerebrales relacionadas con la regulacion emocional y la empatia. Davidson sefala que "los
monjes tibetanos, debido a sus afios de practica intensiva, muestran una capacidad
aumentada para generar emociones de compasion y altruismo, reflejando una profunda
influencia de la meditacion sobre su cerebro y comportamiento" (Davidson, 2007, p. 233,

traduccion propia).

En un contexto similar, Daniel Goleman y Richard Davidson, en su libro “Rasgos Alterados”,
describen cémo la meditacion tibetana puede transformar el cerebro, promoviendo cambios
estructurales que favorecen la regulacion emocional, la empatia y la atencién sostenida.
Segun Goleman y Davidson, "las practicas de meditacion en tradiciones como la tibetana no
solo mejoran el bienestar psicologico, sino que alteran la estructura misma del cerebro,
fortaleciendo regiones claves asociadas con el control emocional y la compasiéon" (Goleman

& Davidson, 2017, p. 102, traduccion propia).

Por su parte, Paul Gilbert (2009) en “La Mente Compasiva” destaca como la compasion hacia
uno mismo, un principio central del budismo tibetano, se ha integrado en la psicoterapia
moderna. Gilbert sefala que "la autocompasion no solo promueve el bienestar emocional,
sino que tiene efectos terapéuticos duraderos en personas con trastornos de ansiedad y

depresion" (Gilbert, 2009, p. 75, traduccién propia).

Siguiendo en la misma linea, se puede decir que la relacién entre el budismo tibetano y la
ciencia, especialmente la neurociencia, ha crecido significativamente en las uUltimas décadas.
El Mind and Life Institute, cofundado por el Dalai Lama y el neurocientifico Francisco Varela,
ha promovido investigaciones interdisciplinarias sobre los efectos de las practicas tibetanas
en la mente y el cerebro. En su obra “La Mente Encarnada”, Varela y sus coautores
argumentan que "las practicas de meditacion tibetana, al fomentar la atencién plena y la

conciencia en el presente, proporcionan valiosas lecciones sobre el funcionamiento de la

11



mente que la ciencia cognitiva puede integrar para comprender mejor los procesos mentales”

(Varela, Thompson, & Rosch, 1991, p. 120, traduccion propia).

La investigacion de Tania Singer y Olaf Klimecki (2014), sobre el entrenamiento en
compasion, demuestra que las técnicas tibetanas de meditacién de compasién tienen un
impacto significativo en el cerebro, mejorando la empatia y la prosocialidad. Singer y Klimecki
afirman que "el entrenamiento en compasion puede aumentar la actividad en las regiones
cerebrales asociadas con la empatia y la cooperacion, y se ha demostrado que mejora las

relaciones interpersonales" (Singer & Klimecki, 2014, p. 210, traduccion propia).

En un contexto mas amplio, el budismo tibetano ha influido en la sociedad a través de su
enfoque ético basado en la compasion universal, la interdependencia y la no violencia. Estas
ensefianzas han proporcionado una base sélida para el desarrollo de una ética secular que
trasciende las barreras religiosas y culturales. El Dalai Lama, en su libro Mas alla de la
religiéon, sostiene que "la compasion no depende de una religion, sino que es una cualidad
humana fundamental que puede ser cultivada por todos, sin importar su origen o creencias"

(Dalai Lama, 2011, p. 55, traduccién propia).

Ademas, el Dalai Lama sefiala que "la educacién debe ir mas alla de los conocimientos
académicos y ensefar a las personas a ser conscientes de sus emociones, desarrollando
habilidades como la compasién, la empatia y la tolerancia" (Dalai Lama, 2011, p. 87,

traduccion propia).

Diversas investigaciones han explorado el impacto de practicas budistas en la salud mental,
especialmente la meditacion mindfulness, incorporada en intervenciones psicoterapéuticas
(Baer, 2003; Chiesa & Serretti, 2009). Los estudios destacan beneficios en reduccion de
ansiedad, estrés y depresion, asi como promocién del bienestar psicolégico general (Kabat-
Zinn, 2003). Sin embargo, gran parte de la literatura se centra en practicas especificas, sin
abordar de manera integral las ensefianzas, rituales y principios filosoficos del budismo
tibetano. Comprender la practica en su totalidad permite analizar como los meditadores
integran ensefanzas, rituales y comunidad en su vida cotidiana, contribuyendo a su bienestar
emocional, mental y espiritual. En Uruguay, la investigacion sobre espiritualidad y salud
mental desde la perspectiva del budismo tibetano es limitada, lo que resalta la necesidad de

estudios situados y culturalmente sensibles (Gonzalez et al., 2014; Pargament, 2007).

Por otro lado, la espiritualidad se entiende como la capacidad de trascender y conectarse con
algo mas alla de lo material, mientras que la religion constituye un conjunto organizado de

creencias y practicas que influye en la vida de las personas (Volker, 2006). La investigacion

12



psicologica sobre religiosidad se consolidé hacia fines de los afos 1970 y, en las ultimas
décadas, ha desarrollado metodologias capaces de integrar hallazgos desde niveles

neuropsicoldgicos hasta socioculturales (Paloutzian & Park, 2005).

La psicologia contemporanea ha integrado la espiritualidad como parte del proceso
terapéutico, reconociendo que practicas contemplativas como la meditacion favorecen
autoconocimiento, regulacion emocional y transformacion del sufrimiento (Gonzalez, 2018;
Pargament, 2007; Walsh & Shapiro, 2006). Explorar el bienestar psicoldgico en practicantes
del budismo permite comprender como esta tradicion constituye una via hacia el equilibrio
emocional, integrando dimensiones cotidianas y subjetivas vinculadas a la felicidad individual
(Gonzalez et al., 2014; Bustamante, 2004).

Antecedentes en Uruguay.

En Uruguay, uno de los primeros estudios sistematicos sobre budismo y personalidad se
realiz6 con miembros de la Soka Gakkai Internacional del Uruguay (USGI). Apud y
colaboradores (2022a) llevaron a cabo un estudio mixto cualitativo—cuantitativo, con el
objetivo de explorar como la practica budista se relaciona con los rasgos de personalidad de
los practicantes. Los resultados de esta investigacion evidenciaron que la participacion activa
en la USGI se asocia con niveles mas bajos de neuroticismo y con una percepcion positiva
frente a situaciones de estrés. Ademas, el estudio mostré que la practica budista contribuye
al desarrollo de recursos personales que favorecen la adaptacion ante la adversidad y la
mejora de la calidad de vida de los miembros (Apud et al., 2022a). Este trabajo constituye un
antecedente fundamental para comprender el impacto psicologico de la practica budista en
el contexto uruguayo y sienta las bases para investigaciones posteriores en otras tradiciones

budistas presentes en el pais.

En Uruguay, también se han desarrollado investigaciones enfocadas en la practica del
budismo tibetano y su relaciéon con variables psicoldgicas. Apud y colaboradores (2022b)
realizaron un estudio cuantitativo con practicantes adultos de esta tradicién, examinando los
rasgos de personalidad y la ansiedad de futuro. Los resultados indicaron que los participantes
budistas mostraban niveles mas bajos de neuroticismo, agresividad, y menor predisposicion
a experimentar ansiedad frente a la incertidumbre, lo que sugiere un impacto positivo de las
practicas meditativas en la regulacion emocional y en la construcciéon de una actitud mas

flexible ante los desafios vitales.

Complementando esta aproximacion, Apud et al. (2023) desarrollaron un estudio cualitativo

que profundizé en las percepciones subjetivas de practicantes tibetanos en Uruguay respecto

13



al impacto del budismo en su vida cotidiana. A partir de entrevistas, los autores identificaron
transformaciones vinculadas a una mayor autocomprension, el desarrollo de recursos para
enfrentar situaciones adversas y una vivencia de mayor serenidad frente a la incertidumbre
del futuro. Estas narrativas confirman la importancia del budismo tibetano como via de

construccion de sentido y de fortalecimiento de la salud mental en el contexto local.

En conjunto, ambas investigaciones muestran que la practica del budismo en Uruguay no
solo se relaciona con indicadores psicolégicos medibles, como los rasgos de personalidad y
la ansiedad, sino también con experiencias subjetivas de crecimiento personal y espiritual.
Esta doble aproximacion metodolégica, que articula técnicas cuantitativas y cualitativas,
permite obtener una vision mas integral del modo en que las practicas tibetanas inciden en el
bienestar de los practicantes, y constituye un aporte novedoso en el campo de la psicologia

de la religion y la espiritualidad en el pais.

Estos estudios fueron replicados posteriormente, por el mismo equipo de la Universidad de la
Republica en colaboracion con la Universitat Rovira i Virgili. Apud y colaboradores (2024)
realizaron el mismo estudio mixto con comunidades de budismo tibetano en Espana. Los
hallazgos mostraron puntajes mas bajos para el grupo de budismo tibetano en términos de
impulsividad, ansiedad y neuroticismo, en concordancia con lo observado previamente en
Uruguay. Estos resultados sugieren que la asociacién del budismo con la personalidad y el
bienestar psicologico presenta similitudes transnacionales, mas alla de las diferencias

culturales entre ambos paises.

Asimismo, la investigacion se extendié hacia comunidades de budismo zen en Catalufia.
Apud y colaboradores (2025) llevaron a cabo un estudio mixto que examind la influencia de
la practica zen en la personalidad de los practicantes. El trabajo identifico puntajes mas bajos
en impulsividad para el grupo zen. En las entrevistas se identifica que la meditacion zen se
asocia con una mayor autoconciencia, regulaciéon emocional y un modo de afrontamiento
caracterizado por la serenidad frente a situaciones adversas. Estas conclusiones aportan
evidencia de que el budismo zen, al igual que el tibetano, genera transformaciones

significativas en la experiencia subjetiva y en el desarrollo personal.

En conjunto, la replicacion de estos estudios en Espafa confirma la validez de los hallazgos
realizados en Uruguay y aporta un marco comparativo internacional que enriquece el campo
de la psicologia de la religion y la espiritualidad. La investigacion en contextos europeos no
solo refuerza la relevancia de las practicas budistas en la configuraciéon de la personalidad,
sino que también abre nuevas perspectivas para comprender como estas tradiciones dialogan

con distintas realidades culturales y sociales.

14



Problema y preguntas de investigacion

Problema de investigacion

En Uruguay, el budismo tibetano ha comenzado a expandirse en las ultimas décadas, pero
aun existe escasa evidencia académica acerca de cémo esta practica influye en la vida
psicologica y emocional de sus seguidores. Aunque estudios internacionales han mostrado
vinculos entre espiritualidad, salud mental y practicas contemplativas, no puede asumirse que
dichos hallazgos se reproduzcan de la misma manera en contextos sociales y culturales

distintos.

En este sentido, el problema central radica en comprender como los practicantes uruguayos
del budismo tibetano experimentan e integran sus ensefianzas y practicas —como la
meditacion, los rituales y la filosofia budista— en la construccion de su bienestar psicologico

y en sus trayectorias de vida.

Pregunta de investigacion

¢De qué manera los practicantes de budismo tibetano en Uruguay experimentan la relacién

entre estas ensefianzas y practicas y su bienestar psicoldgico?

Preguntas especificas

1. ¢Qué motivaciones llevan a los practicantes a acercarse al budismo tibetano en
Uruguay?

2. ¢Qué practicas budistas se integran en su vida cotidiana y cémo las relacionan con
su salud mental?

3. ¢Qué significados atribuyen los practicantes a conceptos como meditacion,
compasion o aceptacion?

4. ;CoOmo adaptan estas ensefianzas a las particularidades culturales y sociales del

contexto uruguayo?

15



Objetivos

Objetivo General

A través de una investigacion etnografica, comprender como la practica budista influencia en

el bienestar psicolégico de los practicantes en una escuela Vajrayana de Uruguay.

Objetivos Especificos

Identificar las principales practicas budistas realizadas por los participantes del
estudio.

Describir las experiencias subjetivas que los practicantes asocian con la practica
budista.

Analizar los significados atribuidos al bienestar psicolégico desde la perspectiva de
los practicantes.

Comparar similitudes y diferencias en los relatos de los practicantes respecto al

impacto del budismo en su bienestar psicoldgico.

Disefio metodolégico

La metodologia de investigacion adoptada para este trabajo se enmarca en un enfoque

cualitativo con perspectiva etnografica, orientado a comprender las experiencias subjetivas y

los sentidos atribuidos a la practica del budismo tibetano en Uruguay, desde una perspectiva

situada dentro de la psicologia de la religion.

La etnografia se entiende aqui como una estrategia metodoldgica que estudia las practicas y

significados construidos por los individuos dentro de su contexto sociocultural especifico, a

partir del trabajo de campo como instancia central de recoleccién de datos (Apud, 2013;
Bohannan, 1996).

El trabajo de campo se desarrollara en un centro ubicado en Montevideo, espacio de

referencia del budismo tibetano en el pais. Para ello, se utilizaran las siguientes técnicas:

Observacion participante: se asistira de forma regular a practicas de meditacion y
actividades comunitarias organizadas por el centro, registrando las observaciones y
reflexiones en un diario de campo. Esta técnica permitira acceder a dinamicas

grupales, rituales y expresiones cotidianas del budismo tibetano en un entorno natural.

Entrevistas en profundidad: se realizaran entrevistas semi-estructuradas a

practicantes habituales del centro, con el objetivo de explorar sus trayectorias

16



personales, los motivos que los llevaron a acercarse al budismo, asi como sus
percepciones acerca del impacto de estas practicas en su bienestar emocional y

psicologico.

Aspectos éticos

Este trabajo se compromete a garantizar los derechos y la dignidad de todas las personas
que participen en la investigacién, siguiendo la normativa nacional vigente, a través del
decreto 158/019 que regula la investigacion con seres humanos. En primer lugar, se
asegurara el consentimiento informado de cada participante, explicando de manera clara y
accesible los objetivos del estudio, las caracteristicas de la participacion, y los posibles
beneficios y riesgos involucrados. Las personas entrevistadas tendran la libertad de aceptar

o rechazar participar, sin que ello implique ningun tipo de consecuencia negativa.

Asimismo, se garantizara el anonimato de los participantes mediante la utilizacion de cédigos
o pseuddnimos en la gestion y presentacion de los datos, protegiendo asi su identidad. Toda
la informacion recolectada sera tratada con estricta confidencialidad y almacenada en
espacios seguros, accesibles unicamente al equipo investigador. La participacion sera
completamente voluntaria, y los participantes podran retirarse del estudio en cualquier
momento y sin necesidad de justificar su decision. Se respetara en todo momento su derecho

a no responder preguntas que consideren sensibles o que no deseen abordar.

Ademas, se trabajara con especial sensibilidad cultural, considerando y respetando las
creencias, practicas y valores propios de los practicantes de budismo tibetano en Uruguay.
La investigacion se conducira desde una perspectiva ética que evite juicios de valor y
promueva una comprension profunda y respetuosa de las experiencias subjetivas de los

participantes.

Cronograma de ejecucion

El proyecto se organizara en cinco etapas, cada una con actividades especificas y un tiempo

estimado de desarrollo.

En primer lugar, se llevara a cabo la revision bibliografica ampliada, orientada a profundizar
en la literatura sobre budismo tibetano, bienestar psicologico y enfoques etnograficos. Esta
etapa se extendera desde el mes 1 hasta el mes 4, ofreciendo la base conceptual y tedrica

para el disefo del estudio.

17



En paralelo se realizara la segunda etapa, la cual consta del disefio metodoldgico, donde se
elaboraran los instrumentos de recoleccion de datos (entrevistas, observaciones, diarios de
campo), se definiran los criterios de seleccion de participantes y se atenderan los aspectos

éticos pertinentes. Esta fase se desarrollara en el primer mes.

En la tercera etapa, se implementara el trabajo de campo, que comprendera la observacion
participante, entrevistas en profundidad y registro etnografico en los espacios de practica
budista. Esta fase se extendera de manera mas amplia, abarcando desde el mes 2 hasta el

mes 10, con el fin de lograr una recoleccion mas sostenida y enriquecida de informacion.

La cuarta etapa corresponde al analisis de los datos recolectados, incluyendo transcripcion,
codificacion, categorizacion y construccion de ejes tematicos de analisis. Esta fase se llevara

a cabo entre los meses 10 y 12, pudiendo articularse con el cierre del trabajo de campo.

Finalmente, se contempla una fase de redaccion del informe final. Esta etapa incluiria la
sistematizacion de los hallazgos obtenidos, su discusion en relacion con la literatura revisada
y la elaboraciéon de conclusiones y aportes. Segun el cronograma disefiado, dicha fase

corresponderia aproximadamente al mes 12.

Tabla 1. Cronograma de actividades de investigacion.

.. . Tiempo

Actividad Tareas a realizar estimado

R_ev_|5|or3 . Profundizacion en literatura sobre budismo, bienestar

bibliografica TP " Mes 1-4
. psicolégico y enfoques etnograficos.

ampliada

Disef Elaboracién de instrumentos de recoleccion (entrevistas,

isefo

observaciones, diarios de campo), criterios de seleccion Mes 1

metodologico de participantes, aspectos éticos.

Observacion participante, entrevistas en profundidad y

Trabajo de campo registro etnografico en los espacios de practica budista. Mes 2-10
s Transcripcion, codificacion, categorizacion y construccion _
Analisis de datos de ejes tematicos de analisis. Mes 10-12
Redaccion del Sistematizacion de hallazgos, discusién en relacion con la Mes 12

es
informe final literatura, conclusiones y aportes.

18



Resultados esperados y plan de difusion

Se espera que la investigacion proyectada aporte de manera significativa al conocimiento
académico sobre la relacion entre espiritualidad y salud mental, desde una perspectiva
situada que contemple las particularidades culturales y sociales del contexto uruguayo. El
estudio permitira profundizar en la comprension de como las practicas y ensefianzas del

budismo tibetano se integran en la vida emocional y psicolégica de sus practicantes.

Los resultados esperados incluyen evidencia cualitativa sobre las motivaciones, experiencias
subjetivas y transformaciones personales asociadas a la practica budista, lo que puede
contribuir a enriquecer los modelos tedricos en psicologia y psicoterapia. Asimismo, se prevé
identificar posibles beneficios y desafios en la integracion de principios budistas en la salud
mental, con el fin de orientar futuras intervenciones clinicas y programas de formacion

profesional.

En cuanto a la difusion, se proyecta la elaboracion de una tesis etnografica y la presentacion
de los hallazgos en jornadas, congresos y espacios académicos vinculados a la psicologia,
la antropologia y los estudios sobre espiritualidad. También se buscara compartir los
resultados con profesionales de la salud mental y centros de practica contemplativa a través
de talleres o seminarios, favoreciendo el dialogo interdisciplinario y el intercambio de saberes.
Finalmente, se prevé una instancia de devolucién para los participantes entrevistados,
mediante un espacio de encuentro que permita compartir las principales conclusiones vy

reconocer su aporte al proceso investigativo.

Referencias

Anguas-Wong, N. C., Ortiz-Hernandez, L., & Aguilar-Salinas, C. A. (2007). Factores
psicosociales y bienestar psicoldgico en estudiantes universitarios. Salud Mental, 30(5), 59—
66.

Apud, I, Clara, M., & Ruiz, P. (2013). Linajes budistas en Uruguay. ‘llu. Revista de Ciencias
de las Religiones, 18, 9-25.

Apud, |, Clara, M., Ruiz, P., & Valdenegro, A. (2015). Seis grupos budistas en el Uruguay de
siglo XXI. Anuario de Antropologia Social y Cultural en Uruguay, 13, 135-144.
https://www.researchgate.net/publication/283795812 Seis_grupos_budistas_en_Uruguay d

el siglo XXI?utm source=chatgpt.com

Apud, I, Ortufo, V. E. C., Azambuya Espafa, M. N., Pérez Medina, E., Reimondo, M. R,,
Gonzalez Revello, V., Paolillo, S., & Pedraja Moreira, N. V. (2022a). Budismo y personalidad.

19


https://www.researchgate.net/publication/283795812_Seis_grupos_budistas_en_Uruguay_del_siglo_XXI?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/283795812_Seis_grupos_budistas_en_Uruguay_del_siglo_XXI?utm_source=chatgpt.com

Estudio mixto cualitativo—cuantitativo en la Soka Gakkai Internacional del Uruguay. Persona,
25(2), 39-64. https://doi.org/10.26439/persona2022.n25(2).6140

Apud, I., Ortufo, V., Acufa, A., Diaz, M., Morales, E., Rodriguez, M., & Segredo, R. (2023).
Budismo tibetano y personalidad. Estudio cualitativo sobre el impacto subjetivo del budismo

en la personalidad y ansiedad de futuro de practicantes uruguayos. Persona, 26(2), 141-166.

Apud, I, Ortufio, V. E. C., Vallverdu, J., Millet, D., Barreto, D., Mota, G., Aquino, F., & Gulisano,
M. (2024). The Vajrayana personality. A mixed quantitative-qualitative study on Tibetan
Buddhism in Spain / La personalidad Vajrayana. Estudio mixto cuantitativo-cualitativo con
budistas tibetanos de Espafa. Studies in Psychology, 45(2-3), 338-368.
https://doi.org/10.1177/0210939524 1290790

Baer, R. A. (2003). Mindfulness training as a clinical intervention: A conceptual and empirical

review. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 125-143.
Berkowitz, L. (1967). Aggression: A social psychological analysis. McGraw-Hill.
Bohannan, P. (1996). Cémo hacer etnografia. Paidos.

Bechert, H. (1987). El Buda histoérico: su doctrina como camino de liberacion. En H. Kiing
(Ed.), El cristianismo y las grandes religiones. Hacia el dialogo con el islam, el hinduismo y el

budismo (pp. 85-105). Libros Europa.

Bustamante, C. (2004). Psicologia transpersonal y salud mental. Revista de Psicologia de la
PUCP, 22(1), 95-117.

Carini, C. (2011). Etnografia del Budismo Zen argentino: Rituales, cosmovision e identidad

(Tesis doctoral). Universidad Nacional de La Plata, Facultad de Ciencias Naturales y Museo.

Chiesa, A., & Serretti, A. (2009). Mindfulness-based stress reduction for stress management
in healthy people: A review and meta-analysis. The Journal of Alternative and Complementary
Medicine, 15(5), 593-600.

Dalai Lama. (2011). Mas alla de la religion: Una ética para todo el mundo. Paidos.

Davidson, R. J. (2007). The emotional life of your brain: How its unique patterns affect the way

you think, feel, and live—and how you can change them. Hudson Street Press.

20


https://doi.org/10.26439/persona2022.n25(2).6140
https://doi.org/10.26439/persona2022.n25(2).6140
https://doi.org/10.1177/02109395241290790

Davidson, R. J., Goleman, D., & Schwartz, G. E. (1976). Attentional and affective
concomitants of meditation: A cross-sectional study. Journal of Abnormal Psychology, 85(2),
235-238.

Davidson, R. J., & Goleman, D. (2017). Rasgos alterados: La ciencia revela como la

meditacion transforma la mente, el cerebro y el cuerpo. Kairés.

Diener, E. (1994). Assessing subjective well-being: Progress and opportunities. Social
Indicators Research, 31(2), 103-117.

Eliade, M. (1979). Tratado de historia de las religiones. Cristiandad.

Eliade, M. (1999). Historia de las creencias y las ideas religiosas (Vol. 3). Herder.
Geymonat, R. (2004). Religiones en Uruguay. Banda Oriental.

Gilbert, P. (2009). La mente compasiva. Desclée De Brouwer.

Gomez Haedo, E. (2018). El problema del cuerpo y de la relacion cuerpo-mente. Etnografia

de una escuela de budismo zen de Montevideo, Uruguay. Scripta Ethnologica, 40, 115—138.

Gonzalez, L. (2018). Psicologia y espiritualidad: Hacia un modelo integrador. Revista

Interamericana de Psicologia, 52(1), 23-34.

Gonzalez, M. T., Gracia-Viniegras, C., & Ruiz, A. (2014). Bienestar psicoldgico y salud:
Aportes desde la psicologia positiva. Revista de Psicologia de la Salud, 26(1), 45-60.

James, W. (1902). The vatrieties of religious experience: A study in human nature. Longmans,
Green, & Co.

Kabat-Zinn, J. (2000). Vivir con plenitud las crisis: Como utilizar la sabiduria del cuerpo y de

la mente para afrontar el estrés, el dolor y la enfermedad. Kairos.

Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-based interventions in context: Past, present, and future.
Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144—-156.

Lesh, T. V. (1970). Zen meditation and the development of empathy in counselors. Journal of
Humanistic Psychology, 10(1), 39-74.

McMahan, D. L. (2008). The making of Buddhist modernism. Oxford University Press.

McMahan, D. L. (2012). Buddhist modernism. En Buddhism in the Modern World (pp. 18-35).

21



McMahan, D. L. (2019). La construccion del budismo moderno. Kairos.

Paniker, A. (2017). Las tres joyas: El Buda, su ensefianza y la comunidad. Una introduccion

al budismo. Kairos.
Paniker, J. (2019). Historia de las religiones. Alianza Editorial.

Pargament, K. |. (2007). Spiritually integrated psychotherapy: Understanding and addressing

the sacred. Guilford Press.

Paloutzian, R. F., & Park, C. L. (2005). Handbook of the psychology of religion and spirituality.

Guilford Press.

Quiceno, J. M., & Vinaccia, S. (2009). La salud en el marco de la psicologia de la religion y la
espiritualidad. Diversitas: Perspectivas en Psicologia, 5(2), 321-336.

https://revistas.usantotomas.edu.co/index.php/diversitas/article/view/261

Ryff, C. D. (1989). Happiness is everything, or is it? Explorations on the meaning of
psychological well-being. Journal of Personality and Social Psychology, 57(6), 1069—1081.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving, and belonging: The Big Four religious
dimensions and cultural variation. Journal of Cross-Cultural Psychology, 42(8), 1320—-1340.

Singer, T., & Klimecki, O. (2014). Empathy and compassion. Current Biology, 24(18), R875—
R878. https://doi.org/10.1016/j.cub.2014.06.054

Tola, F., & Dragonetti, C. (1980). La filosofia budista: Textos del canon Pali. Eudeba.

Usarski, F. (2012). Budismo en América Latina: Historia, presente y futuro. Fondo de Cultura

Econdmica.

Vallverdu, J., & Millet, A. (2004). Budismos en plural: Perspectivas desde América Latina.
Gedisa.

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1997). La mente encarnada: Ciencia cognitiva y

experiencia humana (Edicion en espanol). Editorial Paidos.

Volker, K. (2006). Religion y espiritualidad: Diferencias conceptuales y psicoldgicas. Revista

de Psicologia Contemporanea, 3(2), 55-68.

Walsh, R., & Shapiro, S. L. (2006). The meeting of meditative disciplines and Western
psychology: A mutually enriching dialogue. American Psychologist, 61(3), 227-239.

22


https://doi.org/10.1016/j.cub.2014.06.054
https://doi.org/10.1016/j.cub.2014.06.054

Zubieta, E., Fernandez, C., & Sosa, M. (2012). Bienestar subjetivo y condiciones de vida:

Aproximaciones empiricas y conceptuales. Interdisciplinaria, 29(2), 257-275.

23



