2

UNIVERSIDAD Facultad de

DE LA REPUBLICA Psicologia
U R U G UAY UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

MEMORIAS DE MUJERES AFRODESCENDIENTES Y TERRORISMO DE ESTADO URUGUAYO
(1973-1985)
APORTES HACIA UNA PSICOLOGIA AFROCENTRADA.

Keila Almeda Diaz
Universidad de la Republica
Facultad de Psicologia
Ensayo académico
Prof. Karina Boggio
Revisor. Prof. Lorena Funcasta
Diciembre, 2025



indice

Resumen

Introduccion

Del contexto en dictadura al contexto actual

Visibilidad Etnico-Racial

Racismo, salud mental e identidad afrodescendiente: hacia un marco integrado
Violencia de género: mujeres afrodescendientes.

Trauma Psiquico. La herida racial

Memorias de mujeres afrodescendientes en el relato de la dictadura (Uruguay,

1973-1985)
Conclusién: Identidad como Estrategia de Reparacion

Referencias bibliograficas

14

22

27

30

34



Resumen
El siguiente ensayo aborda los efectos psiquicos, sociales y simbdlicos sobre las mujeres
afro durante terrorismo de Estado uruguayo. Articulando la categoria de trauma racial con
los conceptos de memoria colectiva, cuerpo-territorio e interseccionalidad desde una
perspectiva afrocentrada y decolonial. El ensayo analiza cémo el racismo estructural y la
violencia patriarcal se entrelazan en los procesos de subjetivacion de las mujeres
afrouruguayas, tanto durante la dictadura como en la actualidad.
Partiendo de la hipétesis que el silenciamiento histoérico de las voces afro femeninas
constituye una prolongacion del trauma colonial y estatal que se ha manifestado en la
exclusion de sus narrativas de la memoria nacional.
En dialogo con autoras como Neusa Santos Souza, Ochy Curiel, Rita Segato, Lélia
Gonzalez y Grada Kilomba, el trabajo conceptualiza la herida racial como una marca
psiquica y politica inscripta en el cuerpo de las mujeres afrodescendientes, resultado de
siglos de deshumanizacién y opresion. Esta herida, sin embargo, también deviene en fuente
de resistencia simbdlica, expresada en practicas culturales como el candombe, y las luchas
politicas contemporaneas por reconocimiento y justicia racial.
El analisis propone que el terrorismo de Estado (1973-1985) profundizé las desigualdades
histéricas, reproduciendo la colonialidad del poder a través de la represion de los cuerpos
racializados.
Las mujeres afro sufrieron multiples violencias fisicas, sexuales, psicoldgicas y simbdlicas
que no fueron reconocidas en los relatos oficiales sobre la dictadura. Frente a ello, el trabajo
plantea la necesidad de construir una memoria antirracista y feminista, donde las mujeres
afrodescendientes sean reconocidas como sujetos politicos de reparacion y justicia.
En términos metodolégicos, el ensayo realiza un analisis tedrico-critico basado en fuentes
académicas, testimoniales y legislativas, que abarcan el periodo 1980-2024. Se enfatiza la
importancia de releer la historia uruguaya desde una psicologia afrocentrada, que situe la

experiencia racial en el centro del analisis de la salud mental, el trauma y la identidad.



Se concluye que la identidad afrodescendiente opera como estrategia de sanacion y
resistencia psiquica, transformando el trauma racial en fuerza politica y colectiva. Se
propone avanzar hacia politicas publicas que reconozcan la especificidad del sufrimiento y
la resiliencia de las mujeres afro, incorporando la interseccionalidad como principio ético y
politico. De este modo, el ensayo invita a repensar la historia reciente de Uruguay desde las
voces, cuerpos y memorias que han sido histéricamente negadas, proyectando un horizonte

de reparacion decolonial y emancipacién afrodescendiente.

Palabras clave: Psicologia Afrocentrada, Salud mental, Terrorismo, Género, Uruguay.

Introduccion

Este ensayo corresponde al Trabajo Final de Grado de la Licenciatura en Psicologia

de la Universidad de la Republica.

El desarrollo de este trabajo se justifica en tanto la memoria histérica y la revisién de los
efectos del terrorismo de Estado durante la ultima dictadura, constituyen tema de interés

académico y social.

Es importante mencionar que durante los afios 1970- 1980 se desarrollaba en el
pais una crisis econdmica social y politica. En donde, las reformas en los modos de
produccion se enfrentaron a la negativa del gobierno, las cuales se vinculan con estrategias
internacionales, que implantaron politicas de ajuste que llevaron al deterioro de la calidad de

vida de los ciudadanos.

Considerando estos hechos histéricos se destaca la importancia de recuperar las
memorias colectivas, construyéndolas y preservandolas como parte del proceso de

formacion de la identidad y el bienestar psicoldgico de las comunidades.



Sin embargo, la experiencia especifica de las mujeres afrodescendientes durante
este periodo ha recibido una menor atencion, a pesar de su relevancia para la comprensién
completa de los efectos del régimen dictatorial, y los efectos del racismo en las

generaciones posteriores (Ramirez, 2011)

En este marco el siguiente ensayo se centra en la memoria de las mujeres afro, y en
como el trauma psiquico derivado de este periodo de represion ha moldeado sus vidas, sus

identidades, afectado la formacion subjetiva de las mismas.

Por lo tanto, el objetivo es abordar esta brecha destacando la importancia del racismo

durante el terrorismo de Estado.

El trabajo abordara las memorias de las mujeres afro durante el terrorismo de
Estado en Uruguay con el objetivo de abordar una perspectiva que enriquezca la
comprension del impacto del régimen represivo y racista. Estas experiencias no solo reflejan
el sufrimiento y la resistencia individual, sino también la manera en que las dimensiones de

raza, género y clase interactian en contextos de violencia politica (Segato, 2010)

La literatura existente ha documentado ampliamente la experiencia de las victimas
en general, pero las narrativas especificas de las mujeres afro han sido de cierta forma
invisibilizadas. Es entonces que, desde una articulacion de determinados autores
relevantes, se busca problematizar y analizar estos procesos de invisibilizacion, desde la
descolonialidad la psicologia afrocentrada, el feminismo afro, la interseccionalidad
atravesada por un eje psicosocial que visibiliza el trauma racial y la construccion de la

subjetividad afro.

Para esto se han considerado experiencias locales de estos ultimos afios, como por
ejemplo el proyecto de extensién “Somos las nietas desplazando al olvido. Memorias
afrouruguayas sobre el Terrorismo de Estado el cual relata el desplazamiento forzado de la
comunidad afro, asi como sus consecuencias, a partir de los testimonios de vecinos y

vecinas de la comunidad afrouruguaya” (Centro de Estudios Interdisciplinarios Feministas



[CEIFem], 2022, parr. 5), donde se presentd el audiovisual “Volver a mi barrio”, el cual busca
desde las narrativas de los propios protagonistas generar herramientas de reparacion social

a las familias desplazadas forzosamente entre los afios 1973-1985.

En el contexto de las mujeres afro victimas del terrorismo de Estado se examinara
como estas memorias colectivas han sido construidas, preservadas o silenciadas, y como

las mismas han influido en la construccion de su identidad y su bienestar psicolégico.

Del contexto en dictadura al contexto actual

Durante los anos 60, en Uruguay, se registré el comienzo de una marcada crisis
econdmica social y politica. "Las reformas estructurales en la produccion se enfrentaron a la
negativa del gobierno vinculado a estrategias internacionales (las politicas financieras del

FMI), que, por el contrario, implantaron politicas de ajuste” (Sapriza, 2009, p.64).

Los trabajadores se opusieron, enfrentadose a las reformas. Ante esto la respuesta del
gobierno de Jorge Pacheco Areco fue la implementacion de medidas prontas de seguridad,

recurso constitucional de excepcién (Sapriza, 2009).
Por otro lado, se presentaron

diferentes enfrentamientos que se produjeron entre un gobierno cada vez
mas violento y arbitrario y amplios sectores del movimiento popular sumado
al accionar de la guerrilla urbana llevaron, primero a la militarizacién de la
sociedad y finalmente a la ruptura institucional mas grave y dolorosa del siglo
que se produjo en 1973” (Sapriza, 2009, p.64)

Determinar con exactitud el inicio de la dictadura en Uruguay presenta
complejidades. Aunque se puede afirmar la consolidacién de esta forma de gobierno el 27
de junio de 1973, con la disolucién de las camaras parlamentarias y la declaracion del
Estado de Guerra Interno, evento que marcé el comienzo de un periodo sombrio en la

historia uruguaya, resulta imperativo comprender que este suceso no fue fortuito, sino la



culminacion de un proceso gradual del deterioro democratico que se venia gestando
anterior a la década de 1970 (Sapriza, 2009).

Este periodo se caracterizé por la brutalidad, el secuestro, la tortura y la
desaparicion forzada de mas de un centenar de ciudadanos, tanto uruguayos como de otros
paises del Cono Sur.

Es de publico conocimiento que la dictadura uruguaya no constituyé un fenémeno aislado,
sino que formé parte de un plan sistematico, conocido como Operacién Coéndor, disefado
para implementar un nuevo régimen econémico y politico en toda América Latina. Dicho
plan implicé la coordinacién entre las dictaduras militares de la region con el fin de eliminar
opositores politicos y suprimir movimientos sociales y populares (Quijano, 2014).

Estos procesos incluyen la creciente militarizacion del Estado, la represion de
movimientos sociales y sindicales, y la restriccion progresiva de las libertades civiles. En
este sentido, se puede hablar de un "golpe institucional" (Sapriza, 2009, p.65) donde las
propias instituciones democraticas fueron socavadas desde dentro, allanando el camino
para la toma del poder por parte de los militares. La represion se intensificd notablemente a
partir de la declaracion del Estado de Guerra Interno en 1972 y la posterior disolucion del
Parlamento, lo que marco el fin de la democracia representativa y el establecimiento de un
régimen autoritario que se extenderia hasta 1985.

La dictadura uruguaya se caracteriz6, ademas, por el deterioro de las condiciones de

vida, lo que impacté significativamente en las mujeres haciendo necesarias la
implementacién de respuestas politicas orientadas a reconocer y visibilizar su papel en la
recuperacion democratica.
A partir de la apertura democratica, emergieron testimonios de resistencia y memorias del
horror; sin embargo, en la construccion de los relatos del periodo autoritario, predominaron
las experiencias de militantes masculinos, dejando a un lado los relatos femeninos (Sapriza,
2009).

En 1989, los acontecimientos relacionados con la represion fueron silenciados, y se

decidioé que el tema seria retirado de la agenda politica. No fue hasta 1996 cuando se



iniciaron marchas masivas denunciando las violaciones a los Derechos Humanos, y un afio
después un grupo de mujeres ex-presas politicas se encontrd con la necesidad de compartir
sus experiencias e historias del pasado. Donde mas tarde, “convocaron a un concurso de
relatos sobre la dictadura” (Sapriza, 2009, p. 66) permitiendo que las mujeres publicaran sus
testimonios sobre lo vivido y sentido durante esos afios.

Esta convocatoria tuvo una notable respuesta, recibiendo mas de 300 testimonios que

narraban experiencias de prision, exilio y desapariciéon de seres queridos (Sapriza, 2009).

Visibilidad Etnico-Racial

Es importante destacar, la invisibilidad estadistica de las poblaciones
afrodescendientes ya que presenta “un fenémeno que parte de no captar la variable
étnico-racial de manera adecuada en las operaciones que toman o registran datos que se
desarrollan en el marco de las funciones del Estado” (Instituto ILEX Accién Juridica 2023, p.
6).

Esta practica genera una opacidad significativa en la comprension de los verdaderos
niveles de desigualdad que atraviesan diversos aspectos de la sociedad. Al dificultar la
correcta recopilacién y el analisis de los datos en registros cruciales (como el nivel de
ingresos, el acceso a servicios de salud y la calidad de la educacion), se obstaculiza la
elaboracion de politicas publicas efectivas y la implementacién de programas orientados a

reducir estas disparidades.

La falta de claridad en estos indicadores esenciales impide una evaluacion precisa
de la distribucion de oportunidades y recursos, lo que ademas perpetua ciclos de desventaja
y limita el progreso hacia una sociedad mas equitativa e inclusiva. Sin una comprension
fidedigna de estas realidades, los esfuerzos por reducir la brecha de desigualdad se vuelven
ineficaces, dejando a amplios sectores de la poblacién en una situacion de vulnerabilidad y

privacion.

Desde la perspectiva internacional, se han hecho reclamos en torno a la necesidad

de reconocimiento, justicia, y desarrollo de afrodescendientes. Estos han sido concertados a



través de la Conferencia Mundial Contra el Racismo en Durban en el 2001. Sin embargo, la

invisibilidad estadistica dificulta la implementacion de estos acuerdos internacionales.

Tal es asi que resultaba inverosimil creer que se estaba trabajando desde otras
organizaciones en buscar formas de reparacion a los dafos ocasionados a la comunidad
“no vengas con cuentos porque lamentablemente después de 40 afios que vengan a la casa
de una vez y se esta haciendo un trabajo, un proyecto que dice de volver a casa este que
esta dificil creer” (Olga Celestino, testimonio en Nuevas miradas al pasado reciente, 2022,

2:28)

Lo que es innegable es que la invisibilizacion de las personas afrodescendientes
impide el reconocimiento y la atencién de sus necesidades (ILEX Accion Juridica, 2023).
Esta situacion resulta en la promocion de acciones gubernamentales que no se ajustan a la

realidad de esta poblacion.

Para lograr visibilidad estadistica, es necesario contar con herramientas adecuadas
que contemplen la realidad de las personas y comunidades afrodescendientes, asi como de

otras que enfrentan el racismo estructural (ILEX Accién Juridica, 2023).

También es importante destacar como las nuevas generaciones afro han superado
de alguna forma este desconocimiento de derechos, y hoy se interesan en temas que los
compromete “hoy por hoy los muchachos los superan es y es muy muy bueno que UdelLaR
tome cartas en el asunto, y esto sea expandido y difundido” (Olga Celestino, testimonio en

Nuevas miradas al pasado reciente, 2022,1:53:41)

El racismo, tal como lo describe Jones (2000), es un fendmeno complejo que se
manifiesta a través de un racismo internalizado. “Este concepto, no es meramente una
cuestion individual, sino un reflejo directo de sistemas de privilegio y valores sociales
arraigados que erosionan el sentido de valia personal y crucialmente, socavan la capacidad
de accioén colectiva” (Jones, 2000, p.1214). La perpetuacion de las discriminaciones raciales

es un proceso multifacético que se sustenta en la interaccion de estos tres niveles: el



10

individual, el social y el sistémico. Comprender esta interconexién es fundamental para
desarrollar enfoques que dignifiquen la afrodescendencia y combatan eficazmente las

estructuras discriminatorias.

En esta linea, Quifiones-Rosado (2020) amplia la comprension del racismo,
trascendiendo de una simple ideologia a una verdadera "visién del mundo” o un "lente
intersubjetivo de la realidad". Este enfoque subraya que el racismo no es una serie de
creencias aisladas, sino una percepcion profundamente arraigada que moldea la forma en
que los individuos y las sociedades interpretan y actian en el mundo. Asi mismo, se
enfatiza que esta vision racista esta intrinsecamente ligada e institucionalizada dentro de un
sistema socioecondémico. Esto implica que las estructuras econémicas y sociales no solo
reproducen el racismo, sino que también son resultado de una cosmovisién que perpetua
ciclos de desigualdad y opresion. Por lo tanto, cualquier intento de abordar el racismo debe
ir mas alla de la condena individual y orientarse en la desmantelacion de los sistemas y las

estructuras que lo sustentan y lo naturalizan en la vida cotidiana.

Racismo, salud mental e identidad afrodescendiente: hacia un marco integrado

La salud mental constituye un componente indispensable del bienestar humano y del
derecho a la salud. De acuerdo con la Organizacion Mundial de la Salud (OMS, 2013) “es
consciente de sus propias capacidades y puede afrontar las tensiones normales de la vida”
(OMS, 2018, p. 2) definicién que, en el caso de nifos y nifias, incorpora dimensiones del
desarrollo como la identidad positiva, la regulacion de emociones y la aptitud para el
aprendizaje y la socializacién. En la misma linea, la OMS ha insistido en que no hay salud
sin salud mental (OMS, 2018), lo que obliga a que las politicas publicas deban articular,
promocion, prevencion, diagndstico, tratamiento y rehabilitacion desde un enfoque de
derechos humanos.

Este marco impide reducir el malestar psiquico a variables “internas”: el bienestar

mental emerge de la interseccion entre factores individuales (regulacion emocional,



11

habilidades vinculares) y sociales, culturales, econémicos, politicos y ambientales
(condiciones laborales, redes de apoyo, acceso a servicios, entornos libres de violencia). En
consecuencia, la prevencion y la deteccion oportuna dependen tanto del trabajo clinico
como de determinantes sociales sobre los que se deben intervenir.

En sociedades atravesadas por racismo estructural, estos determinantes sociales se
configuran como estresores cronicos que deterioran de manera sistematica la salud mental
de las poblaciones racializadas, en este caso como afronegras.

El racismo tiene impactos psicologicos significativos. Segun Paradies et al (2015), la
exposicion cronica a la discriminacién racial esta asociada con un mayor riesgo de
ansiedad, depresion, consumo problematico de sustancias y conductas suicidas. De manera
complementaria, Williams (2018) plantea que la discriminacion racial actua como un
estresor social que opera en multiples niveles, por ejemplo, el individual, interpersonal e
institucional, produciendo “una erosidn constante del sentido de pertenencia y de la
seguridad ontoldgica de las personas afrodescendientes” (Williams, 2018, p. 45).

Comprender el impacto psiquico del racismo ademas requiere de categorias clinicas
y culturales que capten su inscripcidn subjetiva. En esta linea, Santos Souza (1983)
introduce la nocién de “herida racial” para describir como el racismo penetra en la
subjetividad, condiciona la autoimagen y modula la forma en que las personas afro se
piensan y se sienten en el mundo. En su libro, Tornar-se negro, la autora sostiene que el
proceso de asumir una identidad afrodescendiente es un acto de resistencia ante los
mandatos de blanquitud que buscan negar o subalternizar lo negro.

La herida racial nombra, asi, la acumulacion histérica de traumas psiquicos y
emocionales producidos por la discriminacién y la opresién racial, a la vez que abre el
camino para una respuesta subjetiva y colectiva.

Esa respuesta puede leerse como resiliencia étnica, la autoidentificacion afro opera
simultaneamente como estrategia de proteccién psiquica y como afirmacion politica y

cultural frente al trauma del racismo. La afirmacion de la negritud lejos de ser un mero



12

reconocimiento genealdgico funciona como escudo simbdélico que fortalece la autoestima,
restituye pertenencia y rehace el vinculo con la memoria ancestral.

En contextos de racismo estructural y de forma paradigmatica bajo regimenes
autoritarios, la visibilizacion de la identidad afrodescendiente desafia los dispositivos de
silenciamiento, reivindica dignidad y humanidad, y convierte la identidad en motor de
cambio social y empoderamiento colectivo.

Este encuadre psicosocial dialoga con los marcos normativos y filoséficos que situan
la salud mental como proceso historico y relacional.

En Uruguay, la Ley N.°19.529 (2017) de Salud Mental, define la salud mental como,
un estado de bienestar en el que la persona reconoce sus capacidades y afronta tensiones
en un proceso dinamico atravesado por componentes histéricos, socioeconémicos,
culturales, bioldgicos y psicoldgicos.

En términos filosoficos, Ricoeur (1996) conceptualiza la identidad narrativa como
estructura mutable que se reelabora en y por los relatos que el sujeto y la comunidad
producen sobre si mismos. El conocimiento de si es una interpretacion mediada por otros,
por el lenguaje y por el mundo; las historias reales o imaginadas se corrigen y reconfiguran
en el tiempo, organizando experiencias y dotando de sentido a la accion.

La memoria no es una simple reproduccién del pasado, sino una reconstruccion
activa que permite “refigurar la identidad narrativa de los sujetos y los pueblos” (Ricoeur,
1996, p. 89) v, el lenguaje no solo comunica, sino que estructura la autoimagen y la imagen
del otro habilitando procesos de reconocimiento y también de desconocimiento.

Para la identidad afrodescendiente, esta matriz implica que el “si mismo” se
construye en dialogo con la memoria colectiva, imprescindible para reconstruir el pasado,
tanto sus dolores como sus riquezas culturales y proyectar futuros visibles. Las memorias
se tejen en familia, comunidad y Estado, y se encarnan en practicas culturales que
sostienen pertenencia y orgullo. En el caso afrouruguayo, el tambor y el candombe emergen
como simbolos identitarios de lucha, liberacion, tradicidn y alegria; y coexisten con la

preocupacién por su apropiacion “descontextualizada” por sectores no afro. Olaza, (2009)



13

destaca el rol de las mujeres como transmisoras de tradicion oral, guardianas de relatos,
afectos y saberes que amortigua el dano de la herida racial y son guardianas de la
continuidad cultural.

El trabajo con la memoria también exige pensar en el olvido. En el plano subjetivo,
olvidos y silencios pueden operar como defensas frente a lo traumatico, dificultando la
reconstruccion de hechos mediante estrategias de evitacion “no querer saber” (Rivera,
2014, p. 87) En el plano politico, cuando esos silencios protegen la impunidad del poder
hegemonico, estamos ante “politicas de olvido” que borran responsabilidades y perpetuan
dafos (Rivera, 2014, p.90).

La salud mental, entendida de manera integral, requiere por ello condiciones
sociales que rompan el circulo entre discriminacién, silenciamiento y sufrimientos, acceso
igualitario a servicios y entornos seguros, representatividad en los equipos de salud,
formacion antirracista de profesionales y politicas culturales que reconozcan y protejan los
soportes simbdlicos de la identidad. En sintesis, un marco integrado para abordar racismo,

salud mental e identidad demanda articular tres planos:

e El clinico-subjetivo, que identifica y trata los efectos psiquicos del racismo (Paradies
et al., 2015; Williams, 2018)

e El estructural, que interviene sobre determinantes sociales (Viruell-Fuentes et al.,
2012; American Psychological Association [APA], 2021)

e El cultural-identitario, que potencia resiliencia étnica y autoidentificacion frente a la
herida racial (Santos Souza, 1983), sosteniendo tradiciones como el candombe y
reconociendo a las mujeres como nodos de transmisién (Olaza, 2008, 2009) y el
ético-politico, que enfrenta las politicas de olvido con memorias activas,
garantizando derechos segun la Ley N.° 19.529 y promoviendo practicas narrativas

de reconocimiento (Ley N.° 19.529, 2017; Ricoeur, 1996; Aravena et al., 2017)



14

Solo la convergencia de estos planos puede transformar la evidencia en cuidado
efectivo y justicia social, haciendo de la salud mental un terreno de reparacién y dignidad

para las comunidades afrodescendientes.

Violencia de género: mujeres afrodescendientes.

La violencia de género hacia las mujeres es una situacion que ha sido invisibilizada
durante décadas, y aunque se ha avanzado en el ambito de los derechos humanos aun se
requiere de esfuerzos. A su vez, diferentes situaciones culturales y sociales han afectado la
vida de las mujeres en los ultimos afios, incrementando las desigualdades y las relaciones,
transformando en consecuencia la violencia dirigida a las mujeres en una problematica con
afectacién en todo el mundo (Sapriza, 2012).

La violencia, en sus diversas manifestaciones, se arraiga en la intrincada red de
estructuras sociales que histéricamente han configurado nuestras sociedades. Estas
construcciones, fundamentadas en el patriarcado, el sexismo, el racismo, la dominacion, la
desigualdad, la xenofobia y la discriminacién hacia las mujeres, trascienden la mera
abstraccion para materializarse en patrones de comportamiento, en la reproduccién de
masculinidades hegemadnicas y en una perpetuacion cultural que legitima y normaliza la
agresion. La confluencia de estas estructuras configura la base, la célula y el armazén
elemental de la violencia, tejiendo un entramado que asfixia y vulnera.

Al respecto, Segato (2010), ha aseverado con contundencia que esta situacién ha
adquirido las dimensiones de una pandemia. Su afirmacion no constituye una hipérbole,
sino una descripcién precisa de una realidad alarmante. Las cifras son irrefutables. Los
elevados porcentajes de victimas mujeres, nifias y adolescentes en América Latina y el
Caribe evidencian una crisis humanitaria que no puede ser obviada. Esta realidad,
devastadora y omnipresente en la regién, encuentra un eco tragico en Uruguay, que no es
ajeno a esta dinamica global de violencia. La imperiosa necesidad de abordar estas
estructuras subyacentes se erige, asi, en una prioridad ineludible para la construccién de

sociedades mas justas y equitativas.



15

La Organizacion de las Naciones Unidas (ONU, 2020) ha revelado que una de cada
tres mujeres ha sido victima de violencia fisica o sexual en algun momento de su vida,
siendo los perpetradores en la mayoria de los casos sus parejas o exparejas. Estos datos,
segun la ONU, son tan contundentes que permiten equiparar esta problematica a una
pandemia, destacando que la violencia de género es responsable de un numero de muertes
superior al de muchas enfermedades.

En consonancia con esta perspectiva, la Organizacion Panamericana de la Salud y
la Organizacién Mundial de la Salud (OPS/OMS) han subrayado la gravedad del asunto,
catalogando la violencia hacia la mujer, como "un problema de salud global de proporciones
epidémicas" (OPS/OMS, 2020, p.23). Esta declaracion resalta la necesidad de abordar la
violencia de género no solo desde una perspectiva de derechos humanos o criminal, sino
también como una crisis de salud publica que requiere una intervencion urgente y
coordinada a nivel mundial.

Es preciso sefialar que, durante el afio 2020, en Uruguay, en el contexto del
confinamiento impuesto por la iniciativa "quédate en casa", en los primeros meses de la
emergencia sanitaria provocada por el COVID-19, se registré un notable aumento de la
violencia doméstica e intrafamiliar en sus diversas manifestaciones. Esta situacion puso de
manifiesto las desigualdades inherentes a las relaciones, evidenciando el sufrimiento de
miles de mujeres, nifas y adolescentes en el ambito privado. Para muchas, el hogar se
transformo en el ultimo lugar donde desearian encontrarse (ONU, 2020).

Hooks (1981), propone que, para comprender la génesis de la violencia, es
fundamental analizar la interconexion entre lo personal y lo social. Esta perspectiva permite
desentrafiar las complejas dinamicas de poder y opresion que subyacen a los actos
violentos. Un claro indicador de la presencia de una relacién de poder desequilibrada, y por
ende, potencialmente violenta, es el miedo (Segato, 2013).

Sin embargo, en muchas ocasiones, este sentimiento se experimenta de forma
aislada, sin considerar el contexto mas amplio en el que se desarrolla. Esta falta de

contextualizacion dificulta la identificacion y el abordaje de la violencia, ya que el miedo, por



16

si solo, puede interpretarse de diversas maneras. Es crucial, por tanto, ir mas alla de la
mera manifestacion del miedo y profundizar en las estructuras sociales y personales que lo
originan, para asi poder desvelar la naturaleza opresiva de la relacién y sus implicaciones
violentas.

En relacién con la violencia que afecta a los cuerpos de las mujeres afro, resulta
imperativo sefalar que el cuerpo constituye un territorio, la génesis que trasciende la
materialidad existente. De acuerdo con Foucault (2010), el cuerpo se concibe como un
micropoder, inherente a lo individual, que converge con otras estructuras de poder,
manifestdndose externamente en diversas esferas (social, cultural, entre otras). Esta
perspectiva foucaultiana nos habilita para comprender que el cuerpo no es meramente una
entidad bioldgica, sino un ambito donde se inscriben y se ejercen las relaciones de poder.
En el contexto de las mujeres afrodescendientes, la confluencia de raza y género las situa
en una posicion de vulnerabilidad especifica, donde la violencia se manifiesta de maneras
diversas y complejas.

La violencia perpetrada contra los cuerpos de las mujeres afro tiene sus raices en
una historia de opresion y deshumanizacion, que se remonta al periodo de la esclavizacion.
Durante esta época, los cuerpos de las mujeres afro fueron cosificados y empleados como
instrumentos de produccion, reproduccion y gratificacion, despojandolas de su autonomia y
dignidad. Este legado histérico ha dejado una impronta profunda en la percepcion y el
tratamiento hacia los cuerpos de las mujeres afro en nuestras sociedades contemporaneas.
La violencia que enfrentan no se limita a la esfera fisica, sino que abarca también las
dimensiones simbdlica, psicoldgica y estructural.

La violencia simbdlica se patentiza mediante la representacion negativa y
estereotipada de las mujeres afro en los medios de comunicacién y en la cultura popular,
perpetuando nociones de inferioridad y exotismo. La violencia psicoldgica se expresa a
través del racismo y la discriminacion, que padecen en su cotidianeidad, lo que incide
negativamente en su autoestima y bienestar emocional. La violencia estructural se

evidencia en la carencia de acceso a recursos y oportunidades, tales como educacion de



17

calidad, empleo digno y atencion médica adecuada, lo que las confina a una situacién de
desventaja y marginalizacion.

Es fundamental reconocer que la violencia contra las mujeres afro no es
homogénea, sino que se ve influenciada por factores como la clase social, la orientacion
sexual y la ubicacion geografica.

Adicionalmente, resulta crucial enfatizar la relevancia de la resistencia y la agencia
de las mujeres afro en la confrontacién contra la violencia. A través de movimientos
sociales, organizaciones comunitarias y manifestaciones artisticas, las mujeres
afrodescendientes han alzado sus voces para denunciar la injusticia y demandar el
reconocimiento de sus derechos y su dignidad. En este sentido, el cuerpo no es Unicamente
un objeto de violencia, sino también un espacio de resistencia y empoderamiento, donde se
forjan identidades, se consolidan solidaridades y se lucha por un porvenir mas equitativo e
igualitario.

Butler (2002) profundiza en la complejidad del cuerpo, trascendiendo una mera
concepciodn bioldgica. La autora se refiere al cuerpo como "el lugar del deseo, lairay
vulnerabilidad fisica, aspectos corporales construidas y disciplinadas por la sociedad"
(Butler, 2002, p. 73). Esto implica que el cuerpo no es una entidad pasiva, sino un espacio
donde se materializan y se inscriben las fuerzas sociales y culturales. El deseo, lairay la
vulnerabilidad, lejos de ser puramente internos, son moldeados y condicionados por las
normas, expectativas y estructuras de poder que operan en la sociedad y subrayan como
las practicas sociales, desde la moda y la alimentacion hasta la educacion fisica y los
sistemas de salud, que configuran la forma en que los cuerpos son percibidos,
experimentados y regulados. En este sentido, el cuerpo se convierte en un terreno de
disputa y negociacion, donde se intersecan lo individual y lo colectivo, lo natural y lo cultural.

Por su parte, Foucault (2010), en una linea similar, pero con un énfasis particular en
el poder, sefala que el "cuerpo es politico, atraviesa sensaciones, exposiciones, situaciones
de violencia todo el tiempo" (Foucault ,2010, p.88). Para éste, el cuerpo no es simplemente

un lienzo sobre el que se proyectan las normas sociales, sino un actor activo en las



18

relaciones de poder. La politicidad del cuerpo reside en su capacidad de ser objeto y sujeto
de control, de resistencia y de transformacién. Las "sensaciones" y "exposiciones" del
cuerpo son constantemente atravesadas por mecanismos de poder, que buscan regular,
normalizar y clasificar los cuerpos.

Esto se manifiesta en practicas como la vigilancia, la medicalizacion, la penalizacion
o la categorizacion de los cuerpos segun criterios de género, raza o clase. La mencién de
"situaciones de violencia" remarca cémo el poder puede ejercerse sobre el cuerpo de
manera directa y coercitiva, pero también de forma sutil y simbdlica, a través de discursos y
representaciones que moldean la percepcion y el trato de los cuerpos. En definitiva, tanto
Butler como Foucault coinciden en desnaturalizar la concepcion del cuerpo, revelando su
caracter socialmente construido y politicamente imbuido, y abriendo un camino para
analizar las dinamicas de poder que lo atraviesan.

Se puede decir, que las mujeres afro, suelen sufrir en mayor proporcion abusos
basados en su género con respecto a las mujeres de piel mas blanca. Pero también, son
revictimizadas con mayor frecuencia por el sistema de justicia, cuando buscan ayuda
(DuMonthier et al., 2017).

Es de destacar que, durante décadas, las mujeres no tuvieron derechos, no fueron
escuchadas, no tenian voz ni voto, ademas sus cuerpos eran considerados objetos de
propiedad. Por su parte, Olympe de Gouges (1791) autora de la Declaracién de los
Derechos de la Mujer, el primer documento que refiere a la mujer como sujeto de derechos
y no como propiedad, es a su vez antirracista en la lucha de las mujeres para alcanzar la
igualdad de sus derechos (como se cita en Montagut, 2016).

El trabajo de Serbin (2008) permite visibilizar la participacion histérica de mujeres
afro que, desde Africa y su diaspora, enfrentaron el colonialismo y la esclavitud,
reivindicando su poder politico y simbdlico. Sin embargo, mas alla de esta recuperacion
histérica, es crucial atender a la lectura que propone Caravaca-Fernandez (2018), quien
concibe el cuerpo de las mujeres afro como un territorio politico atravesado por la violencia,

pero también por la resistencia. Aun cuando durante siglos fueron deshumanizadas y



19

reducidas a objetos de explotacion, estas mujeres transformaron el dolor en agencia,
haciendo de su corporeidad un espacio de memoria y emancipacion.

Las adversidades y opresiones registradas durante estos siglos llevaron a las
mujeres afrodescendientes a utilizar sus cuerpos como una herramienta fundamental de
defensa. Desde la nifiez, las mujeres afro se enfrentaron a situaciones de violencia diaria y
constante, una violencia inherente a su existencia, simplemente por el cuerpo que habitaban
y el color de su piel. Esta realidad las obligoé a desarrollar estrategias de supervivencia y
lucha, donde el propio cuerpo, a menudo objeto de abuso, se convirtioé en el epicentro de su
autonomia y desafio frente a la deshumanizacion. La historia de las mujeres afro es, en
gran medida, la historia de cdmo sus cuerpos, a pesar de ser esclavizados y violentados,
fueron también el escenario de su lucha por la dignidad y la libertad.

Estas barreras para Quijano (2014) obedecen a la colonialidad del poder,
materializada en relaciones sociales de explotacion y dominacion y conflictos econémicos,
politicos y sociales que moldearon la violencia patriarcal y racista, invisibilizando por mucho
tiempo esta situacion. "Los movimientos afroamericanos que comenzaron las luchas por los
derechos civiles, ciudadania plena, equidad racial e igualdad en derechos humanos en todo
el mundo, surgié en las décadas del sesenta y setenta el feminismo negro" (Jabardo, 2012,
p.75), que comenzd a cuestionar la figura universal de la mujer blanca y dio el primer paso
para luchar contra esa violencia.

En lo que respecta a la normativa legal de los derechos humanos de la mujer,
Uruguay ha experimentado una evolucion significativa, atravesando diversas etapas para
alinearse con los acuerdos internacionales. En consecuencia, el pais se adhiere a los
estandares juridicos internacionales en la defensa de estos derechos humanos, aprobados
en la XIV Cumbre Judicial Iberoamericana celebrada en Brasilia en 2008.

Dentro de este marco, segun la Ley N.° 19.580 (2017), sobre violencia hacia las
mujeres basada en género, el Estado se erige como la legislacién mas destacada a nivel

internacional, regional y nacional. Su alcance y objetivo se encuentran delineados en el



20

articulo primero, estableciendo como propésito primordial garantizar el derecho de las
mujeres a una vida libre de violencia basada en género.

Esta ley es reconocida como la mas relevante en Uruguay y América Latina, dada su
pionera capacidad de integrar aspectos sociales, culturales, econémicos y politicos
inherentes a la violencia de género, abarcando edades, condiciones socioeconomicas,
creencias culturales y situaciones asociadas a la discapacidad. Asimismo, contempla
medidas y politicas de prevencion, atencion, proteccion, sancion y reparacion. Esta
legislacion reivindica derechos que, durante afios, fueron demandados por la sociedad civil
ante las condiciones que comprometian la igualdad de la mujer.

En el articulo 6 de dicha Ley, se establecen 18 modalidades de violencia hacia la
mujer y se considera por primera vez la violencia étnica-racial. En este sentido, el articulo

sexto, literal r) establece:

Constituye esta violencia, toda agresion fisica, moral, verbal o psicoldgica,
tratamiento humillante u ofensivo, ejercido contra una mujer en virtud de su
pertenencia étnica; lo que provoca en la victima sentimientos de intimidacién, de
verglenza, menosprecio, de denigracion. Este tipo de violencia sea ejercida en
publico, en privado, o del ambito en el que ocurra. Es de destacar que esta
incorporacién fue realizada a demanda de la sociedad civil, por lo que resulta un
logro de las activistas afrouruguayas y revela las multiples formas de violencia que

sufren las mujeres negras, inclusive la violencia racial. (Ley N.° 19.580, 2017, art. 6,

lit. r).

Cabe mencionar, que los avances en materia de derechos humanos forjaron
demandas desde la sociedad civil que permitieron avanzar hacia algunas mejoras, como
son la realizacién de la encuesta realizada por el Grupo de Apoyo a la Mujer Afrouruguaya
(GAMA); la incorporacion de la variable raza en la Encuesta Nacional de Hogares de 1996 y
en la Encuesta Nacional de Hogares Ampliada de 2006; la inclusién de la variable

étnico-racial (censo 2011), también los sistemas de equidad racial (MER). Todos ellos



21

facilitaron la creacion de politicas publicas. Es importante considerar la violencia de género
no solo con “lentes de género”, sino también con una visién antirracista.

En este sentido, es necesario desarrollar una perspectiva racializada de la realidad
que han vivido y viven las mujeres afro, en un entorno de diferentes estructuras racistas. La
resiliencia obedece a la fortaleza que tuvieron las mujeres afro desde la época esclavista.

Por eso, uno de los cambios es considerar el cuerpo y la violencia hacia de la mujer
de una manera integral. Ademas, es importante para el feminismo latinoamericano, incluir la
etnia y la raza, teniendo presente la interseccionalidad de las opresiones.

El movimiento feminista "tiene que plantearse este cambio, debe ser antirracista y
repensar cual es el feminismo que precisan las mujeres negras, violentadas, visualizar las
disidencias y diferencias, dar participacion a las mujeres negras como sujetos de derecho"
(ONU, 2015, p.33).

Curiel, en su obra del 2015, ha postulado una critica fundamental a los limites del
feminismo hegemonico blanco. Su andlisis subraya la imperiosa necesidad de desarrollar un
feminismo decolonial y antirracista que no solo reconozca, sino que integre plenamente las
vivencias y perspectivas de las mujeres afrodescendientes. Desde la 6ptica de Curiel, la
violencia ejercida sobre los cuerpos afro femeninos trasciende una mera categorizacion de
género; es indispensable comprender como el racismo y la colonialidad actuan como
fuerzas interseccionales que atraviesan y configuran estas experiencias de manera

particular y especifica.



22

Trauma Psiquico. La herida racial

La contribucion de Fanon (2009), en su profundo analisis del colonialismo provee
una perspectiva fundamental para la comprension del trauma en contextos racializados, con
particular resonancia en la exploracién de heridas histéricas y contemporaneas. En su obra
seminal, Piel negra, mascaras blancas, Fanon no sélo argumenta, sino que demuestra
contundentemente, que la opresion colonial trasciende el ambito puramente material o
econémico. Su enfoque se centra en como esta opresion incide directamente sobre el
inconsciente colectivo e individual, generando una profunda alienacion en la subjetividad de
los individuos afro.

En este sentido Kilomba (2019) reafirma la atemporalidad del racismo en cuanto al
trauma colonial:

Todos os episddios revelam um sentimento de atemporalidade, quando a pessoa

negra € abordada no presente como se estivesse no passado. (...) Essa sensagao

de imediatismo e presenca é o terceiro elemento do trauma classico. Um evento que

ocorreu em algum momento do passado € vivenciado como se estivesse

ocorrendo no presente e vice-versa: o evento que ocorre no presente é

vivenciado como se estivesse no passado. O colonialismo e o racismo

coincidem. (...) O passado agride no presente (Kilomba, 2019, p. 222).

Este concepto, denominado "trauma colonial”, se manifiesta a través de una serie de
complejos y dolorosos mecanismos. Uno de los mas prominentes es la interiorizacién de la
inferioridad racial, donde los individuos colonizados asimilan y perpetian las narrativas
deshumanizadoras impuestas por el colonizador, creyendo en su propia supuesta
"inferioridad". Esto conlleva, a su vez, a la imposicién de identidades fragmentadas, donde
la persona se percibe a si misma a través de la lente distorsionada del opresor, perdiendo la
conexion con su verdadera identidad cultural y psiquica. La subjetividad se desgarra,

dejando cicatrices invisibles, pero profundamente arraigadas.



23

Al trasladar estas incisivas reflexiones al contexto del terrorismo de Estado en
Uruguay, se evidencia una alarmante resonancia y una extension de estas logicas
coloniales. La dictadura uruguaya, en su afan de control y represion, reprodujo patrones de
deshumanizacion ya familiares en el colonialismo. Particularmente, esta deshumanizacion
se ejerci6 de forma brutal sobre los cuerpos. El cuerpo, en este contexto, se convierte en un
campo de batalla donde se inscriben las violencias, y la raza, un factor amplificador de la
opresion.

Las secuelas psiquicas generadas por el terrorismo de Estado en Uruguay, al igual
que las del colonialismo, no son meramente individuales. Son heridas que se transmiten
generacionalmente, impactando la salud mental, las relaciones sociales y la construccién de
la identidad en las comunidades afrodescendientes. Estas heridas se suman a las ya
preexistentes, forjadas por siglos de racismo estructural.

La dictadura no creo6 el racismo en Uruguay, pero lo exacerbd y lo utilizé6 como una
herramienta mas de su aparato represivo, dejando un legado de trauma que aun hoy
requiere ser visibilizado, comprendido y sanado. La interseccion de raza, género y represion
politica revela una capa adicional de vulnerabilidad y sufrimiento que la obra de Fanon
ayuda a iluminar con una claridad desoladora.

El trauma de origen racial se elabora mediante una memoria colectiva orientada a la
reparacion, transformando el sufrimiento en una fuente de robustez cultural y politica. De
acuerdo con Honneth (como se cita en Olaza, 2020), el resulta indispensable para superar
las humillaciones; al ser validado un individuo y al experimentar su sentido de pertenencia
grupal, el padecimiento se encauza hacia la accién. Por consiguiente, la resistencia cultural
afrouruguaya puede interpretarse como una reelaboracion simbélica del trauma, en la cual
el pasado opresivo se reconfigura como fundamento del orgullo étnico.

La poblacion afrodescendiente enfrenta un desafio dual, el racismo externo y la
internalizacion del estigma, como lo exponen Silva y Olaza (2020). Segun Vera (como se
cita en Olaza, 2020), la integracion del racismo a la identidad puede manifestarse de tres

maneras: la aceptacion del rol subalterno, el rechazo de la ascendencia afrodescendiente, o



24

la afirmacion del origen étnico. Esta ultima postura es crucial para la sanacion del trauma
racial, ya que implica la aceptacion consciente de la historia personal, la valoracién del
legado ancestral y la construccion de una autoimagen positiva.

De este modo la autoidentificacion étnica, tal como la describen Silva y
Ramos-Oliveira (como se cita en Olaza, 2020), se consolida como un pilar de
fortalecimiento psiquico. Al identificarse con una comunidad que comparte la exclusion y la
lucha, se facilita la reconstruccion del autoconcepto y se genera un sentido de pertenencia
que contrarresta la fragmentacion identitaria. Este proceso es, en esencia, una cura
simbdlica del trauma, transformando el reconocimiento de la diferencia en fuente de
autonomia subjetiva y autoestima.

Complementariamente, la elaboracion terapéutica del trauma se logra a través de la
verbalizacion y la creacion de narrativas colectivas, de acuerdo con Ruiz-Roman, Calderén
y Juarez (como se cita en Olaza, 2020). Nombrar y compartir el racismo y su dolor en
espacios comunitarios otorga significado a la experiencia traumatica, rompiendo el silencio
impuesto por la discriminacion. Elias y Silva (como se cita en Olaza, 2020) destacan que
este intercambio narrativo actia como un recurso resiliente, permitiendo convertir la
experiencia dolorosa en una historia compartida y con sentido.

El proceso de construccion de la identidad afrodescendiente en América Latina
alcanza un punto de inflexion simbdlico con la reapropiacion del término afrodescendiente,
luego de la Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminacién Racial, la Xenofobia y
las Formas Conexas de Intolerancia celebrada en Durban (2001), hito histérico que marca
una transicion desde el sufrimiento hacia la accién politica, un pasaje de la herida a la
agencia.

La célebre frase del referente afrouruguayo Homero Romero Rodriguez, “Entramos
negros, salimos afrodescendientes” (Fernandez, 2016, p.121), condensa con precision ese
movimiento de resignificacion, la transformaciéon de una marca impuesta por la violencia
colonial en una categoria de afirmacién y dignidad. Desde una perspectiva psicosocial, este

acto de nombrarse a si mismas constituye un proceso de sanacién simbdlica que permite



25

restablecer la continuidad del yo colectivo, y reconstruir la subjetividad desde una posicién
de reconocimiento y pertenencia.

En este sentido, el pensamiento de Gonzalez resulta fundamental para comprender
la dinamica de la subjetividad negra femenina en su transito del dolor histérico hacia la re
existencia politica. En sus ensayos, Gonzalez (1988), propone un marco tedérico que
anticipa la dimension subjetiva del proceso que Durban visibilizé. Para la autora, el racismo
y el sexismo operan como fuerzas estructurantes de la subjetividad, inscribiendo en el
cuerpo negro femenino las huellas de la esclavizacion, la servidumbre y la negacion cultural.
Sin embargo, en el mismo gesto que intenta oprimir, se gesta también la posibilidad de la
resistencia: “a mulher negra é o simbolo vivo da resisténcia cultural afro-brasileira; nela se
concentram as marcas da violéncia e também a for¢a da criagdo” (Gonzalez, 1988, p. 72).

La categoria de amefricanidade, formulada por Gonzalez, permite entender esta
reapropiacion identitaria no como un mero acto nominal, sino como un proceso de
reconstruccion ontolégica y epistémica. La amefricanidade, como sefiala la autora, expresa
la unidad cultural, politica y espiritual de los pueblos afrodescendientes de América,
articulando una memoria comun que desborda las fronteras nacionales. En esta clave, el
reconocimiento como “afrodescendiente” tras Durban puede leerse como una actualizacién
practica de la amefricanidade: una afirmacion colectiva de la historia y de la identidad frente
a siglos de deshumanizacién (Gonzalez, 1988; Curiel, 2015).

Desde esta perspectiva, el proceso de nominacion sefialado por Romero Rodriguez
constituye una respuesta directa a lo que Gonzalez denominé la “neurosis cultural”
brasilefa, una patologia social basada en la negacion del racismo. Este diagndstico,
extensible a toda América Latina, describe cédmo las sociedades mestizas construyeron su
identidad nacional sobre la represion del elemento africano, transformando al sujeto afro en
el “otro” de la nacién (Gonzalez, 1983). Asi, la mujer afro fue situada en un lugar de doble
negacion, invisibilizada en la narrativa nacional y cosificada en el imaginario social. La

reapropiacion del término afrodescendiente representa, entonces, la irrupcion de esa



26

otredad reprimida en el espacio publico, una afirmacion de existencia que subvierte la
historia del silencio.

La subijetividad de la mujer afro se forja, segun Gonzalez, en esa tension constante
entre el estigma y la creacion. El proceso de autodefinicion afrodescendiente posterior a
Durban refleja, en términos de Gonzalez, la capacidad de reconstruir el yo a partir de la
memoria colectiva. Nombrarse “afrodescendiente” implica volver sobre la herida colonial la
esclavizacion, la racializacion, el cuerpo violentado, pero no desde la victimizacion, sino
desde la reelaboracion politica del dolor. Es en este sentido es que la subjetividad se
transforma en una forma de volver a existir en los margenes del sistema colonial, afirmando
la vida frente a la Iégica necropolitica del racismo estructural (Mbembe, 2019).

Asimismo, la perspectiva de Gonzalez converge con la lectura de Kilomba (2019),
quien describe el racismo como un trauma colonial que se reactiva en cada experiencia
cotidiana de exclusion. Para ambas autoras, la superacion de este trauma no consiste en
borrar la herida, sino en nombrarla y narrar como acto politico. En esa linea, la palabra
afrodescendiente funciona como dispositivo terapéutico y politico: permite traducir el dolor
histérico en lenguaje, memoria y conciencia. Asi, la subjetividad de la mujer afro se
construye como una narracion que vincula la historia colectiva con la experiencia individual,
articulando identidad y dignidad.

Desde un punto de vista epistemoldgico, la obra de Gonzalez (1988) invita a
repensar la psicologia desde una perspectiva afrocentrada, que reconozca la dimensién
racial como constitutiva del psiquismo. El trauma del racismo no es solo una experiencia
individual, sino una estructura histérica de negacién que atraviesa generaciones. Sin
embargo, esa misma estructura puede ser resignificada a través de procesos de memoria,
cultura y accion politica. En palabras de Gonzalez (1988), el reconocimiento de la
amefricanidade “rompe o siléncio e devolve a palavra aqueles que sempre falaram, mas
nunca foram ouvidos” (Gonzalez, 1988, p. 76).

Por tanto, la reapropiacion de la identidad afrodescendiente puede entenderse como

la culminacion practica del pensamiento de Lélia Gonzalez. Es cuando la herida racial, en



27

lugar de marcar la subordinacion, se convierte en fuente de subjetivacion politica. La mujer
afro, histéricamente despojada de su voz, se reconoce como sujeto de la palabra, del saber
y del poder. Su cuerpo, antes territorio de opresion, se transforma en territorio de memoria,

deseo y resistencia.

Memorias de mujeres afrodescendientes en el relato de la dictadura (Uruguay,
1973-1985)

Resulta ineludible que cualquier analisis sobre la violencia sufrida por las mujeres
afrodescendientes durante el periodo del terrorismo de Estado en Uruguay, deba estar
intrinsecamente ligado a su pertenencia étnico-racial. Ignorar esta dimensién seria obviar un
factor determinante en la naturaleza y el impacto de la violencia padecida.

La experiencia de estas mujeres no puede ser homogeneizada dentro de una
narrativa de género que no contemple las especificidades derivadas de su identidad
racializada, y las estructuras de poder coloniales que la sustentan. Es decir, el terrorismo de
Estado no solo ejercié violencia por motivos politicos o de género, sino que estas violencias
se vieron exacerbadas y moduladas por la condiciéon de mujeres afro, insertas en un
sistema que histéricamente las ha subalternizado y racializado. Considerar la lectura de
Curiel (2015), invita a deconstruir las narrativas hegemonicas y a visibilizar las
intersecciones de raza, género y colonialidad como elementos cruciales para una
comprension cabal de la violencia y la construccién de un feminismo verdaderamente
inclusivo y transformador.

Sapriza (2009) sefiala que el terrorismo de Estado no solo se manifesto en la
persecucion politica, sino también en la represién de los cuerpos femeninos. La tortura
sexual, la maternidad en prision y el exilio que configuraron experiencias especificas de
dominacién y resistencia.

La autora sostiene que, en el proceso de reconstruccién democratica, las memorias
de las mujeres quedaron relegadas por las narrativas heroicas de los militantes varones.

Este silenciamiento posterior a 1985 reforzado por la Ley de Caducidad de la Pretension



28

Punitiva del Estado Ley N.°15.848 (1986), implicé una segunda forma de violencia: la
negacion de la palabra femenina y del sufrimiento privado como parte del relato histérico
nacional. Asi, recuperar estas memorias no es solo un ejercicio testimonial, sino un acto
ético y politico de reparacién. Pero al recuperar estas memorias silenciadas también se
puede ver como las mujeres afro tuvieron participacion directa en los procesos de violencia
y represién “tenia ocho afios cuando acompanaba a mi madre a la carcel a llevarle comida a
nuestros presos politicos negros, hombres negros” (Adriana Martinez, testimonio en,
Nuevas miradas al pasado reciente, 2022, ,43:42).

En cuanto a ideas propuestas por Segato (2006) sobre el racismo estructural aporta
una clave esencial para comprender como las jerarquias de género y raza operaron
simultdneamente durante el autoritarismo. Distingue entre el prejuicio intimo y la
discriminacién institucional, subrayando que “la exclusion que resulta como consecuencia
consciente y deliberada o no” (Segato, 2006, p.44).

En Uruguay, esta estructura se expreso en la invisibilizacion sistematica de la
poblacion afrodescendiente y, dentro de ella, de las mujeres afro. Desde esta perspectiva de
Beatriz Ramirez (2011) recupera la historia de las mujeres afrodescendientes como pilares
de la identidad nacional y de la resistencia cotidiana. Segun la autora, su contribucién
politica y cultural fue borrada de los discursos oficiales, que exaltaron una imagen blanca y
homogénea de la nacion. En su obra Mujeres afrouruguayas: raiz y sostén de la identidad,
Ramirez plantea que rescatar las trayectorias de estas mujeres implica deconstruir el pacto
social discriminatorio heredado del colonialismo y la dictadura, avanzando hacia una
sociedad verdaderamente inclusiva. Para poder pensar como recuperar estas memorias
Olaza (2009) profundiza en la tradicion oral afrodescendiente como forma de transmisién
cultural y resistencia simbdlica. Su investigacion revela que las mujeres fueron las
principales depositarias y transmisoras de la memoria colectiva, manteniendo viva la

identidad afro a través del “decir y hacer”.



29

Durante la dictadura, cuando la voz publica fue silenciada, el &mbito doméstico y
comunitario se convirtié en un espacio de preservacion del relato y de la identidad. Las
madres y abuelas, sefiala Olaza (2009), no solo transmitian costumbres, sino también
valores de dignidad y resistencia, reproduciendo una genealogia de saberes que permitié a
la comunidad sobrevivir a la violencia estatal y al racismo cotidiano.

Garcia Rey (2022) analiza los desalojos del conventillo Medio Mundo y del conjunto
habitacional Ansina durante la dictadura, identificando una politica de reconfiguracion
urbana coercitiva que afectd directamente a la comunidad afrodescendiente. Los desalojos
forzosos, legitimados por el decreto 656/978, provocaron la disolucion de redes sociales y la

pérdida de territorios simbdlicos que habian sido centros culturales y comunitarios.

Podriamos pensar que la referencia a la solidaridad y alegria en las casas de
inquilinato, en las reuniones, aunque hubiera poco alimento para compartir, tendria
como fondo ese otro Uruguay de valores mas volcados a compartir y es cierto que lo
tiene. Asimismo, la propia pobreza en ese contexto puede favorecer las
solidaridades. Asi’ como los derrumbes probablemente aumentaron la simbologia de
estas casas. Pero no podemos omitir que, junto a estas posibles razones, esas
reuniones y sus contenidos parecen distintivos de esta comunidad. Hay afios de
acumulacién de celebraciones para conservar, para ser aceptados. De tristezas
ocultadas y transformadas en alegrias porque la vida los llevé a situaciones limite.
Porque tuvieron que demostrar permanentemente su utilidad a la sociedad.
Generaron formas de produccion de subjetividad no en el mero sentido de sujeto
psiquico. (Olaza, 2009, p.100)

Este desplazamiento significé una forma de violencia racial y de desmemoria
territorial, donde las mujeres madres, trabajadoras y referentes culturales soportaron las
consecuencias mas severas. Las luchas actuales por el retorno y la reconstruccion de estos
espacios representan, segun Garcia Rey, un proceso de reapropiacion de la memoria

colectiva y de reparacién historica. “Los desplazamientos en masa de la comunidad afro



30

durante el terrorismo de Estado deberian estar en los libros de historia, como parte de la

reparacion simbalica” (Celestino, 2023, p. 3).

Conclusion: Identidad como Estrategia de Reparaciéon

La trayectoria de la poblacién afrouruguaya puede interpretarse como la superacion
de un trauma psiquico colectivo que no conduce a la pasividad, sino que impulsa la
resistencia. La herida racial, dolorosa, se transforma en el nicleo de una identidad resiliente
que enfrenta el racismo estructural a través de la memoria, la cultura y la voz. La
elaboracion simbdlica del trauma permite a las comunidades afrouruguayas restablecer la
conexion entre pasado, presente y futuro, reafirmando su humanidad ante un sistema
histérico de negacién. Por consiguiente, la identidad afrodescendiente en Uruguay es tanto
un producto histérico como una estrategia activa de reparacion psiquica y politica, donde el
cuerpo, la memoria y la voz se establecen como territorios inexpugnables de resistencia y
sanacion.

La violencia de género hacia las mujeres, y en particular hacia las mujeres afro,
constituye una manifestacion compleja y estructural de las relaciones de poder sostenidas
en la colonialidad, el patriarcado y el racismo. A lo largo del trabajo se evidenci6 que esta
violencia no puede ser comprendida Unicamente como un problema individual o domeéstico,
sino como el resultado histérico de un entramado social que legitima la desigualdad y
reproduce jerarquias basadas en la raza, el género y la clase. Desde una perspectiva
interseccional, se mostré que las experiencias de las mujeres afro no pueden disociarse de
los multiples ejes de opresidn que atraviesan sus vidas; por el contrario, es en la confluencia
de esos factores donde se configura la particularidad de su sufrimiento y, a la vez, la
potencia de su resistencia.

El analisis permitié observar que la violencia que recae sobre los cuerpos de las
mujeres afros no solo se manifiesta en el ambito fisico o simbdlico, sino que se inscribe en

la historia de la esclavizacion, el racismo estructural y la exclusién social. Estos cuerpos han



31

sido histéricamente utilizados como territorios de dominacion y control, negandoles agencia
y humanidad. No obstante, en ese mismo cuerpo que fue objeto de opresion se gesta
también la resistencia, la memoria y la afirmacién identitaria. La nocion del cuerpo como
territorio politico, sustentada en las reflexiones de Foucault (2010), Butler (2002) y Curiel
(2015), resulta esencial para comprender que el cuerpo femenino afro no es Unicamente un
lugar de victimizacion, sino también un espacio de lucha, de re existencia y de
resignificacion.

Asimismo, se destacé la importancia de comprender el trauma psiquico y la herida
racial como efectos subjetivos del racismo histérico. Estas heridas se expresan en la
interiorizacidn del estigma, en la fragmentacion identitaria y en la lucha constante por el
reconocimiento. Sin embargo, los procesos de memoria colectiva, la resistencia cultural y la
autoidentificacién afrodescendiente operan como mecanismos de sanacién. En este
sentido, las practicas comunitarias como el candombe, las salas de nacién, la oralidad y las
redes de mujeres afrodescendientes constituyen espacios terapéuticos y politicos donde lo
traumatico se transforma en identidad, en palabra y en accién. La memoria se convierte,
asi, en un acto de resistencia y en una forma de cura colectiva, donde recordar no implica
revivir el dolor, sino resignificarlo como fuerza vital.

El reconocimiento de la afrodescendencia en el discurso publico, asi como su
inclusion en las politicas estatales uruguayas, representa un paso fundamental hacia la
reparacion histérica y la justicia social. Sin embargo, aun persisten desafios para que estas
normativas se traduzcan en politicas efectivas de reparacion y empoderamiento. En este
marco, la propuesta de un feminismo decolonial y antirracista, impulsada por autoras como
Curiel (2015) y Gonzalez (1988), emerge como una alternativa epistemoldgica y politica
indispensable. Este feminismo interpela las bases eurocéntricas y homogeneizadoras del
feminismo hegemonico, cuestionando la universalizacidon de la experiencia de la mujer
blanca y de clase media. Desde la perspectiva decolonial, el pensamiento critico se
reorienta hacia el Sur global, reconociendo las multiples formas de ser, sentir y resistir de

las mujeres racializadas.



32

El cuerpo de las mujeres afro, entonces, emerge como un lugar de enunciacion
politica. Desde ese cuerpo, que ha sido territorio de dolor, se levanta una voz que denuncia,
recuerda y exige justicia. Pero también, desde ese cuerpo, se reconstruye la vida, la cultura
y la esperanza. Las mujeres afro no son unicamente victimas del sistema racista y
patriarcal, sino sujetos activos que han sabido convertir el sufrimiento en resistencia, la
marginacioén en comunidad y la violencia en conciencia politica. En definitiva, la lucha de las
mujeres afro uruguayas simboliza la posibilidad de un nuevo orden social, un orden basado
en la memoria, la justicia y la reparacién; un orden donde el cuerpo deje de ser campo de
batalla para convertirse en territorio de poder, autonomia y vida. Es en este aspecto que se
relaciona “El desalojo forzoso de los Barrios Sur y Palermo, fue un ataque étnico-racial
perpetrado por el Estado y no reparado aun” (Bolana, 2024).

En este sentido, las reflexiones finales invitan a considerar los procesos de
desmemoria, desplazamiento y racismo estructural que marcaron a las comunidades
afrodescendientes en Uruguay y en toda la diaspora latinoamericana. Reconocer la
continuidad de la herida racial a nivel continental permite entender que el trauma no
empieza ni termina en un pais determinado, sino que constituye una memoria transnacional
compartida. En ese marco, las practicas de resistencia el candombe, la oralidad, la
espiritualidad y la comunidad aparecen como formas de reconstruccion de la subjetividad y
de la salud mental colectiva, reafirmando identidad, pertenencia y agencia.

La reconstruccion de la subjetividad afrodescendiente a través de la memoria y la
cultura abre, ademas, interrogantes epistemolégicas que interpelan al campo de la
psicologia: ¢ Qué implica sanar desde la memoria afro? § Como integrar los saberes
ancestrales, espirituales y comunitarios de las mujeres afro en la practica clinica? ¢ Qué rol
puede tener la psicologia en la reparacion histérica y simbdlica del trauma racial? ; Cuales
serian las bases de una psicologia afrocentrada que dialogue con las epistemologias del
Sur? Estas preguntas, mas que conclusiones cerradas, constituyen horizontes de
investigacion y accidén que invitan a repensar la disciplina desde una ética decolonial del

cuidado y de la memoria.



33

Asimismo, la dimension territorial de la experiencia afrodescendiente en Uruguay
requiere un desarrollo mas profundo: ;cémo se configuran las memorias del racismo y la
resistencia en distintos departamentos y comunidades del pais? ;Qué papel juegan los
espacios urbanos y rurales en la reconstruccién de la identidad afrodescendiente? Estas
preguntas amplian la comprension del trauma racial, situandose en los contextos locales
donde la violencia, la exclusion y la resistencia se entrelazan con las formas de habitar el
territorio. El espacio, entendido como extensién del cuerpo y de la memoria, se convierte
también en un escenario de disputa simbolica donde las comunidades afrodescendientes
reafirman su presencia y su derecho a existir.

Finalmente, se abre una pregunta fundamental para futuras investigaciones: j,como
se construyen y transmiten las memorias colectivas de las mujeres afrodescendientes en
Uruguay? Explorar los modos de narrar, recordar y resignificar las experiencias de violencia,
exclusion y resistencia podria aportar a la creacion de politicas publicas y programas
educativos que reconozcan la pluralidad de identidades y memorias que conforman el pais.
Avanzar hacia una psicologia afrocentrada en Uruguay implica reconocer las memorias y
los saberes afrodescendientes como fuentes legitimas de conocimiento psicoldgico,
promoviendo procesos comunitarios que integren memoria, ancestralidad, espiritualidad y
justicia racial. Solo asi sera posible construir una praxis terapéutica que no reproduzca la
violencia epistémica del racismo, sino que contribuya a la reparacion integral de los pueblos

afrodescendientes y a la rehumanizacion de sus historias.



34

Referencias bibliograficas

American Psychological Association. (2021). Ethnic and racial disparities in health care:
Psychological causes and implications. American Psychological Association.

https://doi.org/10.1037/0000201-000

Aravena, A., Aguilar, L., & Gutiérrez, S. (2017). Memorias de mujeres afrodescendientes en

América Latina: Resistencias, narrativas y luchas por la justicia racial. Editorial CLACSO.

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan: Sobre los limites materiales y discursivos del

cuerpo. Paidos.

Caravaca-Fernandez, R. (2018, 15 de septiembre). Reinas y heroinas de Africa, las mujeres
mas olvidadas de la historia. E/ Asombratrio.

https://elasombrario.com/reinas-heroinas-africa-mujeres-olvidadas-historia/

Centro de Estudios Interdisciplinarios Feministas. (2022, 9 de junio). Nuevas miradas al
pasado reciente. Ensefianza y memoria de los desplazamientos forzados de la poblacién
afrouruguaya. Espacio Interdisciplinario — Universidad de la Republica.
https://ei.udelar.edu.uy/ceifem/nuevas-miradas-al-pasado-reciente-ensenanza-y-memoria-de

-los-desplazamientos-forzados-de-la-poblacion-afrouruguaya/

Centro de Estudios Interdisciplinarios Feministas. (2022, 9 de junio). Nuevas miradas al
pasado reciente: Ensefianza y memoria de los desplazamientos forzados de la poblacion
afrouruguaya [Videograbacién]. Facultad de Informacion y Comunicacion, Universidad de la

Republica. https://fic.edu.uy/node/3825

Curiel, O. (2015). La nacién heterosexual: Anélisis del discurso juridico y el régimen
heterosexual desde la antropologia de la dominacién. Brecha Lésbica / Editorial En la

Frontera.


https://doi.org/10.1037/0000201-000
https://elasombrario.com/reinas-heroinas-africa-mujeres-olvidadas-historia/
https://fic.edu.uy/node/3825?utm_source=chatgpt.com

35

Curiel, O. (2016). Critica poscolonial desde las practicas politicas del feminismo antirracista.
En Y. Espinosa Mifioso, D. Gomez Correal & K. Ochoa Mufoz (Eds.), Tejiendo de otro
modo: Feminismo, epistemologia y apuestas descoloniales en Abya Yala (pp. 93—-105).

Universidad del Cauca.

DuMonthier, A., Childers, C., & Milli, J. (2017). The status of Black women in the United

States. Institute for Women’s Policy Research. https://bit.ly/4d5ChYX

Fanon, F. (2007). Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Econdmica. (Trabajo

original publicado en 1961)

Fanon, F. (2009). Piel negra, mascaras blancas (3.2 ed.). Akal. (Trabajo original publicado en

1952)

Ferreira, L. (2003). El movimiento negro en Uruguay (1988—1998): Una versién posible.

Ediciones Etnicas — Mundo Afro.

Foucault, M. (2010). El cuerpo utépico, las heterotopias. Nueva Vision.

Garcia Rey, M. (2022). Desplazamientos de personas afrodescendientes en procesos de
reconfiguracion urbana: Trayectorias biograficas de habitantes desalojados del conventillo
Medio Mundo y del conjunto habitacional Ansina[Tesis de licenciatura, Universidad de la

Republical.

Hooks, B. (2017). El feminismo es para todo el mundo. Traficantes de Suefios.

ILEX — Accion Juridica. (2023). La invisibilidad estadistica de la poblacion afrocolombiana y

su impacto en los derechos humanos. ILEX Accion Juridica.

Instituto Nacional de las Mujeres (INMUJERES). (2011). Desigualdades de la poblacién

afrodescendiente desde la perspectiva de género: ;Qué muestra el Censo


https://bit.ly/4d5ChYX

36

2011 ?https://tbinternet.ohchr.org/Treaties/ CERD/Shared%20Documents/URY/INT_CERD_A

DR_URY_21199_S.pdf

Jabardo, M. (2012). Feminismos negros: Una antologia. Traficantes de Suefios.

Jones, C. P. (2000). Levels of racism: A theoretic framework and a gardener’s tale. American

Journal of Public Health, 90(8), 1212—-1215.

Kilomba, G. (2019). Memorias da plantacdo. Cobogo.

Marques, A. C. N., Oliveira, C. D., Bezerra, J. d. S., & Sousa, V. d. (Orgs.). (2021). Lélia
Gonzalez: Relagbes étnico-raciais e lugares de (re)existéncia [Recurso electrénico].
Universidade Federal da Paraiba, Editora do CCTA.
https://www.ufpb.br/editoraccta/contents/titulos/educacaol/lelia-gonzalez-relacoes-etnico-raci

ais-e-lugares-de-re-existencias/catalogo-leliagonzalez-dg-6.pdf

Montagut, E. (2016, 6 de marzo). Historia de la lucha de los derechos de la mujer. Olympe
de Gouges y la Declaracion de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana. Nueva Tribuna.

https://www.nuevatribuna.es/articulo/historia/olympe-gouges-y-declaracion-derechos-mujer-y
-ciudadana/20160305204014126136.html

Olaza, M. (2009). Ayer y hoy: Afrouruguayos y tradicion oral. Ediciones Trilce.

Olaza, M., et al. (2020). Desigualdades persistentes, identidades obstinadas: Los efectos de
la racialidad en la poblacién afrouruguaya. Universidad de la Republica — Embajada de

Espafia en Uruguay — AECID — Cooperacion Espanola.

Organizacion de las Naciones Unidas (ONU). (2015). No dejar a nadie atras.

https://unsdg.un.org/es/2030-agenda/universal-values/leave-no-one-behind

Organizacion de las Naciones Unidas (ONU). (2020). Victimas de la violencia doméstica

atrapadas durante la


https://tbinternet.ohchr.org/Treaties/CERD/Shared%20Documents/URY/INT_CERD_ADR_URY_21199_S.pdf
https://tbinternet.ohchr.org/Treaties/CERD/Shared%20Documents/URY/INT_CERD_ADR_URY_21199_S.pdf
https://www.ufpb.br/editoraccta/contents/titulos/educacao/lelia-gonzalez-relacoes-etnico-raciais-e-lugares-de-re-existencias/catalogo-leliagonzalez-dg-6.pdf
https://www.ufpb.br/editoraccta/contents/titulos/educacao/lelia-gonzalez-relacoes-etnico-raciais-e-lugares-de-re-existencias/catalogo-leliagonzalez-dg-6.pdf
https://www.nuevatribuna.es/articulo/historia/olympe-gouges-y-declaracion-derechos-mujer-y-ciudadana/20160305204014126136.html
https://www.nuevatribuna.es/articulo/historia/olympe-gouges-y-declaracion-derechos-mujer-y-ciudadana/20160305204014126136.html

37

pandemia.https://www.un.org/es/coronavirus/articles/un-supporting-trapped-domestic-violenc

e-victims-during-covid-19-pandemic

Organizacién Panamericana de la Salud / Organizacion Mundial de la Salud (OPS/OMS).
(2020). Estimaciones mundiales y regionales de violencia contra la mujer.

https://www.int/reproductivehealth/publications/violence/9789241564625/es/

Orellana, S., Soler Lopez, J., & Carbonari, F. (2018). Afro-descendants in Latin America:

Toward a framework of inclusion. World Bank. https://bit.ly/4b1pR2n

Paradies, Y., Ben, J., Denson, N., Elias, A., Priest, N., Pieterse, A., Gupta, A., Kelaher, M., &
Gee, G. (2015). Racism as a determinant of health: A systematic review and meta-analysis.

PLOS ONE, 10(9), e0138511. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0138511

Pardo, I. (2002). Ser negro en Montevideo: La busqueda de las raices (El caso de Mundo
Afro) [Tesis de licenciatura, Universidad de la Republica]. Colibri.

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/22535/1/TS Pardolgnacio.pdf

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En A. Quijano,
Cuestiones y horizontes: Antologia esencial. De la dependencia histérico-estructural a la

colonialidad/descolonialidad del poder (pp. 285-330). CLACSO.

Quifones-Rosado, R. (2020). Liberation psychology and racism. En L. Comas-Diaz & E.
Torres Rivera (Eds.), Liberation psychology: Theory, method, practice, and social justice (pp.

53-68). American Psychological Association.

Ramirez Abella, B. (2011). Mujeres afrouruguayas: Raiz y sostén de la identidad. Instituto

Nacional de las Mujeres, MIDES.

Ricoeur, P. (1996). La memoiria, la historia, el olvido (A. Neira, Trad.). Fondo de Cultura

Econémica. (Obra original publicada en 2000 en francés como La mémoire, I'histoire, 'oubli)


https://www.un.org/es/coronavirus/articles/un-supporting-trapped-domestic-violence-victims-during-covid-19-pandemic
https://www.un.org/es/coronavirus/articles/un-supporting-trapped-domestic-violence-victims-during-covid-19-pandemic
https://www.int/reproductivehealth/publications/violence/9789241564625/es/
https://bit.ly/4b1pR2n
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0138511
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/22535/1/TS_PardoIgnacio.pdf

38

Rivera, M. (2014). Memoria afirmativa afro/negra: Aportes desde la psicologia social

construccionista [Tesis de maestria, Universidad del Valle].

Santos Souza, N. (2019). Tornar-se negro: As vicissitudes da identidade do negro em

ascenséo social (12.2 ed.). Editora Zahar.

Sapriza, G. (2012). Memorias de mujeres en el relato de la dictadura (Uruguay, 1973-1985):

Violencia, carcel y exilio. Revista DEP.

Segato, R. (2006). Racismo, discriminacién y acciones afirmativas: Herramientas

conceptuales. Serie Antropolégica N.° 404. Brasilia.

Segato, R. (2010). Las estructuras elementales de la violencia: Ensayos sobre género entre

antropologia, psicoanalisis y derechos humanos. Prometeo.
Segato, R. (2013). La escritura en el cuerpo. Tinta Limén Ediciones.
Serbin, S. (2008). Reinas de Africa y heroinas de la didspora negra. Wanafrica Ediciones.

Simonovic, D. (2020, 27 de marzo). States must combat domestic violence in the context of

COVID-19. United Nations Human Rights Office of the High Commissioner.

https://www.ohchr.org/EN/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?News|D=25749&LangID=
E

Taborda, L. (2022). Volver a mi barrio.

https://www.juntamvd.gub.uy/public/comunicacion/noticia/4734/afrodescendencia-mujeres-y-

rrorismo-de- ?utm rce=ch .com

Uruguay. (1986). Ley N.° 15.848: Ley de Caducidad de la Pretensién Punitiva del Estado.

Diario Oficial de la Republica Oriental del Uruguay.

https://www.impo.com.uy/bases/leyes/15848-1986


https://www.ohchr.org/EN/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsID=25749&LangID=E
https://www.ohchr.org/EN/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsID=25749&LangID=E
https://www.juntamvd.gub.uy/public/comunicacion/noticia/4734/afrodescendencia-mujeres-y-terrorismo-de-estado?utm_source=chatgpt.com
https://www.juntamvd.gub.uy/public/comunicacion/noticia/4734/afrodescendencia-mujeres-y-terrorismo-de-estado?utm_source=chatgpt.com
https://www.impo.com.uy/bases/leyes/15848-1986

39

Uruguay. (2017). Ley N.° 19.529: Ley de Salud Mental. Diario Oficial de la Republica

Oriental del Uruguay. https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017

Uruguay. (2017). Ley N.° 19.580: Violencia hacia las mujeres basada en género. Diario

Oficial de la Republica Oriental del Uruguay.

https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19580-2017

Viruell-Fuentes, E. A., Miranda, P. Y., & Abdulrahim, S. (2012). More than culture: Structural

racism, intersectionality theory, and immigrant health. Social Science & Medicine, 75(12),

2099-2106. https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2011.12.037

Williams, D. R. (2018). Stress and the mental health of populations of color: Advancing our
understanding of race-related stressors. Journal of Health and Social Behavior, 59(4),

466-485. https://doi.org/10.1177/0022146518814251



https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017
https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19580-2017
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2011.12.037
https://doi.org/10.1177/0022146518814251

	 
	 
	 
	 
	Resumen 
	Introducción 
	Del contexto en dictadura al contexto actual 
	Visibilidad Étnico-Racial 
	Racismo, salud mental e identidad afrodescendiente: hacia un marco integrado 
	Violencia de género: mujeres afrodescendientes. 
	Trauma Psíquico. La herida racial 
	Memorias de mujeres afrodescendientes en el relato de la dictadura (Uruguay, 1973-1985) 
	 
	Conclusión: Identidad como Estrategia de Reparación 

	Referencias bibliográficas 

