s

UNIVERSIDAD Facultad de
DE LA REPUBLICA Psicologia
URUGUAY UNIVERSIDAD DE LA REFLELICA

Estructura y Castracion dentro del Psicoanalisis Lacaniano.
Trabajo Final de Grado

Monografia

Estudiante Juan Pablo Porto Staino, Cl: 4.446.631-3

Facultad de Psicologia, Universidad de la Republica.

Tutor Asist. Jorge Bafico

Octubre de 2025

Montevideo, Uruguay



Resumen
Este trabajo abordara la teoria psicoanalitica lacaniana comenzando desde la definicion del
sujeto hasta la direccion de la cura mediante un enfoque progresivo y una lectura transversal.
Si bien es dificil resumir todo el material disponible intentaremos explicar muchos puntos
nodales de su teoria. El objetivo es dar cuenta de la relevancia clinica y ética, distinguida por
aspirar hacia un nivel de formalizacién que pueda reunir la dispersién tedrica dentro del campo
psicoanalitico y aportando nuevos conceptos. Su aspiracion es construir una ciencia conjetural
del sujeto como efecto del lenguaje, el cual desconoce una parte de su discurso por ser
inconsciente. No se trata de responsabilizar al sujeto por su padecimiento, sino de ayudarlo a
encontrar la verdad que habla a través de su sintoma. También describiremos la posicion del
analista y la interpretacién como instrumento para guiar su busqueda. Para finalizar

hablaremos de la funcion de la castracion en el fin de analisis.

Palabras clave: Psicoanalisis, Lacan, Clinica, Estructura, Castracion



INErOAUCCION. ... 4
DESAITONO. ... 5
El Sujeto y el Lenguaje..........ooniiiiii e 6
El Estadio del ESPejO.....oviiiiiii e 7
Primer piso del Grafo del Deseo articulado con el Esquema Optico.............. 9
Complejo de CastraCion. ... ... ... 10
El deseo, el objeto a y el segundo pisodel grafo..............ccoooviiiiiiinn. 15
Sintoma y fantasma en las estructuras clinicas...............coociiicn . 21
Sobre la clinica y la direccion de la cura.............coooiiiiiiiiiiiii e 27
CONCIUSION. ... 33

R EIENCIAS . ..o e 34



Introduccién

Las demandas sociales y del mercado muchas veces conducen a las personas con
padecimientos de la salud mental hacia soluciones farmacoldgicas o terapias breves las cuales
muchas veces no son suficientes acabando por depender exclusivamente de las primeras
(Leichsenring et al., 2008). Estudios realizados en los ultimos anos muestran los efectos
secundarios a largo plazo por el uso de estas drogas, entre ellos disminuciones en las
capacidades cognitivas, fisioldgicas y tolerancia a las mismas. Por este motivo es necesario
seguir investigando abordajes terapéuticos que permitan bajar la dependencia y mejorar la
calidad de vida. (Bansal et al., 2022; Ho et al., 2011; Zetsen et al., 2022).

Anteriormente Freud y los sucesores del psicoanalisis trataron de explicar la estructura
subyacente a estos padecimientos mediante una perspectiva amplia pero muchas veces
contradictoria, mezclando aspectos normativos, culturales y biolégicos del desarrollo
psicosexual. Posteriormente la teoria lacaniana reformulé muchos conceptos destacables en el
cuerpo teodrico y reconstruyé una alternativa mas formalizada, fundamentada en la relacion del
sujeto con el lenguaje. Nos propone una clinica que produce un sujeto del deseo, donde el
saber inconsciente es desplegado y reformulado mediante la interpretacion, con el fin de
cambiar el discurso que los colocd en una posicion padeciente. Es un abordaje clinico con
implicaciones éticas favorables por poner en evidencia la alienacion fundamental del sujeto al
lenguaje y por no ubicar en el analista el saber absoluto.

A partir de aqui comenzaremos a explicar el desarrollo de muchas partes de la teoria
lacaniana que nos brindaran las claves para entender mas sobre estos trastornos. Se
explicaran los conceptos, la l6gica y finalmente cémo se realizara la cura de un sintoma que va

mas alla del fenébmeno clinico.



Desarrollo

La nosologia descriptiva es una practica heredada por la psicologia desde la psiquiatria
y sigue siendo ampliamente utilizada en la actualidad, las clasificaciones mas comunes son las
DSM y CIE. Consisten en una lista de signos que sirven para categorizar a un paciente dentro
de un trastorno determinado. Tienen algunas ventajas claras como la identificacion de las vias
del tratamiento correspondiente asi como la comunicacién entre los profesionales de la salud.
Por otro lado, no pretenden realizar un analisis estructural de la patologia, la cual requeriria una
explicacion compleja y articulada de su origen. En estos sistemas hay una tendencia a ir
reduciendo la casuistica de las afecciones a disfunciones organicas, o traumaticas con caracter
irreversible en muchos de los casos. Esta impronta cientificista opera en el sujeto como un
discurso dogmatico que es dificilmente cuestionable tanto para el paciente como para quienes
lo imparten, por eso hablamos de la cristalizacion de una identidad en torno al discurso del amo
como sinénimo de un saber que opera como absoluto.

Investigando la estructura del sujeto y su padecimiento Freud fundo el psicoanalisis
mediante la hipotesis del inconsciente. Durante el desarrollo de su obra comenzando por los
estudios sobre la histeria y luego en la metapsicologia de la interpretacion de los suefos, entre
otros, nos muestra la preeminencia de las figuras retoricas del lenguaje en las formaciones del
inconsciente. A diferencia de otros autores post-freudianos Lacan trabajo la implicacion de ese
hecho y se apart6 de las nociones de relacion objetal normal, la libido como energia y el
reforzamiento del Yo. La primera parte de su obra es una critica al psicoanalisis por su
inconsistencia tedrica y nos convoca a una reformulacion de sus conceptos fundamentales asi
como la formalizacién de la misma. En el siguiente apartado comenzaremos por definir la

funcién del lenguaje y el sujeto como su efecto.



El Sujeto y el Lenguaje

Una de las formas en las que Lacan aborda la nocion de sujeto es diferenciandola del
sujeto cartesiano o de la certeza, donde Descartes duda de todas las cosas por ser
potencialmente falsas excepto del hecho de que él esta pensando, por lo que concluye:
“pienso, luego existo”. Lacan nos plantea que esta afirmacion tiene un problema légico, en
tanto la garantia de la existencia del ser o del “yo soy” esta sostenida por un “yo pienso” que
podemos poner en duda, porque para poder “pensar” primero tengo que “ser” un yo, formando
un argumento circular. Lacan compara la falta de solidez del “yo pienso” con la del “yo miento”
de la paradoja del mentiroso, que al decir “yo miento” si digo la verdad estaria en contradiccién
con el enunciado y viceversa (Lacan, 1961, p. 19). Ademas de darnos a entender que el sujeto
de la certeza no es mas que ilusorio o mentiroso, esta paradoja nos invita a pensar que
podemos ubicar un sujeto que estd mas alla del yo del enunciado en el nivel de la enunciacion.

El “yo” del enunciado es el medio por el cual el sujeto se anuncia como un otro en el
discurso. En este sentido, el linguista Benveniste al igual que Lacan ven al sujeto como efecto
del lenguaje porque es a partir del significante como sujeto se puede representar y al hacerlo
queda dividido o $ (Benveniste, 1966/1997, p. 185; Lacan, 1964/2010, p. 147).

El lenguaje esta primero, compuesto de significantes que no significan nada por si
mismos, no remiten a un objeto y funcionan en relacion a otros significantes. Esta es una
diferencia fundamental entre el lenguaje humano y el animal, porque nos permite crear
articulaciones significantes para decir cualquier cosa (Benveniste, 1966/1997, p. 61). Al lugar
donde pertenecen todos los significantes Lacan le llamo el Otro, el tesoro de los significantes
desde donde somos hablados como sujetos. Es importante remarcar la anterioridad del
lenguaje ya que intuitivamente se podria pensar que esta dentro del hombre, cuando al mismo

tiempo esta afuera y antes de su nacimiento esperandolo con una trama discursiva.



Esta caracteristica distintiva del lenguaje humano rompe la relacion directa entre el
signo y la cosa, alterando la necesidad. Cuando esta ultima queda sometida a las leyes del
significante pierde el acceso directo al objeto de la misma, como consecuencia hay pérdida del
instinto y el surgimiento del deseo mediado por el Otro (Lacan, 1957/2010, p. 71).

El Estadio del Espejo

Lacan teoriza en el Estadio del Espejo este momento inaugural del humano y lo modela
mediante el esquema optico. Proviene de un experimento que sirve como analogia de la légica
implicada en el proceso de la identificacion y el narcisismo. Y permite la diferenciacion entre
tres ordenes o registros de la estructura: RSI. Un Real vinculado al objeto perdido, el Simbdlico

con los significantes del Otro y el Imaginario con el sentido.

Figura. 1

Esquema 6ptico (Lacan, 1960/2003, p. 654)

A diferencia de muchos otros animales el hombre nace inmaduro del punto de vista
biolégico, especialmente en lo neuromotriz, pero destaca en que puede reconocerse y jugar
con su propia imagen en el espejo desde la edad de seis meses aproximadamente. Este hecho
da cuenta del manejo significante, antes de aprender a hablar, como en el juego del Fort-Da
donde Freud vio en un carretel de hilo la representacién de la presencia y la ausencia de la
madre a temprana edad (Lacan, 1957/2010, p. 195). Por otro lado, el fenémeno del

transitivismo revela como esta relacion especular puede funcionar indiferenciado la imagen



propia de la del otro. De este modo el nifio puede anticipar a través del otro mediado por el
lenguaje un estado de integracion superior 0 una imagen completa de si mismo, un Yo ideal
(Lacan, 1949/2003, p. 86).

En este esquema hay dos objetos separados: un ramo y un florero manipulados
mediante una serie de espejos dando como resultado la ilusién del ramo dentro del florero. A la
izquierda del diagrama vemos una analogia a la ausencia de integracion inicial del cuerpo y la
pérdida del objeto de la necesidad que quedo por debajo de la caja, solo apreciable por la
imagen real del espejo concavo. Del lado derecho se encuentra la imagen virtual, la cual se
arma desde la posicion del ojo mediante el espejo plano A, que representa al gran Otro.

Esto quiere decir que es por medio de los significantes que aporta el Otro que la imagen
puede reflejarse e integrarse, constituyendo el Yo ideal, la anticipacion de completitud hacia la
cual se dirige el nifio. Arriba a la izquierda del modelo, del lado del ojo tenemos al sujeto
dividido $, un sujeto en falta por la pérdida del objeto al introducirse en el lenguaje. En cambio
del derecho, en la imagen virtual tenemos un S, un sujeto virtualmente completo, Yo ideal, que
se forma gracias al Otro que estéa en el espejo. Por eso podemos decir que el sujeto miticoo S
se encuentra en una posicion alienada con respecto al Otro, ya que esta ignorando su falta
mientras anticipa su completitud en la imagen (Eidelsztein, 2010).

Este modelo también sirve para plantear algunos fendmenos clinicos entre ellos: Los
celos por rivalidad imaginaria en la cual el otro amenaza con quitarle su lugar, siendo en su
vertiente mas extrema paranoia. En cambio, cuando la imagen no esta bien integrada por el
espejo se pueden producir fendmenos de despersonalizacion como los que vemos en la
esquizofrenia. Ademas podemos situar la angustia neurética que aparece cuando la inclinacién
del espejo revela la falta velada por la imagen enajenante como lo que ocurre en la vacilacion

fantasmatica o también en el momento de la interpretacion durante el analisis.



Esta dinamica esta mejor articulada en grafo del deseo y nos permite comprender mejor
la l6gica entre los conceptos involucrados.

Primer piso del Grafo del Deseo articulado con el Esquema Optico.

Figura. 2

Significante i Voz

Primer piso del grafo del deseo (Lacan, 1960/2003, p. 788)

Este primer piso representa lo que sucede en el discurso concreto, del enunciado y es la
realidad asumida por el sujeto. Sobre el delta de la parte inferior derecha ubicamos al sujeto
mitico de la necesidad que al entrar en lo simbdlico se transforma en un $, sujeto dividido por el
lenguaje. En este nivel estd sometido a la ley absoluta del gran Otro (A), imaginariamente
encarnado en la persona de crianza, porque cuando ésta articula la necesidad del nifio
mediante el lenguaje la transforma en una demanda, y en consecuencia es desde este punto A
donde el sujeto es hablado. El significado del Otro o s(A) es el sitio donde ubicamos el mensaje
que le llega desde el Otro (A), es la articulacién del objeto de su deseo, que es el mismo que el
de la Madre y metonimico por haber perdido el objeto de la necesidad (Lacan, 1960/2003, p.
785). En la linea horizontal inferior tenemos el eje imaginario, el vector que sale desde i(a) nos
indica cdmo la imagen especular da consistencia al Yo en m(moi), este imaginario esta formado
a partir de la articulacién significante de la linea superior y es igual a la imagen virtual que se

refleja en espejo del modelo optico.



10

Cuando el sujeto se encuentra en este nivel, esta en una relacion totalmente alienada
con el Otro, ya que no hay ningun limite o interdiccion para el deseo de la Madre, el saber del
Otro que se presenta como absoluto una A sin barradura; por otro lado como todo llamado
busca la presencia o el reconocimiento, el sujeto se ha de ubicar en la posicion de subdito para
poder ser deseado por ella y le responda, es por eso que a este piso se le llama el circulo
infernal de la demanda. Implica la afanisis o desaparicién del sujeto frente a la demanda del
gran Otro, esto es representado al final del grafo por la I(A) o ideal del Otro como omnipotente
(Lacan, 1957/2010, p. 195). El predominio de esta dinamica se encuentra en los procesos mas
patologicos especialmente en la que sucede luego del desencadenamiento psicoético.

Para poder entender mejor como sucede esto y como se puede superar es preciso que
articulemos el complejo de castracion.

Complejo de Castracién.

La formulacién del mito de Edipo o el complejo de Castracion en Lacan es distinta a la
de Freud, sobre todo si tenemos en cuenta los trabajos posteriores al Seminario V donde por
primera vez lo expone. Si bien Lacan se inspira en él, la aplicacion de los tres registros y los
tres tiempos légicos cambia el modelo anterior con implicaciones éticas importantes.
Fundamentalmente como sefiala Miller en Freud existe una relacion sexual lograda cuando el
ser se adapta a la meta biolégica tras transitar el complejo exitosamente, en cambio para Lacan
no (Miller, 2011, p. 287). Para él la relacion sexual no existe porque siempre hay una desviacion
a causa de la entrada en el significante, por lo tanto no hay una relacién lograda con el objeto y
la pulsién siempre es parcial en cuanto a su meta. Lacan desarrolla esto a la altura del
Seminario X cuando ubica a la falta en la interseccion de la relacion entre los dos partenaires, y
la simboliza con un -@. Esto es profundizado a la altura del Seminario XIX cuando define al

lenguaje como medio de goce, siendo este goce del lenguaje sustitutivo al goce sexual perdido



11

(Lacan, 1971/2012, p. 31). Como consecuencia no hay una normatividad en la sexualidad, o
sea un modo de ser hombre o mujer, son solo significantes.

Hay tres personajes fundamentales en la trama edipica Freudiana: el Padre, la Madre y
el Nifio/a. El uso especifico de las palabras Madre y Padre es probable que se deba al
homenaje, inspiracion y reformulacién de las ideas de Freud entre otras referencias teoldgicas.
Pero aqui son empleados como funciones significantes, se ubican en el registro simbdlico pero
pueden encarnarse en la persona de crianza indistintamente del género e incluso ambas
funciones pueden estar en la misma persona. Ya mencionamos a la Madre y su funcién como
gran Otro que habla al nifio, pero ahora tenemos que introducir al Padre. Es aquel que nivel
significante hace la interdiccion del deseo de la Madre, estableciendo un orden en ese gran
Otro, y se realiza mediante la metaforizacién del deseo enigmatico de la Madre.

Lacan nos propone pensarlo en tres tiempos légicos lo cual sugiere no entenderlo
cronolégicamente como en Freud. El primero es anterior a la entrada del padre imaginario, un
tiempo donde el Nifio tras percibir las idas y vueltas de la Madre reconoce que hay algo que
atrae su presencia o provoca su deseo. Consecuentemente el Nifio se identifica a aquello que
la Madre desea, o sea la imagen del deseo de la Madre, la cual se llama ¢ o falo imaginario.
Esto solo es posible cuando la Madre desea otra cosa que el Nifio en si; para que haya ¢ se
necesita la introduccién del significante del Padre el cual pone a la Madre en la posicion
deseante de un Otro que introduce la funcidon metaférica de su deseo. El problema del primer
tiempo logico es que el sujeto es totalmente dependiente de la ley absoluta de la Madre y por
ello se encuentra en posicion de subdito, de acomodarse para ser el objeto de su deseo.

Este ¢ podemos encontrarlo en la imagen virtual y completa del Esquema Optico, como
también en el primer piso del Grafo del Deseo en el lugar de m(moi): constituida en relacion con

el significado del deseo del Otro o s(A).



12

A continuacion tenemos otro diagrama donde podemos apreciar los términos del Edipo:
primero un triangulo simbdlico y luego otro imaginario que se proyecta a partir del primero,
mostrando la correlacion simétrica de la introduccién del significante del Padre con el

surgimiento de la imagen del deseo de la Madre o ¢. (Lacan, 1957/2010, p. 189)

Figura. 3

N P

Triangulo Edipico: simbdlico: solido / imaginario: punteado (Lacan, 1957/2010, p. 162)

En un segundo tiempo aparece la palabra del Padre imaginario con la prohibicion del
incesto, imponiendo un orden al discurso de la Madre. Esta interdiccion cuestiona la posicion
del Nifio como objeto del deseo de la Madre, no permite que el nifio sea él ¢ y puede percibirse
como una rivalidad entre los dos por serlo; a su misma vez el Nifio proyecta su agresion
transformando a este Padre como terrible y omnipotente por ser privador tanto del Nifilo como
de la Madre. Pero esto tiene su lado positivo, poéticamente ilustrado en el S. XVII: imaginemos
que la boca de un cocodrilo representa el deseo absoluto de la Madre que quiere comerse al
Nifo, pero la interdiccién hecha por la funcién del Padre le pone un palo en la boca evitandolo,
al resultado de esta operacion podemos simbolizarlo con el -¢ (Lacan, 1969/2008, p. 118).

Finalmente cuando ocurre el tercer tiempo el Padre demuestra tener el deseo de la
Madre y el poder de darselo o no; consecuentemente el Nifio ya se asume privado del deseo
de la Madre implicando que hay falta o -¢. Del mismo modo la Madre queda deseante del

Padre y pasa de ser A — A, en consecuencia tanto el Nifio como la Madre quedan castrados.



13

Luego el Nifio puede identificarse al Padre para tener el titulo o potencia del falo, no
serlo sino tenerlo, pero solo hasta cierto punto debido a la ley de castracion. En otras palabras
el sujeto ya no queda atrapado en el discurso cerrado de la Madre porque el Otro esta en falta
Ky consecuentemente el sujeto también queda marcado por la falta $, es un sujeto deseante
(Lacan, 1957/2010, p. 209).

En este diagrama podemos visualizar el movimiento que se produce por la identificacion

al significante Padre en la progresién de los tiempos légicos:

Figura. 4

Dinamica de la identificacién al Padre (Lacan, 1957/2010, p. 234)

A la derecha podemos ver en el eje vertical dos significantes Madre y Padre; a la
izquierda tenemos un eje imaginario de tres elementos: el ¢ como imagen del objeto de deseo
de la Madre que se correlaciona en la horizontal @-M, abajo esta el m(moi): Yo, y por ultimo el
N: Niflo como ideal del Yo que coincide con la identificacion al Padre en la horizontal N-P. Si
seguimos el sentido de las flechas en la vertical imaginaria m-N el Yo(moi) va bajando mientras
se acerca a la identificacién con el Padre, el Yo se va separando del deseo de la Madre en @ y
se acerca a la identificacion Nifio-P. En la medida que el m se desplaza hacia abajo el deseo
aparece como metonimico permitiendo la articulacion significante, por el contrario si subimos el
m hacia el ¢ nos encontrariamos con un deseo mas rigido, de identidad alienante en relacion al

deseo del Otro A como absoluto.



14

Luego de este desarrollo hay que aclarar algunos puntos importantes. Primero: el falo
obviamente no se refiere al pene, como mencionamos en principio es el significante del deseo
del Otro y depende de la operatividad del significante del Nombre-del-Padre. Segundo: este
Otro esta barrado A, en falta, y s6lo podemos suponerlo sin barrar o completo de forma mitica.
Esta incompletitud esta argumentada en el S. XVI usando la paradoja de Russell, en la cual el
conjunto de todos los significantes no se podria contener a si mismo (Lacan, 1968/2008, p. 54).

Lo demuestra generando una funcion recursiva comenzando con el par significante
S—A como conjunto de A; luego sustituyé el A del primer par con el contenido del conjunto
obteniendo S — (S — A), y varias iteraciones después quedaria S—(S—(S—...A)). Esto nos
permite deducir que no hay un ultimo significante que garantice la verdad, entonces hay una
falla en el saber. Mas alla del sexo biologico, como seres hablantes, todos estamos sujetos a la
falta de este objeto -¢, no podemos colmar el deseo del Otro.

La entrada al lenguaje implica la pérdida del goce sexual porque a partir de ese
momento no se puede acceder al goce mas que por medio del saber, que esta incompleto A,
impidiendo que exista algo que pueda colmar esa falta en el Otro. En consecuencia no hay una
verdad absoluta, un Otro del Otro, un ¢ que pueda tapar el agujero en la estructura.

En este sentido en el S. X dice que la positivizacion del goce o +¢ es una potencia
ilusoria que aliena al sujeto al Otro y vela la falta, siempre encontraremos al -¢ en el medio de
la relacion (Lacan, 1962/2007, p. 291).

Y por ultimo, el complejo de castracidén ayuda a situar las neurosis, perversiones y
psicosis como posibles posiciones ante la falta estructural del Otro mediante los mecanismos

inconscientes de la represion, desmentida o forclusion.



15

El deseo, el objeto a y el segundo piso del grafo.

Antes de introducir la dinamica del segundo piso del grafo tenemos que definir el objeto
a causa del deseo, pertenece al registro de lo Real y es efecto de la entrada del ser en el
lenguaje. En el S. VIII lo define como objeto a = A - ¢, apareciendo como resto de una
operacion donde el Otro no tiene ¢ para estar completo y poder responder plenamente a la
demanda (Lacan, 1960/2008, p. 251).

También en el S. X lo escribe como resto de la divisién subjetiva: parte deun Sy A
miticamente completos, pero tras la entrada al lenguaje con su agujero estructural pasan a ser
$ y X, dejando como resto de la operacion al objeto perdido a.

Y en el S. XVI surge de la funcién recursiva inspirada en Frege entre dos significantes
S—(S—(S—...A)) como el ultimo término de este bucle, el objeto a es para el S el: “no hay
nombre que lo nombra”, y es efecto de la castracién y el lenguaje (Lacan, 1968/2008, p. 167).

Figura. 5

/)
I (A) g

Grafo del Deseo completo (Lacan, 1960/2003, p. 797)
Si comenzamos a leer la figura 5 desde abajo a la derecha, podemos suponer un sujeto

de la necesidad que al subir por el gran Otro A es hablado y produce la demanda. Sea ella



16

consciente o no, el hecho de formular “quiero tal cosa” requiere del lugar del Otro y por lo tanto

este mensaje se produce retroactivamente, esto quiere decir que el sujeto es hablado antes de

hablar. Pero mas alla de lo que se pide en si toda demanda es de amor o reconocimiento, y hay
un resto, una diferencia con la necesidad que no puede ser captada por la demanda. Ese resto

articulado pero no articulable sube hacia el segundo piso por la linea que tiene la letra d o d(A),

que quiere decir deseo del Otro.

Si el primer piso contiene la cadena del enunciado y sostiene el discurso concreto o la
realidad consciente, el segundo es el de la enunciacion y del inconsciente. Ambos son iguales
en estructura pero diferentes en cuanto a sus términos: los dos pisos contienen un lugar del
cédigo a la derecha y del mensaje a la izquierda, entre ellos surcan las idas y vueltas de la
cadena significante, primero con los términos s(A) y A, y segundo con S(K) y ($0D). Finalmente
por debajo de cada cadena hay un entrepiso imaginario que se articula con ella.

Lo que sucede en este nivel superior tiene que ver con la pregunta inconsciente: ¢ qué
me desea el Otro? Lacan la ilustra con las palabras de la novela El Diablo Enamorado ¢ Che
Vuoi? o ¢, Qué quieres? (Cazotte, 1772/2005), es un enigma que se le plantea al sujeto tan
aterrador como complaciente y puede llevarlo al filo de la locura.

En esta historia Alvaro invoca al Diablo en una cripta porque quiere recibir dones y
saberes infinitos, este le responde ¢ che vuoi? para luego otorgarle todo lo que desea. El diablo
se muestra complaciente y sumiso, luego toma la forma de una mujer hermosa y se inventa
una historia para hacerse pasar por una silfide de sabiduria infinita. Al principio el personaje no
se engafa, pero ella sutiimente va modificando la realidad que el personaje percibe, el saber y
la fascinacion provocada por esta entidad lo va manipulado hasta cambiar de roles, volviéndolo

un esclavo que responde incondicionalmente a todas sus demandas para mantener su amor.



17

Podemos interpretar en esta historia una analogia de lo que sucede con este gran Otro
en relacion al sujeto evanescente, como un saber que opera en relacién a un sujeto en falta,
qgue termina convirtiéndolo en un esclavo en su intento de tapar esta carencia.

En el segundo piso encontramos en el lugar del cédigo el matema de la pulsion ($0D):
un sujeto barrado $ por una relacion de afanisis o desaparicion frente a la demanda del gran
Otro, analogo a lo que sucede en la novela de Cazotte. Pero también habiamos dicho que por
estructura el Otro esta incompleto A y no hay una garantia de la verdad, una respuesta que lo
complete, por lo tanto al ;que me quieres? a nivel del mensaje sélo deberia aparecer el
significante de la falta en el Otro S(X).

Esta pulsién no tiene que ver con una funcién biolégica, porque la sexualidad siempre
esta articulada con el significante, no se puede satisfacer con un objeto. El objeto de la pulsién
es el objeto a, la falta estructural, pero no se puede atrapar, sélo se puede intentar rodear con
el significante. Si lo pensamos en relacion a los términos Freudianos: en la pulsién oral se hace
una inversion de la demanda del Otro, y se sustituye al objeto a por el gran Otro, se le come o
incorpora algo para completarse, pero no hay alimento que pueda satisfacer la pulsién. En la
anal, tenemos la demanda del Otro, cuando el nifio produce o contiene las heces de forma
ordenada y se lo apremia, entonces goza de seguir las reglas, de satisfacer al Otro.

Lo que esta en juego en la pulsion dice en el S. XVI (Lacan, 1968/2008, p. 79): “Me
demando lo que tu deseas, lo que te falta” y “Te demando lo que es Yo", esta dinamica

pulsional también esta esquematizada en el nudo de los toros del S. IX.



18

Figura. 6

C
D
1., Toro del sujeto / 24, Toro sujeto+Otro (Lacan, 1961, p. 319-370)

El 1,, de los toros nos sirve de modelo para ubicar dos elementos, primero: el objeto a
causa del deseo en el agujero central, y segundo: los circulos concéntricos o bobina de la
demanda sobre su superficie. Esta ultima se constituye por una repeticion metonimica de la
demanda que 6rbita en torno al agujero central, aproximandose al centro que contiene el objeto
a sin nunca alcanzarlo.

En el 24, esquema en vez de un toro tenemos dos con la misma estructura, son el toro
del sujeto barrado y del gran Otro. Ambos se encuentran anudados formando la siguiente
relacion: “deseo en el uno, demanda en el otro; demanda de uno, deseo del otro”. (Lacan,
1961, p. 345).

Aqui podemos entender topolégicamente la imposibilidad del Otro para responder a la
demanda del sujeto, es decir cuando la bobina del sujeto se inserta y cruza el centro del Otro,
la pregunta del sujeto s,qué desea el Otro? se encuentra con un agujero estructural.
Inversamente, cuando la bobina del Otro o su demanda atraviesa el agujero central del sujeto,
este Ultimo confunde su deseo con la demanda del Otro, como sucede en la pulsion ($0D).

Ahora veremos mas de cerca la estructura del toro para visualizar los elementos que lo
constituyen e identificar el lugar del ¢ falo como mediador del deseo, aquello a lo que apuntan

las demandas que quieren alcanzar el objeto a.



19

Circulo privilegiado del toro (Lacan, 1961, p. 107)

Otro elemento fundamental de la estructura aparece al hacer un corte transversal del
toro, en la mitad del “circulo privilegiado” formado por D+d o demanda mas el deseo,
encontramos al significante falico ¢. En los Escritos Lacan toma a Frege para separar al sentido
o Sinn de la Bedeutung o referencia: el sentido “lucero del alba” tiene como referencia al
planeta Venus como real (Lacan, 1958/2003, p. 672). Del mismo modo el falo opera como
referente, o médium entre lo real del deseo y el campo significante del Otro, por eso escribe:
“designa en su conjunto los efectos del significado”, no puede haber significacion del deseo sin
el falo. Esto podemos leerlo también en el S. IX cuando nos dice: “Yo no conozco el deseo del
Otro: angustia, pero conozco su instrumento: el falo ... lo que se llama, en lenguaje corriente,
seguir los principios de papa.” y mas adelante “el nifio demanda el falo y el falo desea” (Lacan,
1961, p. 417). La metafora paterna es la funcién que hace posible esta significacion del deseo
enigmatico y angustiante de la Madre o el Otro, se realiza mediante la inscripcion del
significante falico el cual permite dicha articulacién identificatoria en torno al agujero.

Esto nos lleva a definir el ultimo matema ubicado en el segundo piso del grafo entre las
cadenas del enunciado y la enunciacion, el ($0a) correspondiente al fantasma cuya funcién es
la de soporte del deseo. Recordemos que frente a la pregunta en el segundo piso y a nivel

inconsciente por el deseo del Otro: ¢, qué me quiere? como respuesta del lado del mensaje



20

encontramos la falta del significante en el Otro S(&), pero por debajo a nivel imaginario hay otro
camino que conecta al deseo d(A) con el fantasma.

Se compone por en el vinculo del sujeto barrado en el lenguaje $ con el agujero
estructural objeto a. Esta relacion de conjuncién-disyuncion representada con el losange ¢ o
punzoén: implica las operaciones de alienacion al Otro y separacion o castracién (Lacan,
1964/2010, p. 218), pero también podemos entenderlo como si fuera el borde del espejo A que
en el esquema optico da consistencia a la imagen real para formar una imagen virtual (Lacan,
1962/2007, p. 85).

Analogamente el fantasma opera con un marco simbdlico que posibilita al sujeto velar la
falta del Otro de forma imaginaria orientando la construccion de la realidad. También incide
sobre los efectos de significacion en s(A) sobre el primer piso del grafo, en este sentido en el S.
IX dice: “Por la enucleacion del objeto de la castracion, el mundo entero se ordena de cierta
manera que nos da, si puedo decir, la ilusidon de ser un mundo” (Lacan, 1961, p. 713).

Mediante la inscripcién de este significante falico se marca el punto de eversion desde
donde se genera el fantasma, y este es representable topolégicamente por un crosscap (Lacan,
1961, p. 670).

Figura. 8

Fantasma-crosscap — ocho interior con a + banda de Mébius $ (Lacan, 1961, p. 184)
El interés de esta figura es que implica por una parte las propiedades de la banda de
Médbius que representa al sujeto dividido: creando un efecto aparente de interior y exterior

mientras que en verdad esta constituida por una sola cara significante, tal como sucede con la



21

oposicion consciente e inconsciente, es decir un sujeto que cree tener certeza mientras es
hablado desde el lugar el Otro. Y por otra implica un tipo de corte llamado ocho interior, en cuyo
entrecruzamiento se ubica el significante falico que circunscribe al objeto a causa del deseo y
habilita la produccion de las significaciones que vehiculizan el goce.

O sea que el crosscap contiene ambas propiedades: funciona como cinta de Mobius $ y
como ocho interior que enuclea el objeto a, desde el cual se puede proyectar el resto de la
superficie con una cara continla pero ambigua por su exterior-interior. Entonces esta figura nos
sirve para entender la relacion del objeto real con la mediacion simbdlica falica que permite el
despliegue de las significaciones imaginarias del deseo en su superficie, por ello representa
topolégicamente la estructura del fantasma.

Sintoma y fantasma en las estructuras clinicas.

Primero comencemos por definir al sintoma: dentro de los Escritos especificamente en
“La direccion de la cura” y también en “La instancia de la letra en el inconsciente” Lacan
describe que a partir de Freud los sintomas ya no son un signo médico asociado a la
enfermedad sino que tienen un sentido inconsciente al igual que los chistes, actos fallidos,
lapsus y sueinos (Lacan, 1957-1958/2003). Son significantes que remiten a otros que estan
reprimidos y se producen via la sustitucién metaférica, esto implica que como describe Miller
sean patoldgicos o no, son opacos para el sujeto y su funcion al igual que la del fantasma es
velar la falta (Miller, 2018). Por articularse con el lenguaje de esta manera, como un saber
inconsciente cristalizado que se repite, constituyen una forma de goce excesivo que como
analistas debemos leer en los significantes que trae el sujeto para hacer un corte via la
interpretacion habilitando el deseo.

Como podemos ver en el grafo completo sobre el primer piso en el lugar del mensaje se

situa el significado del Otro s(A), aqui es donde aparece el sintoma no solamente determinado



22

por el Otro A sino también por el fantasma que orienta los efectos de significacidn en relacion al
deseo del Otro A. Es decir que hay una relacién entre la produccién del sintoma y el fantasma
cuyo funcionamiento es distinto en las estructuras clinicas: Neurosis, Perversion y Psicosis,
esto podemos leerlo en el S. VI: “Cuando es posible captarlo en una estructura suficientemente
completa, el fantasma de alguna manera puede servir de placa giratoria para las diversas
estructuras nosolégicas”, por este motivo es fundamental comprender la légica que opera en
cada uno de ellos (Lacan, 1958/2015, p. 469).

El fantasma neurotico se caracteriza por sustituir la falta, el deseo enigmatico, por la
demanda del Otro, es decir que al matema ($0a) lo transforma en ($0D), tapando ese objeto a
con la demanda (Lacan, 1960/2003, p. 803). En el S. IX dice: “...lo que el neurdtico apunta
como objeto, es la demanda del Otro; lo que el neurético demanda, cuando *trata de*
aprehender a, el inaprehensible objeto de su deseo, es a, el objeto del Otro” (Lacan, 1961, p.
597). Y un poco mas adelante dice que el neurdtico trata de sustituir la a por una
imaginarizacion i(a), en otros términos es intentar ser el ¢ falo imaginario del Otro o tenerlo,
cuestion imposible de solventar ya que la relacion sexual no existe, solo hay -¢ por ser
hablantes $.

Recordemos que el ¢ no remite al organo masculino, va mas alla del sexo biologico, en
este contexto la palabra @aAAdg tiene relacion con inflarse y con el brillo @aivw. En la medida
que el fantasma obtura la falta tenemos operando al +¢@, momento en que el sujeto se
encuentra de forma inconsciente mas alienado al Otro, tapando el deseo con la demanda. En el
Seminario VI se refiere a esto como la coartada neurética: defensa frente al deseo, que
consiste en el aplastamiento de éste via la demanda, siendo el mecanismo por el cual se
forman los sintomas neurdticos en sus tres vertientes: Fobia, Histeria y Obsesion (Lacan,

1958/2015, p. 480).



23

La primera de las soluciones neuréticas por su simplicidad es la Fobia, al igual que en
todas las neurosis mas alla de lo que puede cubrir el fantasma siempre esta presente la
amenaza de perder el falo, es decir que la presencia del -@ o la falta estructural como factor
comun. El mecanismo fébico es metaférico, consiste en poner un significante frente a la
inminencia de la falta, pasa de no saber que x soy para ese Otro a el significante de la fobia,
por ello se trata de un deseo prevenido. Lacan nos dice en el S. XVI: “la verdadera funcién de
la fobia, que es sustituir el objeto de la angustia por un significante que atemoriza, porque
respecto del enigma de la angustia la relacion sefalada como peligrosa resulta tranquilizadora”
(Lacan, 1968/2008, p. 280). Hay muchos ejemplos en la obra pero el patrén es similar: luego de
que se presenta la posibilidad de que falte el otro, el rechazo o el abandono de ciertos
cuidados, primero el sujeto se angustia frente a la pregunta inconsciente ¢ que me quiere el
Otro? y luego se produce el sintoma fobico como miedo a algo particular del entorno, como un
significante velado que se articula con el discurso del inconsciente (Lacan, 1956/2008, p. 75).

La Histeria se caracteriza por el deseo insatisfecho, en el S. VI la describe asi: “Su goce
es impedir el deseo. Esa es una de las funciones fundamentales del sujeto histérico en las
situaciones que trama: impedir que el deseo se cumpla para quedar, ella misma, como lo que
esta en juego” (Lacan, 1958/2015, p. 475). En otras palabras es provocar el deseo del Otro
para defenderse de la falta, de este modo encontraria en él la respuesta de lo que es como
sujeto con la condicién de que el Otro fuera un amo ideal A, pero como no lo es X entonces hay
insatisfaccion. En el S. XVII dice: “Quiere que el otro sea un amo, que sepa muchas cosas,
pero que no sepa las suficientes como para no creerse que ella es el premio supremo por todo
su saber. Quiere un amo sobre el que pueda reinar” (Lacan, 1969/2008, p. 137).
Estructuralmente no se puede colmar la falta de ninguno de los dos, pero el sujeto histérico

insiste en esta busqueda y mientras que el Otro permanezca deseante ella se sostiene como



24

su objeto obteniendo cierta consistencia en su ser. En relacién a sus sintomas psicosomaticos
desde Freud se les atribuye un sentido inconsciente, analogamente al fébico estos son una
inscripcion significante en el cuerpo, tienen un sentido metaférico que permanece oculto para el
sujeto hasta que el analisis permite descifrarlo con la finalidad de eliminar ese exceso de goce
(Lacan, 1953/2003, p. 249).

Por ultimo en el Obsesivo el deseo se presenta como imposible, lo posterga para
mantenerlo a distancia ya que cuando se acerca demasiado lo invade la angustia. Su
mecanismo implica la oblatividad: entregarse como un religioso a las demandas del Otro, sigue
todas sus érdenes y mantiene rituales con el fin de aplastar su propio deseo, pero cuando no lo
hace sufre inevitablemente (Lacan, 1962/2007, p. 302). Muchas veces ni siquiera son
conscientes de que tienen un sintoma por eso es importante escucharlos durante el analisis y
que entren en contacto con lo que los causa, o sea cierta relacion con el objeto a. Cuando
busca completar al Otro a través de la demanda es porque éste es el soporte del Yo ideal, en la
medida en que cree en ese Otro “Todopoderoso” entonces tiene un garante de las coordenadas
a seguir para cubrir la falta, pero sabemos que esto es imposible, no se puede hacer s(A) con
s(K), de ahi surge el sintoma (Lacan, 1962/2007, p. 331).

Figura. 9

a $ S al

Fantasma Perverso / Fantasma Neurotico (Lacan, 1962/2007, p. 59)
Ahora pasamos al fantasma del Perverso el cual funciona al inverso que el Neurdtico:
mientras el ultimo tiene una relacidn especial con el objeto a del otro lado del espejo que le

permite funcionar como “un a postizo (...), lo utiliza como cebo” (Lacan, 1962/2007, p. 59), es



25

decir que puede servirse de él para formular la duda neurética ¢ qué me desea el Otro?; en el
perverso esto no sucede: él sabe, directamente releva al Otro y se hace instrumento de su
goce (Lacan, 1962/2003, p. 752). Tanto el neurético como el perverso tienen que enfrentarse al
deseo del Otro, pero lo hacen de diferente manera: el perverso ocupa el lugar del objeto a que
causa la division, y esta es la forma de tapar la falta con su fantasma. En este sentido Lacan
dice que el perverso es un “auxiliar de Dios” capturado imaginariamente en el ¢ de este Dios
gozador.

En la vertiente Sadica el agente toma la voz del Otro y divide al partenaire mediante la
imposicion de sus érdenes hasta llevarlo al punto mas extremo de la angustia, un ejemplo
extremo es lo que vemos en los casos de asesinos seriales que se caracterizan por torturar a
sus victimas antes de matarlas (Lacan, 1968/2008, p. 235). Esto se explicita en el S. X “lo que
busca es hacerse aparecer a si mismo como puro objeto, fetiche negro. A eso se resume, en
ultimo término, la manifestacién del deseo sadico, en tanto que aquel que es su agente se
dirige a una realizacion” (Lacan, 1962/2007, p. 118), esto quiere decir que en el fondo el
perverso hace la escena para un Otro, por eso no deja de estar dividido por el lenguaje y su
fantasma realiza con esta la renegacion o desmentida de la falta estructural S(A).

El Masoquista también se ubica como objeto a, pero a diferencia del Sadico él mismo
se pone en el lugar de la victima, en el S. XVI lo describe asi: “organiza todo de manera de ya
no tener la palabra ... Lo esencial de la cosa es que el masoquista haga de la voz del Otro, por
si solo, eso que va a garantizar respondiendo como un perro” (Lacan, 1968/2008, p. 234). Este
modo de ofrecerse al goce del Otro implica acatar todas sus érdenes, lo completa, se ofrece
como objeto, y también mediante su degradacion provoca la angustia del Otro (Lacan,

1962/2007, p. 178).



26

Por ultimo, dentro de las perversiones tenemos al Voyeur y al Exhibicionista, el primero
de ellos se reduce a una hendidura por donde ve a un partenaire inadvertido en pleno acto
impudico, y mientras lo mira existe la posibilidad de que el otro podria descubrirlo. En este
sentido es mas radical el exhibicionista quien abiertamente se muestra en publico y hace surgir
la mirada ofreciéndose como objeto del goce del Otro (Lacan, 1958/2015, p. 466).

El fantasma que nos falta nombrar es el de las Psicosis: en el momento del brote del
sujeto psicotico hay falla en la llamada al significante del Nombre-del-Padre que determina las
coordenadas simbdlicas del deseo enigmatico de la madre (Lacan, 1958/2003, p. 556). En el
momento en que este significante no responde el sujeto queda sumido en la perplejidad, ya no
puede sostenerse como deseo del Otro y elabora un sintoma delirante como suplencia
imaginaria de esta falta de significacion del deseo. Al principio se caracteriza por irrupciones de
significantes desencadenados, fendmenos de despersonalizacion, el enigma, donde el objeto a
se presentifica en diferentes objetos como la voz del Otro cuyos mensajes pueden estar
cortados y carentes de significacion. Pero luego con el tiempo pueden ir transformandose y
adquiriendo coherencia formando una trama delirante. No podemos pensar que no exista el falo
como imaginario porque la suplencia delirante que se produce luego de la construccién
responde a darle una identidad enajenante al sujeto, es justamente la certeza del deseo del
Otro absoluto lo que aparece en esta suplencia que lo aliena, y hay una correlacién entre el
“goce narcisista y la identificacion al ideal” (Lacan, 1958/2003, p. 547). En este sentido Miller
destaca que no se puede hablar de fantasma en la irrupcion del brote, pero si luego de la
suplencia delirante (Miller, 2018, p. 40). Otro aspecto diferencial en la clinica es que para el
psicotico el sintoma no aparece como una opacidad sino como algo transparente que viene
desde el Otro, hay un predominio de los mecanismos proyectivos en la relaciéon imaginaria

(Miller, 2018, p. 266). Lacan remarca que habria que reformular el grafo para poder articular lo



27

gue sucede en las psicosis, posteriormente en sus ultimos seminarios lo abordara con la
topologia de los nudos y el concepto de sinthome.
Sobre la clinica y la direccién de la cura.

Para terminar integraremos las ideas que veniamos desarrollando para entender cémo
opera la clinica lacaniana: En primer lugar trabajamos con un sujeto barrado por la entrada del
lenguaje, no como un sujeto de la certeza que pueda sostenerse por si mismo, sino como uno
hablado desde el Otro, manejando la hipotesis del inconsciente estructurado como un lenguaje.
En Funcién y Campo de la Palabra lo define: “El inconsciente es ese capitulo de mi historia que
esta marcado por un blanco u ocupado por un embuste: es el capitulo censurado. Pero la
verdad puede volverse a encontrar; lo mas a menudo ya esta escrita en otra parte” (Lacan,
1953/2003, p. 223).

Podemos entender al sujeto como homolégico a la banda de Mébius, constituida por
una cara significante mientras tiene en efecto dos lados aparentes: si posicionamos al sujeto de
un lado del otro hay un Otro que lo determina. De este modo el inconsciente opera como un
saber sin sujeto que se caracteriza por la repeticién de un rasgo que implica cierta forma de
goce displacentero (Lacan, 1969/2008, p. 82). Esta es la hipotesis que nos va a permitir la cura
de los sintomas, porque en ellos hay una verdad que habla mas alla del discurso concreto y
que debe ser liberada en el dispositivo mediante la interpretacion (Lacan, 1953/2003, p. 258).

En este sentido el analisis puede ser definido como el proceso dialéctico en el cual un
analista dirige la cura llevando al analizante al encuentro con su verdad, pero no lo hace desde
la posicion del saber absoluto o re-educandolo, sino desde el no-saber: como objeto a (Lacan,
1958/2003, p. 566). Esto es trabajado desde el S. I: “En otros términos, la posicion del analista

debe ser la de una ignorantia docta, que no quiere decir sabia, sino formal y que puede ser



28

formadora para el sujeto” (Lacan, 1953/2001, p. 104), ese no-saber es el implicado en la
“‘ignorantia” y es “docta” porque la funcion del analista es definida por el marco tedrico.

Esta posicion puede parecer paraddjica pero es coherente con lo que se articul en este
trabajo, nos serviremos de dos de los cuatro discursos del S. XVII para explicarlo.

Figura. 10

S, >S, a8

$ a S, 5,

agente —  trabajo

verdad produccién

Discursos: Amo / Analista y Lugares (Lacan, 1969/2008, p. 73-182).

Estos discursos se componen en un orden formado por cuatro letras: S;, S,, $ y el
objeto a, las cuales pueden ir rotando sobre cuatro lugares (agente, trabajo, verdad y
produccién) generando cuatro discursos posibles.

Comencemos por explicar el discurso del amo vinculado al sujeto cartesiano o de la
certeza: en la primera fila podemos leer la definicion “un significante es lo que representa al
sujeto para otro significante” (Lacan, 1960/2003, p. 799), es lo mismo que decir un S,
representa un $ para un S,, o que el sujeto surge como efecto de la articulacion de dos
significantes. ;Qué son estos significantes? El S, representa a la bateria significante, es el
significante del saber. Y el S, es el trazo unario, significante que sirve de soporte de la
identificacion (Lacan, 1964/2010, p. 264) y que dentro del discurso del amo funciona como falo
®: S. XXIl “el sentido-blanco por el cual el cuerpo hace semblante, semblante por el que se
funda todo discurso, en primera fila el discurso del amo que del falo hace significante indice 1”
(Lacan, 1974, p. 126). Seguimos por debajo del S;, en el lugar de la verdad esta el sujeto $

como una “verdad que se oculta” o sobreimpresa, es el sintoma que sin un analista no puede



29

desplegarse, y mientras el sujeto esté identificado a este semblante hay un saber que esta
operando como absoluto enmascarando su division (Lacan, 1969/2008, p. 83). Finalmente, en
el lugar de la produccion esta el objeto a representando lo que no puede ser capturado en la
repeticion de la demanda, es el resto de goce displacentero que nos genera estar insertados en
el lenguaje, es la falta estructural que nunca se puede colmar (Lacan, 1969/2008, p. 70).

Por otro lado, el discurso del analista es el reverso del discurso del amo: en el lugar del
agente tenemos al objeto a que encarna el analista como causa del deseo, esto quiere decir
que no responde a la demanda de ser un Otro para el analizante, no es un amo que le de su
sabiduria para colmar su falta (Lacan, 1958/2003, p. 566). Es decir, cuando el analizante llega
al analisis buscando la respuesta a sus problemas puede llegar a creer que el analista sabe
algo, entonces se produce el amor de transferencia imaginaria que por supuesto es importante
para alojar al paciente. Pero esta no es la via por la que realiza su funcion, él no participa de
las pasiones del ser (amor, odio, ignorancia) sino desde la carencia de ser y su funcion es
interpretar sobre los significantes que trae el paciente, o sea que opera con la transferencia
simbdlica.

Por debajo en el lugar de la verdad esta el saber del analisis S,, un saber en falta
porque una verdad s6lo puede ser dicha a medias y no hay un saber completo, “siempre debe
ser puesto en tela de juicio” (Lacan, 1971/2012, p. 77). Desde esta posicion se invita al
analizante a desplegar libremente su discurso, porque como sujeto dividido $ inevitablemente
aparecera su verdad entredicha si el analista la puede escuchar, por eso Lacan nos dice él $ es
el inconsciente: “saber que resulta del tropiezo, de la accién fallida, del suefio, del trabajo del
analizante (...) Esto es el inconsciente” (Lacan, 1971/2012, p. 77). Por debajo del $ en el lugar
de la produccion esta la interpretacion del analista y es un S; que debe aportar para que el

analizante descifre el sintoma, “Para el psicoanalista, el contenido latente esta del otro lado, en



30
S1. Es la interpretacién que va a hacer, en tanto es, no ese saber que descubrimos en el
sujeto, sino lo que se afade para darle un sentido” (Lacan, 1969/2008, p. 119).

Si comparamos los dos discursos podemos ver que uno es el reverso del otro ya que las
lineas superior e inferior se invierten. Lo que antes estaba oculto en el discurso del amo como
fantasma ($ ¢ a) queda al descubierto en el discurso del analista, revelando de qué forma en
particular el sujeto se relaciona con la falta, la cual puede ser sintomatica. Y también se

produce una interrupcion de la implicacion S;—S,, una separacion del significante amo.

Figura. 11
A S Goce
a A Angustia
$ Deseo

Esquema de la divisién (Lacan, 1962/2007, p. 189)

Cuando decimos que el fantasma neurético cambia el objeto a por la demanda del Otro
es porque hay un saber que trata de obturar |a falta. Si consideramos que el saber es medio de
goce y el saber absoluto no existe, cuando el neurético apela a la demanda esta intentando
hacer del A un Ay puede terminar produciendo un exceso de goce que va hacia el sintoma.

En el esquema de la division del Seminario X ubica en el primer nivel mitico e
inalcanzable un sujeto S completo efecto de la articulacién S; — S, donde hay un saber
velando la falta. Un sujeto siendo el falo ¢ del Otro o en otras palabras lo que vimos en el
discurso del amo cuando el S; enmascaraba al $ por debajo de él. El problema es que esta
relacién con el saber a la que puede aspirar el fantasma patolégico, es alienante, repetitiva y
produce el objeto a como resto de goce displacentero. Citamos a otros analistas para comparar

lo que estamos articulando aqui.



31

Dice Miller sobre el fantasma y el sintoma:

La obturacién de esta hiancia realiza el fantasma como significacién absoluta. Esta
obturaciéon también es la que fracasa en realizar el sintoma. Precisamente, el sintoma
da testimonio de ese fracaso. El sujeto con el sintoma esta en la busqueda de la
significacion —no lo esta con el fantasma-. En este sentido, un analisis —asi es como
Lacan introduce el pase— es una eleccion en relacion con esta solucion. Para decirlo
positivamente: una eleccién en relaciéon con a que se formula o no se formula, pero
que esta presente como un yo quiero saber qué es mi deseo. (Miller, 2018, p. 183)

Cuando el fantasma no cubre la falta o vacila se produce el encuentro con el objeto a
causa de la angustia, porque al no estar imaginarizado en el fantasma el sujeto ya no sabe que
es para el deseo del Otro. Esto causa todo tipo de fendmenos patolégicos, es una ruptura en la
imagen del Yo. A partir de ese punto muchas veces se produce el sintoma, pero en casos
extremos puede llevar a un pasaje al acto.

La interpretacion del analista apunta a destituir esta posicion del S; en el lugar del amo,
que ordena al sujeto del inconsciente a repetir una relacién patolégica con el saber. El analista
le aporta un significante que haga un corte con el saber que lo esta gozando. El nuevo S; que
produce el andlisis apunta a un vinculo no absoluto con el saber S,. Cuando se produce la
operacién de separacion el Otro queda barrado A y luego el sujeto $ aparece en posicion
deseante.

La interpretacion es la que permite significar el deseo como metonimia, produce el
desplazamiento de lo que antes estaba fijado como sintoma o metafora del agujero. A esto se
refiere cuando dice que no hay relacion sexual: es imposible ser el @ porque lo que hay en el
encuentro el Otro es -¢. No hay una verdad ultima, lo que se puede descifrar es la causa del

sintoma, y el atravesamiento del fantasma implica la restitucion de la dimension de la falta.



32

En términos de Lacan en el S. XIX es esto:
La diferencia es que el psicoanalista, por su posicion, reproduce la neurosis, mientras
que el padre traumatico la produce inocentemente. Se trata de reproducir este
significante a partir de lo que fue su florecimiento. Constituir un modelo de la neurosis
es, en suma, la operacion del discurso analitico. ¢ Por qué? En la medida en que le
quita la dosis de goce ... La introduccién del modelo es lo que acaba con esta
repeticion vana. Una repeticion acabada lo disuelve, por ser una repeticion

simplificada. (Lacan, 1971/2012, p. 150)



33

Conclusion

Pudimos recorrer una parte de la obra de Lacan mediante una lectura transversal en la
que sin duda quedaron aspectos a profundizar, explorar, rectificar y dialogar. Pero se cumplié el
objetivo de presentar la lI6gica que el autor escribié a partir de la obra de Freud y los
post-freudianos. Muchas veces yendo en contra y otras tantas a favor pero siempre tomando
aquello que le servia. Su tono irdnico y hasta sarcastico no hacen mas que abrir los ojos a
aquellos que creen tener la verdad, no solo demostrado por su sentido del humor sino por una
critica comprometida con la ética. Realizé una reformulacion profunda del cuerpo tedrico del
psicoanalisis tratando de convertirlo en una ciencia conjetural, con una coherencia teérica que
pueda reorientar la confusién conceptual que denuncié en el escrito variantes de cura-tipo.

Su teoria madifica la clinica de forma significativa pero lamentablemente no pude
encontrar estudios sobre su efectividad, los hay de las terapias psicodinamicas que indican una
efectividad similar a las de las TCC (Leichsenring et al., 2008). Aunque desde el punto de vista
de Lacan no se deberia medir la cura solamente por los efectos somaticos, ya que el analisis
va mas alla de eso, igualmente podria ser conveniente tenerlos en el ambito académico.

Finalmente citaré a quien me acompaio leyendo estos afios Marcelo Augusto Pérez:

Saben que el Analista los ha descubierto en ese engaio narcisico al que pretenden
llevarlos y que no cede al deseo de analizar; y saben —ademas- que se han
encontrado con la caida de su imagen y con “la roca viva” de la Castracién hasta la
que Freud llegdé y Lacan postulé continuar. Y que a partir de ahora quedan sélo dos
caminos: volver vencido a la casita de sus viejos o persistir a pesar de las tormentas
para incursionar —por fin— en la travesia del Fantasma que ha quedado al descubierto
atravesando asi el rio que Virgilio y sus Infiernos nos han regalado. (Pérez, 2018, parr.

16).



34

Referencias

Bansal N, Hudda M, Payne RA, Smith DJ, Kessler D, Wiles N. (2022). Antidepressant use and
risk of adverse outcomes: population-based cohort study.
https://www.cambridge.org/core/journals/bjpsych-open/article/antidepressant-use-and-ris
k-of-adverse-outcomes-populationbased-cohort-study/6AAAG6943E55F8BO8DD9E25155
E72931F

Benveniste, E. (1997). Problemas de lingliistica general . México: Siglo XXI| Editores

Cazotte, J. (2005). El diablo enamorado. Madrid: Siruela

Eidelsztein, A. (2010). Modelos, esquemas y grafos en la ensefianza de Lacan. Buenos Aires:
Letra Viva

Ho B, Andreasen NC, Ziebell S, Pierson R, Magnotta V. (2011). Long-term Antipsychotic
Treatment and Brain Volumes: A Longitudinal Study of First-Episode Schizophrenia.
https://jamanetwork.com/journals/jamapsychiatry/fullarticle/211084

Lacan, J. (2001). El seminario. Libro 1: Los Escritos Técnicos de Freud. Buenos Aires: Paidos

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 4: La Relacion de Objeto. Buenos Aires: Paidds

Lacan, J. (2010). El seminario. Libro 5: Las Formaciones Del Inconsciente. Buenos Aires:
Paidos

Lacan, J. (2015). El seminario. Libro 6: El deseo y su interpretacion. Buenos Aires: Paidds

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 8: La transferencia. Buenos Aires: Paidos

Lacan, J. (1961). Seminario 9: La identificacion [Versién Rodriguez Ponte, edicion inédita].
https://e-diccionesjustine-elp.net/wp-content/uploads/2019/10/La_identificacion.pdf

Lacan, J. (1961). L’identification [Version Staferla, edicién inédita].
http://staferla.free.fr/S9/S9.htm

Lacan, J. (2007). El seminario. Libro 10: La angustia. Buenos Aires: Paidds



35

Lacan, J. (2010). El seminario. Libro 11: Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanalisis.
Buenos Aires: Paidés

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 16: De un Otro al otro. Buenos Aires: Paidos

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 17: El Reverso del Psicoanalisis. Buenos Aires: Paidos

Lacan, J. (2012). El seminario. Libro 19: ...0 Peor. Buenos Aires: Paidds

Lacan, J. (1974). Seminario 22: R.S.I. [Version Rodriguez Ponte, edicion inédital.
https://e-diccionesjustine-elp.net/wp-content/uploads/2019/10/RSI.pdf

Lacan, J. (2003). Escritos. México: Siglo XXI Editores

Leichsenring, F., & Rabung, S. (2008). Effectiveness of long-term psychodynamic
psychotherapy: a meta-analysis. https://doi.org/10.1001/jama.300.13.1551

Miller, J. (2011). Sutilezas analiticas. Buenos Aires: Paidds

Miller, J. (2018). Del sintoma al fantasma y retorno. Buenos Aires: Paidos

Pérez, M. (2018). Amor de Transferencia y Deseo de Analista.
https://psicocorreo.blogspot.com/2018/04/amor-de-transferencia-y-deseo-de.html

Zetsen SPG, Schellekens AFA, Paling EP, Kan CC, Kessels RPC. (2022). Cognitive Functioning

in Long-Term Benzodiazepine Users. https://pubmed.ncbi.nim.nih.gov/36041417/



