
 
​

 

 
 

 

 

Estructura y Castración dentro del Psicoanálisis Lacaniano. 

Trabajo Final de Grado 

Monografia 

 

Estudiante Juan Pablo Porto Staino, CI: 4.446.631-3 

Facultad de Psicología, Universidad de la República. 

 

Tutor Asist. Jorge Bafico 

 

 

Octubre de 2025 

Montevideo, Uruguay 

 

 

 

 



​ ​  2 

Resumen 

Este trabajo abordará la teoría psicoanalítica lacaniana comenzando desde la definición del 

sujeto hasta la dirección de la cura mediante un enfoque progresivo y una lectura transversal. 

Si bien es difícil resumir todo el material disponible intentaremos explicar muchos puntos 

nodales de su teoría. El objetivo es dar cuenta de la relevancia clínica y ética, distinguida por 

aspirar hacia un nivel de formalización que pueda reunir la dispersión teórica dentro del campo 

psicoanalítico y aportando nuevos conceptos. Su aspiración es construir una ciencia conjetural 

del sujeto como efecto del lenguaje, el cual desconoce una parte de su discurso por ser 

inconsciente. No se trata de responsabilizar al sujeto por su padecimiento, sino de ayudarlo a 

encontrar la verdad que habla a través de su síntoma. También describiremos la posición del 

analista y la interpretación como instrumento para guíar su búsqueda. Para finalizar 

hablaremos de la función de la castración en el fin de análisis. 

 

Palabras clave: Psicoanálisis, Lacan, Clínica, Estructura, Castración  



​ ​  3 

Indice 

Introducción.…………………………………………………………………..……..4 

Desarrollo……………………………………………………………………..……...5 

El Sujeto y el Lenguaje………………………………………………………..…….6 

El Estadio del Espejo………………………………………………………………..7 

Primer piso del Grafo del Deseo articulado con el Esquema Óptico…………..9 

Complejo de Castración…………………………………………………………....10 

El deseo, el objeto a y el segundo piso del grafo………………………………..15 

Síntoma y fantasma en las estructuras clínicas………………………………….21 

Sobre la clínica y la dirección de la cura………………………………………….27 

Conclusión……………………………………………………………………………33 

Referencias…………………………………………………………………………..34 

 



​ ​  4 

Introducción 

Las demandas sociales y del mercado muchas veces conducen a las personas con 

padecimientos de la salud mental hacia soluciones farmacológicas o terapias breves las cuales 

muchas veces no son suficientes acabando por depender exclusivamente de las primeras 

(Leichsenring et al., 2008). Estudios realizados en los últimos años muestran los efectos 

secundarios a largo plazo por el uso de estas drogas, entre ellos disminuciones en las 

capacidades cognitivas, fisiológicas y tolerancia a las mismas. Por este motivo es necesario 

seguir investigando abordajes terapéuticos que permitan bajar la dependencia y mejorar la 

calidad de vida. (Bansal et al., 2022; Ho et al., 2011; Zetsen et al., 2022).  

Anteriormente Freud y los sucesores del psicoanálisis trataron de explicar la estructura 

subyacente a estos padecimientos mediante una perspectiva amplia pero muchas veces 

contradictoria, mezclando aspectos normativos, culturales y biológicos del desarrollo 

psicosexual. Posteriormente la teoría lacaniana reformuló muchos conceptos destacables en el 

cuerpo teórico y reconstruyó una alternativa más formalizada, fundamentada en la relación del 

sujeto con el lenguaje. Nos propone una clínica que produce un sujeto del deseo, donde el 

saber inconsciente es desplegado y reformulado mediante la interpretación, con el fin de 

cambiar el discurso que los colocó en una posición padeciente. Es un abordaje clínico con 

implicaciones éticas favorables por poner en evidencia la alienación fundamental del sujeto al 

lenguaje y por no ubicar en el analista el saber absoluto. 

 A partir de aquí comenzaremos a explicar el desarrollo de muchas partes de la teoría 

lacaniana que nos brindarán las claves para entender más sobre estos trastornos. Se 

explicarán los conceptos, la lógica y finalmente cómo se realizará la cura de un síntoma que va 

más allá del fenómeno clínico.  



​ ​  5 

Desarrollo 

La nosología descriptiva es una práctica heredada por la psicología desde la psiquiatría 

y sigue siendo ampliamente utilizada en la actualidad, las clasificaciones más comunes son las 

DSM y CIE. Consisten en una lista de signos que sirven para categorizar a un paciente dentro 

de un trastorno determinado. Tienen algunas ventajas claras como la identificación de las vías 

del tratamiento correspondiente así como la comunicación entre los profesionales de la salud. 

Por otro lado, no pretenden realizar un análisis estructural de la patología, la cual requeriría una 

explicación compleja y articulada de su origen. En estos sistemas hay una tendencia a ir 

reduciendo la casuística de las afecciones a disfunciones orgánicas, o traumáticas con carácter 

irreversible en muchos de los casos. Esta impronta cientificista opera en el sujeto como un 

discurso dogmático que es difícilmente cuestionable tanto para el paciente como para quienes 

lo imparten, por eso hablamos de la cristalización de una identidad en torno al discurso del amo 

como sinónimo de un saber que opera como absoluto.  

Investigando la estructura del sujeto y su padecimiento Freud fundó el psicoanálisis 

mediante la hipótesis del inconsciente. Durante el desarrollo de su obra comenzando por los 

estudios sobre la histeria y luego en la metapsicología de la interpretación de los sueños, entre 

otros, nos muestra la preeminencia de las figuras retóricas del lenguaje en las formaciones del 

inconsciente. A diferencia de otros autores post-freudianos Lacan trabajó la implicación de ese 

hecho y se apartó de las nociones de relación objetal normal, la libido como energía y el 

reforzamiento del Yo. La primera parte de su obra es una crítica al psicoanálisis por su 

inconsistencia teórica y nos convoca a una reformulación de sus conceptos fundamentales así 

como la formalización de la misma. En el siguiente apartado comenzaremos por definir la 

función del lenguaje y el sujeto como su efecto.  



​ ​  6 

El Sujeto y el Lenguaje 

Una de las formas en las que Lacan aborda la noción de sujeto es diferenciandola del 

sujeto cartesiano o de la certeza, donde Descartes duda de todas las cosas por ser 

potencialmente falsas excepto del hecho de que él está pensando, por lo que concluye: 

“pienso, luego existo”. Lacan nos plantea que esta afirmación tiene un problema lógico, en 

tanto la garantía de la existencia del ser o del “yo soy” está sostenida por un “yo pienso” que 

podemos poner en duda, porque para poder “pensar” primero tengo que “ser” un yo, formando 

un argumento circular. Lacan compara la falta de solidez del “yo pienso” con la del “yo miento” 

de la paradoja del mentiroso, que al decir “yo miento” si digo la verdad estaría en contradicción 

con el enunciado y viceversa (Lacan, 1961, p. 19). Además de darnos a entender que el sujeto 

de la certeza no es más que ilusorio o mentiroso, esta paradoja nos invita a pensar que 

podemos ubicar un sujeto que está más allá del yo del enunciado en el nivel de la enunciación. 

 El “yo” del enunciado es el medio por el cual el sujeto se anuncia como un otro en el 

discurso. En este sentido, el lingüista Benveniste al igual que Lacan ven al sujeto como efecto 

del lenguaje porque es a partir del significante como sujeto se puede representar y al hacerlo 

queda dividido o $ (Benveniste, 1966/1997, p. 185; Lacan, 1964/2010, p. 147).  

El lenguaje está primero, compuesto de significantes que no significan nada por sí 

mismos, no remiten a un objeto y funcionan en relación a otros significantes. Esta es una 

diferencia fundamental entre el lenguaje humano y el animal, porque nos permite crear 

articulaciones significantes para decir cualquier cosa (Benveniste, 1966/1997, p. 61). Al lugar 

donde pertenecen todos los significantes Lacan le llamó el Otro, el tesoro de los significantes 

desde donde somos hablados como sujetos. Es importante remarcar la anterioridad del 

lenguaje ya que intuitivamente se podría pensar que está dentro del hombre, cuando al mismo 

tiempo está afuera y antes de su nacimiento esperándolo con una trama discursiva.  



​ ​  7 

Esta característica distintiva del lenguaje humano rompe la relación directa entre el 

signo y la cosa, alterando la necesidad. Cuando esta última queda sometida a las leyes del 

significante pierde el acceso directo al objeto de la misma, como consecuencia hay pérdida del 

instinto y el surgimiento del deseo mediado por el Otro (Lacan, 1957/2010, p. 71).  

El Estadio del Espejo 

Lacan teoriza en el Estadio del Espejo este momento inaugural del humano y lo modela 

mediante el esquema óptico. Proviene de un experimento que sirve como analogía de la lógica 

implicada en el proceso de la identificación y el narcisismo. Y permite la diferenciación entre 

tres órdenes o registros de la estructura: RSI. Un Real vinculado al objeto perdido, el Simbólico 

con los significantes del Otro y el Imaginario con el sentido. 

Figura. 1 

 

Esquema óptico (Lacan, 1960/2003, p. 654) 

A diferencia de muchos otros animales el hombre nace inmaduro del punto de vista 

biológico, especialmente en lo neuromotriz, pero destaca en que puede reconocerse y jugar 

con su propia imagen en el espejo desde la edad de seis meses aproximadamente. Este hecho 

da cuenta del manejo significante, antes de aprender a hablar, como en el juego del Fort-Da 

donde Freud vio en un carretel de hilo la representación de la presencia y la ausencia de la 

madre a temprana edad (Lacan, 1957/2010, p. 195). Por otro lado, el fenómeno del 

transitivismo revela cómo esta relación especular puede funcionar indiferenciado la imagen 



​ ​  8 

propia de la del otro. De este modo el niño puede anticipar a través del otro mediado por el 

lenguaje un estado de integración superior o una imágen completa de sí mismo, un Yo ideal 

(Lacan, 1949/2003, p. 86). 

En este esquema hay dos objetos separados: un ramo y un florero manipulados 

mediante una serie de espejos dando como resultado la ilusión del ramo dentro del florero. A la 

izquierda del diagrama vemos una analogía a la ausencia de integración inicial del cuerpo y la 

pérdida del objeto de la necesidad que quedó por debajo de la caja, solo apreciable por la 

imagen real del espejo cóncavo. Del lado derecho se encuentra la imagen virtual, la cual se 

arma desde la posición del ojo mediante el espejo plano A, que representa al gran Otro.  

Esto quiere decir que es por medio de los significantes que aporta el Otro que la imagen 

puede reflejarse e integrarse, constituyendo el Yo ideal, la anticipación de completitud hacia la 

cual se dirige el niño. Arriba a la izquierda del modelo, del lado del ojo tenemos al sujeto 

dividido $, un sujeto en falta por la pérdida del objeto al introducirse en el lenguaje. En cambio 

del derecho, en la imagen virtual tenemos un S, un sujeto virtualmente completo, Yo ideal, que 

se forma gracias al Otro que está en el espejo. Por eso podemos decir que el sujeto mítico o S 

se encuentra en una posición alienada con respecto al Otro, ya que está ignorando su falta 

mientras anticipa su completitud en la imagen (Eidelsztein, 2010).  

Este modelo también sirve para plantear algunos fenómenos clínicos entre ellos: Los 

celos por rivalidad imaginaria en la cual el otro amenaza con quitarle su lugar, siendo en su 

vertiente más extrema paranoia. En cambio, cuando la imagen no está bien integrada por el 

espejo se pueden producir fenómenos de despersonalización como los que vemos en la 

esquizofrenia. Además podemos situar la angustia neurótica que aparece cuando la inclinación 

del espejo revela la falta velada por la imagen enajenante como lo que ocurre en la vacilación 

fantasmática o también en el momento de la interpretación durante el análisis.  



​ ​  9 

Esta dinámica está mejor articulada en grafo del deseo y nos permite comprender mejor 

la lógica entre los conceptos involucrados. 

Primer piso del Grafo del Deseo articulado con el Esquema Óptico. 

Figura. 2 

 

Primer piso del grafo del deseo (Lacan, 1960/2003, p. 788) 

Este primer piso representa lo que sucede en el discurso concreto, del enunciado y es la 

realidad asumida por el sujeto. Sobre el delta de la parte inferior derecha ubicamos al sujeto 

mítico de la necesidad que al entrar en lo simbólico se transforma en un $, sujeto dividido por el 

lenguaje. En este nivel está sometido a la ley absoluta del gran Otro (A), imaginariamente 

encarnado en la persona de crianza, porque cuando ésta articula la necesidad del niño 

mediante el lenguaje la transforma en una demanda, y en consecuencia es desde este punto A 

donde el sujeto es hablado. El significado del Otro o s(A) es el sitio donde ubicamos el mensaje 

que le llega desde el Otro (A), es la articulación del objeto de su deseo, que es el mismo que el 

de la Madre y metonímico por haber perdido el objeto de la necesidad (Lacan, 1960/2003, p. 

785). En la línea horizontal inferior tenemos el eje imaginario, el vector que sale desde i(a) nos 

indica cómo la imagen especular da consistencia al Yo en m(moi), este imaginario está formado 

a partir de la articulación significante de la línea superior y es igual a la imagen virtual que se 

refleja en espejo del modelo óptico.  



​ ​  10 

Cuando el sujeto se encuentra en este nivel, está en una relación totalmente alienada 

con el Otro, ya que no hay ningún límite o interdicción para el deseo de la Madre, el saber del 

Otro que se presenta como absoluto una A sin barradura; por otro lado como todo llamado 

busca la presencia o el reconocimiento, el sujeto se ha de ubicar en la posición de súbdito para 

poder ser deseado por ella y le responda, es por eso que a este piso se le llama el círculo 

infernal de la demanda. Implica la afánisis o desaparición del sujeto frente a la demanda del 

gran Otro, esto es representado al final del grafo por la I(A) o ideal del Otro como omnipotente 

(Lacan, 1957/2010, p. 195). El predominio de esta dinámica se encuentra en los procesos más 

patológicos especialmente en la que sucede luego del desencadenamiento psicótico.  

Para poder entender mejor cómo sucede esto y como se puede superar es preciso que 

articulemos el complejo de castración. 

Complejo de Castración. 

La formulación del mito de Edipo o el complejo de Castración en Lacan es distinta a la 

de Freud, sobre todo si tenemos en cuenta los trabajos posteriores al Seminario V donde por 

primera vez lo expone. Si bien Lacan se inspira en él, la aplicación de los tres registros y los 

tres tiempos lógicos cambia el modelo anterior con implicaciones éticas importantes. 

Fundamentalmente como señala Miller en Freud existe una relación sexual lograda cuando el 

ser se adapta a la meta biológica tras transitar el complejo exitosamente, en cambio para Lacan 

no (Miller, 2011, p. 287). Para él la relación sexual no existe porque siempre hay una desviación 

a causa de la entrada en el significante, por lo tanto no hay una relación lograda con el objeto y 

la pulsión siempre es parcial en cuanto a su meta. Lacan desarrolla esto a la altura del 

Seminario X cuando ubica a la falta en la intersección de la relación entre los dos partenaires, y 

la simboliza con un -φ. Esto es profundizado a la altura del Seminario XIX cuando define al 

lenguaje como medio de goce, siendo este goce del lenguaje sustitutivo al goce sexual perdido 



​ ​  11 

(Lacan, 1971/2012, p. 31). Como consecuencia no hay una normatividad en la sexualidad, o 

sea un modo de ser hombre o mujer, son solo significantes. 

Hay tres personajes fundamentales en la trama edípica Freudiana: el Padre, la Madre y 

el Niño/a. El uso específico de las palabras Madre y Padre es probable que se deba al 

homenaje, inspiración y reformulación de las ideas de Freud entre otras referencias teológicas. 

Pero aquí son empleados como funciones significantes, se ubican en el registro simbólico pero 

pueden encarnarse en la persona de crianza indistintamente del género e incluso ambas 

funciones pueden estar en la misma persona. Ya mencionamos a la Madre y su función como 

gran Otro que habla al niño, pero ahora tenemos que introducir al Padre. Es aquel que nivel 

significante hace la interdicción del deseo de la Madre, estableciendo un orden en ese gran 

Otro, y se realiza mediante la metaforización del deseo enigmático de la Madre.  

Lacan nos propone pensarlo en tres tiempos lógicos lo cual sugiere no entenderlo 

cronológicamente como en Freud. El primero es anterior a la entrada del padre imaginario, un 

tiempo donde el Niño tras percibir las idas y vueltas de la Madre reconoce que hay algo que 

atrae su presencia o provoca su deseo. Consecuentemente el Niño se identifica a aquello que 

la Madre desea, o sea la imagen del deseo de la Madre, la cual se llama φ o falo imaginario. 

Esto solo es posible cuando la Madre desea otra cosa que el Niño en sí; para que haya φ se 

necesita la introducción del significante del Padre el cual pone a la Madre en la posición 

deseante de un Otro que introduce la función metafórica de su deseo. El problema del primer 

tiempo lógico es que el sujeto es totalmente dependiente de la ley absoluta de la Madre y por 

ello se encuentra en posición de súbdito, de acomodarse para ser el objeto de su deseo.  

Este φ podemos encontrarlo en la imagen virtual y completa del Esquema Óptico, como 

también en el primer piso del Grafo del Deseo en el lugar de m(moi): constituida en relación con 

el significado del deseo del Otro o s(A).  



​ ​  12 

A continuación tenemos otro diagrama donde podemos apreciar los términos del Edipo: 

primero un triángulo simbólico y luego otro imaginario que se proyecta a partir del primero, 

mostrando la correlación simétrica de la introducción del significante del Padre con el 

surgimiento de la imagen del deseo de la Madre o φ. (Lacan, 1957/2010, p. 189) 

Figura. 3 

 

Triangulo Edipico: simbólico: solido / imaginario: punteado (Lacan, 1957/2010, p. 162) 

En un segundo tiempo aparece la palabra del Padre imaginario con la prohibición del 

incesto, imponiendo un orden al discurso de la Madre. Esta interdicción cuestiona la posición 

del Niño como objeto del deseo de la Madre, no permite que el niño sea él φ y puede percibirse 

como una rivalidad entre los dos por serlo; a su misma vez el Niño proyecta su agresión 

transformando a este Padre como terrible y omnipotente por ser privador tanto del Niño como 

de la Madre. Pero esto tiene su lado positivo, poéticamente ilustrado en el S. XVII: imaginemos 

que la boca de un cocodrilo representa el deseo absoluto de la Madre que quiere comerse al 

Niño, pero la interdicción hecha por la función del Padre le pone un palo en la boca evitandolo, 

al resultado de esta operación podemos simbolizarlo con el -φ (Lacan, 1969/2008, p. 118). 

Finalmente cuando ocurre el tercer tiempo el Padre demuestra tener el deseo de la 

Madre y el poder de dárselo o no; consecuentemente el Niño ya se asume privado del deseo 

de la Madre implicando que hay falta o -φ. Del mismo modo la Madre queda deseante del 

Padre y pasa de ser A → Ⱥ, en consecuencia tanto el Niño como la Madre quedan castrados.  



​ ​  13 

Luego el Niño puede identificarse al Padre para tener el título o potencia del falo, no 

serlo sino tenerlo, pero solo hasta cierto punto debido a la ley de castración. En otras palabras 

el sujeto ya no queda atrapado en el discurso cerrado de la Madre porque el Otro está en falta 

Ⱥ y consecuentemente el sujeto también queda marcado por la falta $, es un sujeto deseante 

(Lacan, 1957/2010, p. 209).  

En este diagrama podemos visualizar el movimiento que se produce por la identificación 

al significante Padre en la progresión de los tiempos lógicos: 

Figura. 4 

 

Dinámica de la identificación al Padre (Lacan, 1957/2010, p. 234) 

A la derecha podemos ver en el eje vertical dos significantes Madre y Padre; a la 

izquierda tenemos un eje imaginario de tres elementos: el φ como imagen del objeto de deseo 

de la Madre que se correlaciona en la horizontal φ-M, abajo esta el m(moi): Yo, y por último el 

N: Niño como ideal del Yo que coincide con la identificación al Padre en la horizontal N-P. Si 

seguimos el sentido de las flechas en la vertical imaginaria m-N el Yo(moi) va bajando mientras 

se acerca a la identificación con el Padre, el Yo se va separando del deseo de la Madre en φ y 

se acerca a la identificación Niño-P. En la medida que el m se desplaza hacia abajo el deseo 

aparece como metonímico permitiendo la articulación significante, por el contrario si subimos el 

m hacia el φ nos encontraríamos con un deseo más rígido, de identidad alienante en relación al 

deseo del Otro A como absoluto.  



​ ​  14 

Luego de este desarrollo hay que aclarar algunos puntos importantes. Primero: el falo 

obviamente no se refiere al pene, como mencionamos en principio es el significante del deseo 

del Otro y depende de la operatividad del significante del Nombre-del-Padre. Segundo: este 

Otro está barrado Ⱥ, en falta, y sólo podemos suponerlo sin barrar o completo de forma mítica.  

Esta incompletitud está argumentada en el S. XVI usando la paradoja de Russell, en la cual el 

conjunto de todos los significantes no se podría contener a sí mismo (Lacan, 1968/2008, p. 54). 

Lo demuestra generando una función recursiva comenzando con el par significante 

S→A como conjunto de A; luego sustituyó el A del primer par con el contenido del conjunto 

obteniendo S → (S → A), y varias iteraciones después quedaría S→(S→(S→…A)). Esto nos 

permite deducir que no hay un último significante que garantice la verdad, entonces hay una 

falla en el saber. Mas alla del sexo biologico, como seres hablantes, todos estamos sujetos a la 

falta de este objeto -φ, no podemos colmar el deseo del Otro.  

La entrada al lenguaje implica la pérdida del goce sexual porque a partir de ese 

momento no se puede acceder al goce más que por medio del saber, que está incompleto Ⱥ, 

impidiendo que exista algo que pueda colmar esa falta en el Otro. En consecuencia no hay una 

verdad absoluta, un Otro del Otro, un φ que pueda tapar el agujero en la estructura.  

En este sentido en el S. X dice que la positivización del goce o +φ es una potencia 

ilusoria que aliena al sujeto al Otro y vela la falta, siempre encontraremos al -φ en el medio de 

la relación (Lacan, 1962/2007, p. 291).  

Y por último, el complejo de castración ayuda a situar las neurosis, perversiones y 

psicosis como posibles posiciones ante la falta estructural del Otro mediante los mecanismos 

inconscientes de la represión, desmentida o forclusión.  



​ ​  15 

El deseo, el objeto a y el segundo piso del grafo. 

Antes de introducir la dinámica del segundo piso del grafo tenemos que definir el objeto 

a causa del deseo, pertenece al registro de lo Real y es efecto de la entrada del ser en el 

lenguaje. En el S. VIII lo define como objeto a = A - φ, apareciendo como resto de una 

operación donde el Otro no tiene φ para estar completo y poder responder plenamente a la 

demanda (Lacan, 1960/2008, p. 251).  

También en el S. X lo escribe como resto de la división subjetiva: parte de un S y A 

míticamente completos, pero tras la entrada al lenguaje con su agujero estructural pasan a ser 

$ y Ⱥ, dejando como resto de la operación al objeto perdido a.  

Y en el S. XVI surge de la función recursiva inspirada en Frege entre dos significantes 

S→(S→(S→…A)) como el último término de este bucle, el objeto a es para el S el: “no hay 

nombre que lo nombra”, y es efecto de la castración y el lenguaje (Lacan, 1968/2008, p. 167). 

Figura. 5 

 

Grafo del Deseo completo (Lacan, 1960/2003, p. 797) 

Si comenzamos a leer la figura 5 desde abajo a la derecha, podemos suponer un sujeto 

de la necesidad que al subir por el gran Otro A es hablado y produce la demanda. Sea ella 



​ ​  16 

consciente o no, el hecho de formular “quiero tal cosa” requiere del lugar del Otro y por lo tanto 

este mensaje se produce retroactivamente, esto quiere decir que el sujeto es hablado antes de 

hablar. Pero más allá de lo que se pide en sí toda demanda es de amor o reconocimiento, y hay 

un resto, una diferencia con la necesidad que no puede ser captada por la demanda. Ese resto 

articulado pero no articulable sube hacia el segundo piso por la línea que tiene la letra d o d(A), 

que quiere decir deseo del Otro.  

Si el primer piso contiene la cadena del enunciado y sostiene el discurso concreto o la 

realidad consciente, el segundo es el de la enunciación y del inconsciente. Ambos son iguales 

en estructura pero diferentes en cuanto a sus términos: los dos pisos contienen un lugar del 

código a la derecha y del mensaje a la izquierda, entre ellos surcan las idas y vueltas de la 

cadena significante, primero con los términos s(A) y A, y segundo con S(Ⱥ) y ($◊D). Finalmente 

por debajo de cada cadena hay un entrepiso imaginario que se articula con ella.  

Lo que sucede en este nivel superior tiene que ver con la pregunta inconsciente: ¿qué 

me desea el Otro? Lacan la ilustra con las palabras de la novela El Diablo Enamorado ¿Che 

Vuoi? o ¿Qué quieres? (Cazotte, 1772/2005), es un enigma que se le plantea al sujeto tan 

aterrador como complaciente y puede llevarlo al filo de la locura.  

En esta historia Álvaro invoca al Diablo en una cripta porque quiere recibir dones y 

saberes infinitos, este le responde ¿che vuoi? para luego otorgarle todo lo que desea. El diablo 

se muestra complaciente y sumiso, luego toma la forma de una mujer hermosa y se inventa 

una historia para hacerse pasar por una sílfide de sabiduría infinita. Al principio el personaje no 

se engaña, pero ella sutilmente va modificando la realidad que el personaje percibe, el saber y 

la fascinación provocada por esta entidad lo va manipulado hasta cambiar de roles, volviéndolo 

un esclavo que responde incondicionalmente a todas sus demandas para mantener su amor. 



​ ​  17 

Podemos interpretar en esta historia una analogía de lo que sucede con este gran Otro 

en relación al sujeto evanescente, como un saber que opera en relación a un sujeto en falta, 

que termina convirtiéndolo en un esclavo en su intento de tapar esta carencia.  

En el segundo piso encontramos en el lugar del código el matema de la pulsión ($◊D): 

un sujeto barrado $ por una relación de afanisis o desaparición frente a la demanda del gran 

Otro, análogo a lo que sucede en la novela de Cazotte. Pero también habíamos dicho que por 

estructura el Otro está incompleto Ⱥ y no hay una garantía de la verdad, una respuesta que lo 

complete, por lo tanto al ¿que me quieres? a nivel del mensaje sólo debería aparecer el 

significante de la falta en el Otro S(Ⱥ).  

Esta pulsión no tiene que ver con una función biológica, porque la sexualidad siempre 

está articulada con el significante, no se puede satisfacer con un objeto. El objeto de la pulsión 

es el objeto a, la falta estructural, pero no se puede atrapar, sólo se puede intentar rodear con 

el significante. Si lo pensamos en relación a los términos Freudianos: en la pulsión oral se hace 

una inversión de la demanda del Otro, y se sustituye al objeto a por el gran Otro, se le come o 

incorpora algo para completarse, pero no hay alimento que pueda satisfacer la pulsión. En la 

anal, tenemos la demanda del Otro, cuando el niño produce o contiene las heces de forma 

ordenada y se lo apremia, entonces goza de seguir las reglas, de satisfacer al Otro.  

Lo que está en juego en la pulsión dice en el S. XVI (Lacan, 1968/2008, p. 79): “Me 

demando lo que tu deseas, lo que te falta” y “Te demando lo que es Yo”, esta dinámica 

pulsional también está esquematizada en el nudo de los toros del S. IX. 

 



​ ​  18 

Figura. 6 

 

1ro Toro del sujeto / 2do Toro sujeto+Otro (Lacan, 1961, p. 319-370) 

El 1ro  de los toros nos sirve de modelo para ubicar dos elementos, primero: el objeto a 

causa del deseo en el agujero central, y segundo: los círculos concéntricos o bobina de la 

demanda sobre su superficie. Esta última se constituye por una repetición metonímica de la 

demanda que órbita en torno al agujero central, aproximándose al centro que contiene el objeto 

a sin nunca alcanzarlo.  

En el 2do esquema en vez de un toro tenemos dos con la misma estructura, son el toro 

del sujeto barrado y del gran Otro. Ambos se encuentran anudados formando la siguiente 

relación: “deseo en el uno, demanda en el otro; demanda de uno, deseo del otro”. (Lacan, 

1961, p. 345).  

Aquí podemos entender topológicamente la imposibilidad del Otro para responder a la 

demanda del sujeto, es decir cuando la bobina del sujeto se inserta y cruza el centro del Otro, 

la pregunta del sujeto ¿qué desea el Otro? se encuentra con un agujero estructural. 

Inversamente, cuando la bobina del Otro o su demanda atraviesa el agujero central del sujeto, 

este último confunde su deseo con la demanda del Otro, como sucede en la pulsión ($◊D). 

Ahora veremos más de cerca la estructura del toro para visualizar los elementos que lo 

constituyen e identificar el lugar del φ falo como mediador del deseo, aquello a lo que apuntan 

las demandas que quieren alcanzar el objeto a.  



​ ​  19 

Figura. 7 

 

Círculo privilegiado del toro (Lacan, 1961, p. 107) 

Otro elemento fundamental de la estructura aparece al hacer un corte transversal del 

toro, en la mitad del “círculo privilegiado” formado por D+d o demanda más el deseo, 

encontramos al significante fálico φ. En los Escritos Lacan toma a Frege para separar al sentido 

o Sinn de la Bedeutung o referencia: el sentido “lucero del alba” tiene como referencia al 

planeta Venus como real (Lacan, 1958/2003, p. 672). Del mismo modo el falo opera como 

referente, o médium entre lo real del deseo y el campo significante del Otro, por eso escribe: 

“designa en su conjunto los efectos del significado”, no puede haber significación del deseo sin 

el falo. Esto podemos leerlo también en el S. IX cuando nos dice: “Yo no conozco el deseo del 

Otro: angustia, pero conozco su instrumento: el falo … lo que se llama, en lenguaje corriente, 

seguir los principios de papá.” y más adelante “el niño demanda el falo y el falo desea” (Lacan, 

1961, p. 417). La metáfora paterna es la función que hace posible esta significación del deseo 

enigmático y angustiante de la Madre o el Otro, se realiza mediante la inscripción del 

significante fálico el cual permite dicha articulación identificatoria en torno al agujero. 

Esto nos lleva a definir el último matema ubicado en el segundo piso del grafo entre las 

cadenas del enunciado y la enunciación, el ($◊a) correspondiente al fantasma cuya función es 

la de soporte del deseo. Recordemos que frente a la pregunta en el segundo piso y a nivel 

inconsciente por el deseo del Otro: ¿qué me quiere? como respuesta del lado del mensaje 



​ ​  20 

encontramos la falta del significante en el Otro S(Ⱥ), pero por debajo a nivel imaginario hay otro 

camino que conecta al deseo d(A) con el fantasma.  

Se compone por en el vínculo del sujeto barrado en el lenguaje $ con el agujero 

estructural objeto a. Esta relación de conjunción-disyunción representada con el losange ◊ o 

punzón: implica las operaciones de alienación al Otro y separación o castración (Lacan, 

1964/2010, p. 218), pero también podemos entenderlo como si fuera el borde del espejo A que 

en el esquema óptico da consistencia a la imagen real para formar una imagen virtual (Lacan, 

1962/2007, p. 85).  

Análogamente el fantasma opera con un marco simbólico que posibilita al sujeto velar la 

falta del Otro de forma imaginaria orientando la construcción de la realidad. También incide 

sobre los efectos de significación en s(A) sobre el primer piso del grafo, en este sentido en el S. 

IX dice: “Por la enucleación del objeto de la castración, el mundo entero se ordena de cierta 

manera que nos da, si puedo decir, la ilusión de ser un mundo” (Lacan, 1961, p. 713).  

Mediante la inscripción de este significante fálico se marca el punto de eversión desde 

donde se genera el fantasma, y este es representable topológicamente por un crosscap (Lacan, 

1961, p. 670).  

Figura. 8 

 

Fantasma-crosscap → ocho interior con a + banda de Möbius $ (Lacan, 1961, p. 184) 

El interés de esta figura es que implica por una parte las propiedades de la banda de 

Möbius que representa al sujeto dividido: creando un efecto aparente de interior y exterior 

mientras que en verdad está constituida por una sola cara significante, tal como sucede con la 



​ ​  21 

oposición consciente e inconsciente, es decir un sujeto que cree tener certeza mientras es 

hablado desde el lugar el Otro. Y por otra implica un tipo de corte llamado ocho interior, en cuyo 

entrecruzamiento se ubica el significante fálico que circunscribe al objeto a causa del deseo y 

habilita la producción de las significaciones que vehiculizan el goce.  

O sea que el crosscap contiene ambas propiedades: funciona como cinta de Möbius $ y 

como ocho interior que enuclea el objeto a, desde el cual se puede proyectar el resto de la 

superficie con una cara continúa pero ambigua por su exterior-interior. Entonces esta figura nos 

sirve para entender la relación del objeto real con la mediación simbólica fálica que permite el 

despliegue de las significaciones imaginarias del deseo en su superficie, por ello representa 

topológicamente la estructura del fantasma. 

Síntoma y fantasma en las estructuras clínicas. 

Primero comencemos por definir al síntoma: dentro de los Escritos específicamente en 

“La dirección de la cura” y también en “La instancia de la letra en el inconsciente” Lacan 

describe que a partir de Freud los síntomas ya no son un signo médico asociado a la 

enfermedad sino que tienen un sentido inconsciente al igual que los chistes, actos fallidos, 

lapsus y sueños (Lacan, 1957-1958/2003). Son significantes que remiten a otros que están 

reprimidos y se producen vía la sustitución metafórica, esto implica que como describe Miller 

sean patológicos o no, son opacos para el sujeto y su función al igual que la del fantasma es 

velar la falta (Miller, 2018). Por articularse con el lenguaje de esta manera, como un saber 

inconsciente cristalizado que se repite, constituyen una forma de goce excesivo que como 

analistas debemos leer en los significantes que trae el sujeto para hacer un corte vía la 

interpretación habilitando el deseo. 

Como podemos ver en el grafo completo sobre el primer piso en el lugar del mensaje se 

sitúa el significado del Otro s(A), aquí es donde aparece el síntoma no solamente determinado 



​ ​  22 

por el Otro A sino también por el fantasma que orienta los efectos de significación en relación al 

deseo del Otro Ⱥ. Es decir que hay una relación entre la producción del síntoma y el fantasma 

cuyo funcionamiento es distinto en las estructuras clínicas: Neurosis, Perversión y Psicosis, 

esto podemos leerlo en el S. VI: “Cuando es posible captarlo en una estructura suficientemente 

completa, el fantasma de alguna manera puede servir de placa giratoria para las diversas 

estructuras nosológicas”, por este motivo es fundamental comprender la lógica que opera en 

cada uno de ellos (Lacan, 1958/2015, p. 469). 

El fantasma neurótico se caracteriza por sustituir la falta, el deseo enigmático, por la 

demanda del Otro, es decir que al matema ($◊a) lo transforma en ($◊D), tapando ese objeto a 

con la demanda (Lacan, 1960/2003, p. 803). En el S. IX dice: “...lo que el neurótico apunta 

como objeto, es la demanda del Otro; lo que el neurótico demanda, cuando *trata de* 

aprehender a, el inaprehensible objeto de su deseo, es a, el objeto del Otro” (Lacan, 1961, p. 

597). Y un poco más adelante dice que el neurótico trata de sustituir la a por una 

imaginarización i(a), en otros términos es intentar ser el φ falo imaginario del Otro o tenerlo, 

cuestión imposible de solventar ya que la relación sexual no existe, solo hay -φ por ser 

hablantes $.  

Recordemos que el φ no remite al organo masculino, va mas alla del sexo biologico, en 

este contexto la palabra φαλλός tiene relacion con inflarse y con el brillo φαίνω. En la medida 

que el fantasma obtura la falta tenemos operando al +φ, momento en que el sujeto se 

encuentra de forma inconsciente más alienado al Otro, tapando el deseo con la demanda. En el 

Seminario VI se refiere a esto como la coartada neurótica: defensa frente al deseo, que 

consiste en el aplastamiento de éste vía la demanda, siendo el mecanismo por el cual se 

forman los síntomas neuróticos en sus tres vertientes: Fobia, Histeria y Obsesión (Lacan, 

1958/2015, p. 480). 



​ ​  23 

La primera de las soluciones neuróticas por su simplicidad es la Fobia, al igual que en 

todas las neurosis más allá de lo que puede cubrir el fantasma siempre está presente la 

amenaza de perder el falo, es decir que la presencia del -φ o la falta estructural como factor 

común. El mecanismo fóbico es metafórico, consiste en poner un significante frente a la 

inminencia de la falta, pasa de no saber que x soy para ese Otro a el significante de la fobia, 

por ello se trata de un deseo prevenido. Lacan nos dice en el S. XVI: “la verdadera función de 

la fobia, que es sustituir el objeto de la angustia por un significante que atemoriza, porque 

respecto del enigma de la angustia la relación señalada como peligrosa resulta tranquilizadora” 

(Lacan, 1968/2008, p. 280). Hay muchos ejemplos en la obra pero el patrón es similar: luego de 

que se presenta la posibilidad de que falte el otro, el rechazo o el abandono de ciertos 

cuidados, primero el sujeto se angustia frente a la pregunta inconsciente ¿que me quiere el 

Otro? y luego se produce el síntoma fóbico como miedo a algo particular del entorno, como un 

significante velado que se articula con el discurso del inconsciente (Lacan, 1956/2008, p. 75).  

La Histeria se caracteriza por el deseo insatisfecho, en el S. VI la describe así: “Su goce 

es impedir el deseo. Ésa es una de las funciones fundamentales del sujeto histérico en las 

situaciones que trama: impedir que el deseo se cumpla para quedar, ella misma, como lo que 

está en juego” (Lacan, 1958/2015, p. 475). En otras palabras es provocar el deseo del Otro 

para defenderse de la falta, de este modo encontraría en él la respuesta de lo que es como 

sujeto con la condición de que el Otro fuera un amo ideal A, pero como no lo es Ⱥ entonces hay 

insatisfacción. En el S. XVII dice: “Quiere que el otro sea un amo, que sepa muchas cosas, 

pero que no sepa las suficientes como para no creerse que ella es el premio supremo por todo 

su saber. Quiere un amo sobre el que pueda reinar” (Lacan, 1969/2008, p. 137). 

Estructuralmente no se puede colmar la falta de ninguno de los dos, pero el sujeto histérico 

insiste en esta búsqueda y mientras que el Otro permanezca deseante ella se sostiene como 



​ ​  24 

su objeto obteniendo cierta consistencia en su ser. En relación a sus síntomas psicosomáticos 

desde Freud se les atribuye un sentido inconsciente, análogamente al fóbico estos son una 

inscripción significante en el cuerpo, tienen un sentido metafórico que permanece oculto para el 

sujeto hasta que el análisis permite descifrarlo con la finalidad de eliminar ese exceso de goce 

(Lacan, 1953/2003, p. 249). 

Por último en el Obsesivo el deseo se presenta como imposible, lo posterga para 

mantenerlo a distancia ya que cuando se acerca demasiado lo invade la angustia. Su 

mecanismo implica la oblatividad: entregarse como un religioso a las demandas del Otro, sigue 

todas sus órdenes y mantiene rituales con el fin de aplastar su propio deseo, pero cuando no lo 

hace sufre inevitablemente (Lacan, 1962/2007, p. 302). Muchas veces ni siquiera son 

conscientes de que tienen un síntoma por eso es importante escucharlos durante el análisis y 

que entren en contacto con lo que los causa, o sea cierta relación con el objeto a. Cuando 

busca completar al Otro a través de la demanda es porque éste es el soporte del Yo ideal, en la 

medida en que cree en ese Otro “Todopoderoso” entonces tiene un garante de las coordenadas 

a seguir para cubrir la falta, pero sabemos que esto es imposible, no se puede hacer s(A) con 

s(Ⱥ), de ahí surge el síntoma (Lacan, 1962/2007, p. 331). 

Figura. 9 

 

Fantasma Perverso / Fantasma Neurotico (Lacan, 1962/2007, p. 59) 

Ahora pasamos al fantasma del Perverso el cual funciona al inverso que el Neurótico: 

mientras el último tiene una relación especial con el objeto a del otro lado del espejo que le 

permite funcionar como “un a postizo (...), lo utiliza como cebo” (Lacan, 1962/2007, p. 59), es 



​ ​  25 

decir que puede servirse de él para formular la duda neurótica ¿qué me desea el Otro?; en el 

perverso esto no sucede: él sabe, directamente releva al Otro y se hace instrumento de su 

goce (Lacan, 1962/2003, p. 752). Tanto el neurótico como el perverso tienen que enfrentarse al 

deseo del Otro, pero lo hacen de diferente manera: el perverso ocupa el lugar del objeto a que 

causa la división, y esta es la forma de tapar la falta con su fantasma. En este sentido Lacan 

dice que el perverso es un “auxiliar de Dios” capturado imaginariamente en el φ de este Dios 

gozador. 

En la vertiente Sádica el agente toma la voz del Otro y divide al partenaire mediante la 

imposición de sus órdenes hasta llevarlo al punto más extremo de la angustia, un ejemplo 

extremo es lo que vemos en los casos de asesinos seriales que se caracterizan por torturar a 

sus víctimas antes de matarlas (Lacan, 1968/2008, p. 235). Esto se explicita en el S. X “lo que 

busca es hacerse aparecer a sí mismo como puro objeto, fetiche negro. A eso se resume, en 

último término, la manifestación del deseo sádico, en tanto que aquel que es su agente se 

dirige a una realización” (Lacan, 1962/2007, p. 118), esto quiere decir que en el fondo el 

perverso hace la escena para un Otro, por eso no deja de estar dividido por el lenguaje y su 

fantasma realiza con esta la renegacion o desmentida de la falta estructural S(A). 

 El Masoquista también se ubica como objeto a, pero a diferencia del Sádico él mismo 

se pone en el lugar de la víctima, en el S. XVI lo describe así: “organiza todo de manera de ya 

no tener la palabra ... Lo esencial de la cosa es que el masoquista haga de la voz del Otro, por 

sí solo, eso que va a garantizar respondiendo como un perro” (Lacan, 1968/2008, p. 234). Este 

modo de ofrecerse al goce del Otro implica acatar todas sus órdenes, lo completa, se ofrece 

como objeto, y también mediante su degradación provoca la angustia del Otro (Lacan, 

1962/2007, p. 178). 



​ ​  26 

Por último, dentro de las perversiones tenemos al Voyeur y al Exhibicionista, el primero 

de ellos se reduce a una hendidura por donde ve a un partenaire inadvertido en pleno acto 

impúdico, y mientras lo mira existe la posibilidad de que el otro podría descubrirlo. En este 

sentido es más radical el exhibicionista quien abiertamente se muestra en público y hace surgir 

la mirada ofreciéndose como objeto del goce del Otro (Lacan, 1958/2015, p. 466). 

El fantasma que nos falta nombrar es el de las Psicosis: en el momento del brote del 

sujeto psicótico hay falla en la llamada al significante del Nombre-del-Padre que determina las 

coordenadas simbólicas del deseo enigmático de la madre (Lacan, 1958/2003, p. 556). En el 

momento en que este significante no responde el sujeto queda sumido en la perplejidad, ya no 

puede sostenerse como deseo del Otro y elabora un síntoma delirante como suplencia 

imaginaria de esta falta de significación del deseo. Al principio se caracteriza por irrupciones de 

significantes desencadenados, fenómenos de despersonalización, el enigma, donde el objeto a 

se presentifica en diferentes objetos como la voz del Otro cuyos mensajes pueden estar 

cortados y carentes de significación. Pero luego con el tiempo pueden ir transformándose y 

adquiriendo coherencia formando una trama delirante. No podemos pensar que no exista el falo 

como imaginario porque la suplencia delirante que se produce luego de la construcción 

responde a darle una identidad enajenante al sujeto, es justamente la certeza del deseo del 

Otro absoluto lo que aparece en esta suplencia que lo aliena, y hay una correlación entre el 

“goce narcisista y la identificación al ideal” (Lacan, 1958/2003, p. 547). En este sentido Miller 

destaca que no se puede hablar de fantasma en la irrupción del brote, pero si luego de la 

suplencia delirante (Miller, 2018, p. 40). Otro aspecto diferencial en la clínica es que para el 

psicótico el síntoma no aparece como una opacidad sino como algo transparente que viene 

desde el Otro, hay un predominio de los mecanismos proyectivos en la relación imaginaria 

(Miller, 2018, p. 266). Lacan remarca que habría que reformular el grafo para poder articular lo 



​ ​  27 

que sucede en las psicosis, posteriormente en sus últimos seminarios lo abordará con la 

topología de los nudos y el concepto de sinthome. 

Sobre la clínica y la dirección de la cura. 

Para terminar integraremos las ideas que veníamos desarrollando para entender cómo 

opera la clínica lacaniana: En primer lugar trabajamos con un sujeto barrado por la entrada del 

lenguaje, no como un sujeto de la certeza que pueda sostenerse por sí mismo, sino como uno 

hablado desde el Otro, manejando la hipótesis del inconsciente estructurado como un lenguaje. 

En Función y Campo de la Palabra lo define: “El inconsciente es ese capítulo de mi historia que 

está marcado por un blanco u ocupado por un embuste: es el capítulo censurado. Pero la 

verdad puede volverse a encontrar; lo más a menudo ya está escrita en otra parte” (Lacan, 

1953/2003, p. 223).  

Podemos entender al sujeto como homológico a la banda de Möbius, constituida por 

una cara significante mientras tiene en efecto dos lados aparentes: si posicionamos al sujeto de 

un lado del otro hay un Otro que lo determina. De este modo el inconsciente opera como un 

saber sin sujeto que se caracteriza por la repetición de un rasgo que implica cierta forma de 

goce displacentero (Lacan, 1969/2008, p. 82). Esta es la hipótesis que nos va a permitir la cura 

de los síntomas, porque en ellos hay una verdad que habla más allá del discurso concreto y 

que debe ser liberada en el dispositivo mediante la interpretación (Lacan, 1953/2003, p. 258).  

En este sentido el análisis puede ser definido como el proceso dialéctico en el cual un 

analista dirige la cura llevando al analizante al encuentro con su verdad, pero no lo hace desde 

la posición del saber absoluto o re-educándolo, sino desde el no-saber: como objeto a (Lacan, 

1958/2003, p. 566). Esto es trabajado desde el S. I: “En otros términos, la posición del analista 

debe ser la de una ignorantia docta, que no quiere decir sabia, sino formal y que puede ser 



​ ​  28 

formadora para el sujeto” (Lacan, 1953/2001, p. 104), ese no-saber es el implicado en la 

“ignorantia” y es “docta” porque la función del analista es definida por el marco teórico.  

Esta posición puede parecer paradójica pero es coherente con lo que se articuló en este 

trabajo, nos serviremos de dos de los cuatro discursos del S. XVII para explicarlo. 

Figura. 10 

 

Discursos: Amo / Analista y Lugares (Lacan, 1969/2008, p. 73-182). 

Estos discursos se componen en un orden formado por cuatro letras: S1, S2, $ y el 

objeto a, las cuales pueden ir rotando sobre cuatro lugares (agente, trabajo, verdad y 

producción) generando cuatro discursos posibles.  

Comencemos por explicar el discurso del amo vinculado al sujeto cartesiano o de la 

certeza: en la primera fila podemos leer la definición “un significante es lo que representa aI 

sujeto para otro significante” (Lacan, 1960/2003, p. 799), es lo mismo que decir un S1 

representa un $ para un S2, o que el sujeto surge como efecto de la articulación de dos 

significantes. ¿Qué son estos significantes? El S2 representa a la batería significante, es el 

significante del saber. Y el S1 es el trazo unario, significante que sirve de soporte de la 

identificación (Lacan, 1964/2010, p. 264) y que dentro del discurso del amo funciona como falo 

Φ: S. XXII “el sentido-blanco por el cual el cuerpo hace semblante, semblante por el que se 

funda todo discurso, en primera fila el discurso del amo que del falo hace significante índice 1” 

(Lacan, 1974, p. 126). Seguimos por debajo del S1, en el lugar de la verdad está el sujeto $ 

como una “verdad que se oculta” o sobreimpresa, es el síntoma que sin un analista no puede 



​ ​  29 

desplegarse, y mientras el sujeto esté identificado a este semblante hay un saber que está 

operando como absoluto enmascarando su división (Lacan, 1969/2008, p. 83). Finalmente, en 

el lugar de la producción está el objeto a representando lo que no puede ser capturado en la 

repetición de la demanda, es el resto de goce displacentero que nos genera estar insertados en 

el lenguaje, es la falta estructural que nunca se puede colmar (Lacan, 1969/2008, p. 70). 

Por otro lado, el discurso del analista es el reverso del discurso del amo: en el lugar del 

agente tenemos al objeto a que encarna el analista como causa del deseo, esto quiere decir 

que no responde a la demanda de ser un Otro para el analizante, no es un amo que le de su 

sabiduría para colmar su falta (Lacan, 1958/2003, p. 566). Es decir, cuando el analizante llega 

al análisis buscando la respuesta a sus problemas puede llegar a creer que el analista sabe 

algo, entonces se produce el amor de transferencia imaginaria que por supuesto es importante 

para alojar al paciente. Pero esta no es la vía por la que realiza su función, él no participa de 

las pasiones del ser (amor, odio, ignorancia) sino desde la carencia de ser y su función es 

interpretar sobre los significantes que trae el paciente, o sea que opera con la transferencia 

simbólica.  

Por debajo en el lugar de la verdad está el saber del análisis S2, un saber en falta 

porque una verdad sólo puede ser dicha a medias y no hay un saber completo, “siempre debe 

ser puesto en tela de juicio” (Lacan, 1971/2012, p. 77). Desde esta posición se invita al 

analizante a desplegar libremente su discurso, porque como sujeto dividido $ inevitablemente 

aparecerá su verdad entredicha si el analista la puede escuchar, por eso Lacan nos dice él $ es 

el inconsciente: “saber que resulta del tropiezo, de la acción fallida, del sueño, del trabajo del 

analizante (…) Esto es el inconsciente” (Lacan, 1971/2012, p. 77). Por debajo del $ en el lugar 

de la producción está la interpretación del analista y es un S1 que debe aportar para que el 

analizante descifre el síntoma, “Para el psicoanalista, el contenido latente está del otro lado, en 



​ ​  30 

S1. Es la interpretación que va a hacer, en tanto es, no ese saber que descubrimos en el 

sujeto, sino lo que se añade para darle un sentido” (Lacan, 1969/2008, p. 119). 

Si comparamos los dos discursos podemos ver que uno es el reverso del otro ya que las 

líneas superior e inferior se invierten. Lo que antes estaba oculto en el discurso del amo como 

fantasma ($ ◊ a) queda al descubierto en el discurso del analista, revelando de qué forma en 

particular el sujeto se relaciona con la falta, la cual puede ser sintomática. Y también se 

produce una interrupción de la implicación S1→S2, una separación del significante amo. 

Figura. 11 

 

Esquema de la división (Lacan, 1962/2007, p. 189) 

Cuando decimos que el fantasma neurótico cambia el objeto a por la demanda del Otro 

es porque hay un saber que trata de obturar la falta. Si consideramos que el saber es medio de 

goce y el saber absoluto no existe, cuando el neurótico apela a la demanda está intentando 

hacer del Ⱥ un A y puede terminar produciendo un exceso de goce que va hacia el síntoma.  

En el esquema de la división del Seminario X ubica en el primer nivel mítico e 

inalcanzable un sujeto S completo efecto de la articulación S1 → S2  donde hay un saber 

velando la falta. Un sujeto siendo el falo φ del Otro o en otras palabras lo que vimos en el 

discurso del amo cuando el S1 enmascaraba al $ por debajo de él. El problema es que esta 

relación con el saber a la que puede aspirar el fantasma patológico, es alienante, repetitiva y 

produce el objeto a como resto de goce displacentero. Citamos a otros analistas para comparar 

lo que estamos articulando aquí.  



​ ​  31 

Dice Miller sobre el fantasma y el síntoma: 

La obturación de esta hiancia realiza el fantasma como significación absoluta. Esta 

obturación también es la que fracasa en realizar el síntoma. Precisamente, el síntoma 

da testimonio de ese fracaso. El sujeto con el síntoma está en la búsqueda de la 

significación –no lo está con el fantasma–. En este sentido, un análisis –así es como 

Lacan introduce el pase– es una elección en relación con esta solución. Para decirlo 

positivamente: una elección en relación con a que se formula o no se formula, pero 

que está presente como un yo quiero saber qué es mi deseo. (Miller, 2018, p. 183) 

Cuando el fantasma no cubre la falta o vacila se produce el encuentro con el objeto a 

causa de la angustia, porque al no estar imaginarizado en el fantasma el sujeto ya no sabe que 

es para el deseo del Otro. Esto causa todo tipo de fenómenos patológicos, es una ruptura en la 

imagen del Yo. A partir de ese punto muchas veces se produce el síntoma, pero en casos 

extremos puede llevar a un pasaje al acto. 

La interpretación del analista apunta a destituir esta posición del S1 en el lugar del amo, 

que ordena al sujeto del inconsciente a repetir una relación patológica con el saber. El analista 

le aporta un significante que haga un corte con el saber que lo está gozando. El nuevo S1 que 

produce el análisis apunta a un vínculo no absoluto con el saber S2. Cuando se produce la 

operación de separación el Otro queda barrado Ⱥ y luego el sujeto $ aparece en posición 

deseante.  

La interpretación es la que permite significar el deseo como metonimia, produce el 

desplazamiento de lo que antes estaba fijado como síntoma o metáfora del agujero. A esto se 

refiere cuando dice que no hay relación sexual: es imposible ser el φ porque lo que hay en el 

encuentro el Otro es -φ. No hay una verdad última, lo que se puede descifrar es la causa del 

síntoma, y el atravesamiento del fantasma implica la restitución de la dimensión de la falta. 



​ ​  32 

En términos de Lacan en el S. XIX es esto:  

La diferencia es que el psicoanalista, por su posición, reproduce la neurosis, mientras 

que el padre traumático la produce inocentemente. Se trata de reproducir este 

significante a partir de lo que fue su florecimiento. Constituir un modelo de la neurosis 

es, en suma, la operación del discurso analítico. ¿Por qué? En la medida en que le 

quita la dosis de goce ... La introducción del modelo es lo que acaba con esta 

repetición vana. Una repetición acabada lo disuelve, por ser una repetición 

simplificada. (Lacan, 1971/2012, p. 150) 

 



​ ​  33 

Conclusión 

Pudimos recorrer una parte de la obra de Lacan mediante una lectura transversal en la 

que sin duda quedaron aspectos a profundizar, explorar, rectificar y dialogar. Pero se cumplió el 

objetivo de presentar la lógica que el autor escribió a partir de la obra de Freud y los 

post-freudianos. Muchas veces yendo en contra y otras tantas a favor pero siempre tomando 

aquello que le servía. Su tono irónico y hasta sarcástico no hacen más que abrir los ojos a 

aquellos que creen tener la verdad, no solo demostrado por su sentido del humor sino por una 

crítica comprometida con la ética. Realizó una reformulación profunda del cuerpo teórico del 

psicoanálisis tratando de convertirlo en una ciencia conjetural, con una coherencia teórica que 

pueda reorientar la confusión conceptual que denunció en el escrito variantes de cura-tipo.  

Su teoría modifica la clínica de forma significativa pero lamentablemente no pude 

encontrar estudios sobre su efectividad, los hay de las terapias psicodinámicas que indican una 

efectividad similar a las de las TCC (Leichsenring et al., 2008). Aunque desde el punto de vista 

de Lacan no se debería medir la cura solamente por los efectos somáticos, ya que el análisis 

va más allá de eso, igualmente podría ser conveniente tenerlos en el ámbito académico.  

Finalmente citaré a quien me acompañó leyendo estos años Marcelo Augusto Pérez: 

Saben que el Analista los ha descubierto en ese engaño narcísico al que pretenden 

llevarlos y que no cede al deseo de analizar; y saben –además- que se han 

encontrado con la caída de su imagen y con “la roca viva” de la Castración hasta la 

que Freud llegó y Lacan postuló continuar. Y que a partir de ahora quedan sólo dos 

caminos: volver vencido a la casita de sus viejos o persistir a pesar de las tormentas 

para incursionar –por fin– en la travesía del Fantasma que ha quedado al descubierto 

atravesando así el río que Virgilio y sus Infiernos nos han regalado. (Pérez, 2018, párr. 

16). 



​ ​  34 

Referencias 

Bansal N, Hudda M, Payne RA, Smith DJ, Kessler D, Wiles N. (2022). Antidepressant use and 

risk of adverse outcomes: population-based cohort study. 

https://www.cambridge.org/core/journals/bjpsych-open/article/antidepressant-use-and-ris

k-of-adverse-outcomes-populationbased-cohort-study/6AAA6943E55F8B08DD9E25155

E72931F 

Benveniste, E. (1997). Problemas de lingüística general I. México: Siglo XXI Editores 

Cazotte, J. (2005). El diablo enamorado. Madrid: Siruela  

Eidelsztein, A. (2010). Modelos, esquemas y grafos en la enseñanza de Lacan. Buenos Aires: 

Letra Viva 

Ho B, Andreasen NC, Ziebell S, Pierson R, Magnotta V. (2011). Long-term Antipsychotic 

Treatment and Brain Volumes: A Longitudinal Study of First-Episode Schizophrenia. 

https://jamanetwork.com/journals/jamapsychiatry/fullarticle/211084 

Lacan, J. (2001). El seminario. Libro 1: Los Escritos Técnicos de Freud. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 4: La Relación de Objeto. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2010). El seminario. Libro 5: Las Formaciones Del Inconsciente. Buenos Aires: 

Paidós 

Lacan, J. (2015). El seminario. Libro 6: El deseo y su interpretación. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 8: La transferencia. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (1961). Seminario 9: La identificación [Versión Rodríguez Ponte, edición inédita]. 

https://e-diccionesjustine-elp.net/wp-content/uploads/2019/10/La_identificacion.pdf 

Lacan, J. (1961). L’identification [Versión Staferla, edición inédita]. 

http://staferla.free.fr/S9/S9.htm 

Lacan, J. (2007). El seminario. Libro 10: La angustia. Buenos Aires: Paidós 



​ ​  35 

Lacan, J. (2010). El seminario. Libro 11: Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis. 

Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 16: De un Otro al otro. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2008). El seminario. Libro 17: El Reverso del Psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (2012). El seminario. Libro 19: ...O Peor. Buenos Aires: Paidós 

Lacan, J. (1974). Seminario 22: R.S.I. [Versión Rodríguez Ponte, edición inédita]. 

https://e-diccionesjustine-elp.net/wp-content/uploads/2019/10/RSI.pdf 

Lacan, J. (2003). Escritos. México: Siglo XXI Editores 

Leichsenring, F., & Rabung, S. (2008). Effectiveness of long-term psychodynamic 

psychotherapy: a meta-analysis. https://doi.org/10.1001/jama.300.13.1551 

Miller, J. (2011). Sutilezas analíticas. Buenos Aires: Paidós 

Miller, J. (2018). Del síntoma al fantasma y retorno. Buenos Aires: Paidós 

Pérez, M. (2018). Amor de Transferencia y Deseo de Analista. 

https://psicocorreo.blogspot.com/2018/04/amor-de-transferencia-y-deseo-de.html 

Zetsen SPG, Schellekens AFA, Paling EP, Kan CC, Kessels RPC. (2022). Cognitive Functioning 

in Long-Term Benzodiazepine Users. https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/36041417/ 


