"

UNIVERSIDAD Facultad de
DE LAREPUBLICA
URUGUAY Psicologia

UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA FACULTAD DE PSICOLOGIA

TRABAJO FINAL DE GRADO

¢ PUEDE EL AMOR MATERNO NO DEVORAR?

Gabriela Aguerre

Cl: 4062479-9

Tutor: Grado 3- Dr. Jorge Bafico.

Docente revisor: Grado 3- Mag. Luis Goncalves.



Indice

(= To [Tor= L (o] £ - U P 3

AGradeCIMIENIOS. ... e 4
RS UM BN, .. e 7
0T [ o o o o PP 8

Capitulo 1
1.1. El vinculo madre-hijo: Perspectiva historica, psicoanalitica y poética............ 10
1.2. Perspectiva historica del complejo de Edipo...........cocoviiiiiiiiiiiiiiiiieenee. 16

- Mitologia Griega: Edipo Rey (So6focles)

1.3. Complejo de Edipo en la teoria freudiana ..............cooiiiiiiiiiiiiic i 18
1.4. El Complejo de Edipo desde la perspectiva de Jacques Lacan..................... 23
1.5, EIESrago MaternO. ... .cuiiiiiie ittt aaas 31
1.6. Freud, Lacan y la noCiON de €Strago..........cceiviiiiiiiiiii i 32
1.7. Aportes de autores CONtEMPOIANEOS. ... ..cu.u et et e e e eeaeaeeenas 34
1.8. El Edipo y los vinculos contemporaneos desde una perspectiva mas actual...... 35

Capitulo 2

2.1. Presentacion del caso: “EL PESO DE LA MATERNIDAD” .......cooiiieiiiiiiiea. .. 39
2.2. Articulacion teorico-clinico: CasO MINEIVA. .......oue e 41
2.3. La parentalidad y las nuevas configuraciones familiars..................c.cooevinnnn. 43

Capitulo 3
COoNSIAEraCIONES fINAIES. ...t e 46

Referencias Bibliograficas. ...... ..o 48



Dedicado a:

Mis hijos, Matias y Joaquin por ser mi fuerza y mi vuelo, por
recordarme que rendirse nunca es destino cuando el amor impulsa el

camino.

A Sergio, mi amor, mi pilar y mi calma, por su amor que me

sostiene en cada paso, incluso en el silencio.



AGRADECIMIENTOS

Este trabajo no hubiera sido posible sin el acompafiamiento, la paciencia y la generosidad de
guienes caminaron conmigo durante todo este proceso. Llegar hasta aqui fue un recorrido lleno
de aprendizajes, noches largas, dudas, emociones y certezas. No hay logro que sea solo
individual; cada paso fue acompafiado por miradas, palabras y presencias que me sostuvieron
cuando las fuerzas flaqueaban.

A Sergio, el amor de mi vida, por acompafiarme en cada paso de este camino, por su

presencia, su amor y por recordarme siempre el sentido de lo esencial. Por estar siempre, por
sostenerme incluso en los dias en que yo misma dudaba. Por impulsarme a ir a la facultad
cuando el cansancio me vencia, por darme aliento cuando pensaba que no podia mas. Gracias
por cada almuerzo y cada cena, por cada té que llegaba silencioso mientras estudiaba, por
acompafiarme en cada jornada y cada madrugada. Por esperarme, por llevarme y buscarme sin
importar la hora ni la lluvia, por compartir conmigo este camino con amor y paciencia.

Por su ternura, esa que se manifestaba en los pequefios gestos: en una mirada, en un silencio
complice, en una taza de té o en un simple “Te va a ir bien”. Por estar, sin decir demasiado, pero

haciendo sentir todo. Este logro también es tuyo.

A mis hijos, Matias y Joaquin, el motor més profundo de todos mis esfuerzos. Ustedes

son mi razon y mi horizonte. Deseo que se sientan orgullosos de mi, que comprendan que los
suefios se alcanzan con perseverancia, con pasion y con entrega. Que en el camino siempre
habra tropiezos, pero que cada caida ensefia, y que rendirse no es una opcién cuando algo
realmente importa. Que vean en este logro la prueba de que todo es posible cuando uno cree y
sigue, aun en medio de la incertidumbre. Deseo que algun dia, al mirar atras, se sientan
orgullosos de su madre y comprendan que los suefios se construyen con esfuerzo, perseverancia

y amor, en los errores y en los aciertos como madre esto también es por ustedes.

A mi familia, mi hermana, que siempre esta, con su forma franca de decir lo que piensay su
carifio que se deja ver entre gestos y silencios. A mis sobrinas, por su frescura y por recordarme
la alegria de lo simple. A mi madre que supo estar a su manera y a mi hermano. Que a pesar de
no estar cerca igual esta. Y a esa otra familia que también es mia: René, Verédnica, por estar,
preocupadas y siempre alegrandose y festejando mis logros y Victoria que ahora esta lejos pero
igual siempre estd. Gracias a las tres por estar siempre, por creer en mi, por acompafiar cada

paso con afecto sincero que me sostuvo mas de lo que imaginan.



A mis amigas, esas presencias que dan sentido a tantos dias.

A Laura, que comenz6 siendo compafiera de facultad y terminé siendo una gran amiga,
incondicional y sincera. Gracias por tu escucha infinita, por decirme las cosas con franqueza,
por tus rezongos cuando eran necesarios, por acompafiarme en cada pequefio logro y celebrar
conmigo cada paso. Gracias por estar siempre, en todo momento.

A Fiorella, por compartir conmigo la pasion por el psicoanalisis, por escucharme siempre y
estar, con esa calidez que atraviesa cualquier distancia.

A Antonella, Virginia y Julieta, grandes amigas de la vida, que, aunque pasen los afios o el
tiempo sin vernos, sé que siempre estan. Porque en las alegrias y en las tristezas, en los silencios

y en los encuentros, siempre hay un lazo que nos vuelve a reunir.

A mis compafieras de trabajo, Melany, Micelena, Ailén y Fernanda, que me escucharon

durante horas hablar de la facultad, del psicoanalisis y de tantas cosas del dia a dia. Gracias por
compartir alegrias y tristezas, por la sinceridad de cada conversacién, por su humanidad y por el
carifio que se siente en los pequefios gestos. Cada una, con su estilo y su forma de ser, aporté

algo unico a este camino, y de todas aprendi algo que me acompafara siempre.

A mis docentes de la Practica Integral y de la Practica de Graduacion en la Clinica
Psicoanalitica de la Unidn, Octavio Carrasco y Marcelo Gambini, por su guia y por abrir
caminos de pensamiento que4 ampliaron mis horizontes, que me transmitieron la pasion por el
psicoandlisis y la importancia de sostener la pregunta como motor del saber. Por su
acompafiamiento, su escucha y por haberme transmitido la pasién por la clinica desde un lugar
profundamente humano. Gracias por guiarme en los primeros pasos dentro del campo

profesional, por su calidez y por su compromiso en la formacion.

A mis compafieros/as de la Practica Integral, quienes formaron parte de mi primera
experiencia en la practica preprofesional. Cada encuentro, cada caso compartido y cada
conversacion fueron aprendizajes que dejaron huella.

Un agradecimiento especial a Leonardo y Camila, con quienes comparti una

experiencia inolvidable: nuestro viaje a Chile, a la Universidad Diego Portales, en mi primera
pasantia. Fue también mi primer viaje en avion y mi primer encuentro con la nieve. Diez dias
compartiendo caminos, risas, recorridos y aprendizajes que quedaran guardados en mi memoria

como un capitulo lleno de descubrimientos y afectos.

A mis compafieros/as de la Practica de Graduacion, por el compafierismo, el

apoyo y la complicidad de ese tramo final tan intenso. Y especialmente a mis compafieros de



dupla, Leonardo y Belén, por el trabajo compartido, la paciencia, el didlogo y el respeto mutuo.
Gracias por ser parte de una experiencia que no solo me formé como profesional, sino que

también me permitié descubrir el valor del trabajo en equipo y la escucha compartida.

A Jorge Bafico, mi tutor y docente referente, por su generosidad, por su tiempo y por

soportar mis insistencias, mis mensajes y mis preguntas interminables. Su pasion por el
psicoandlisis lacaniano fue, sin duda, una llama que encendio la mia. Escucharlo hablar de
Lacan con tanto fervor desperté en mi la misma fascinacion, el deseo de seguir indagando, de

seguir pensando y de sostener el amor por el saber.

A Luis Gongalves, mi revisor, por aceptar el desafio y acompafiar con respeto y

compromiso este proceso tan significativo.

A Alejandro de Cristofano, por su humanidad, por su escucha siempre atenta, por sus

palabras de aliento en los momentos de frustracion y por compartir también mis pequefias

alegrias. Por estar presente, con empatia y calidez, cuando mas lo necesitaba.

A todos los que fueron parte de este trayecto, a los que me acompafiaron de cerca o en silencio,
gracias. Este trabajo no es solo el cierre de una carrera: es la sintesis de un recorrido lleno de

vinculos, afectos y aprendizajes que me transformaron profundamente.

- “No se llega solo. Siempre hay manos, voces y miradas que nos

sostienen mientras aprendemos a volar” -Anénimo.



Resumen

El presente trabajo final de grado aborda el vinculo madre-hijo y el estrago materno
desde una perspectiva psicoanalitica, tomando como eje la articulacion entre los
desarrollos freudianos, lacanianos y los aportes contemporaneos de autores como
Brodsky, Soler, Miller, Laurent, Tendlarz y De Cristofano. Se parte de un recorrido
historico sobre la evolucion del lazo materno desde el siglo XVIII hasta la actualidad,
donde se observa una transformaciéon de la maternidad desde lo divino y sagrado hacia

su problematizacion como construccion simbdlica y subjetiva.

En el plano tedrico, se profundiza en el complejo de Edipo como estructura fundante de
la subjetividad y en la funcién paterna como mediadora del deseo materno. Desde
Lacan, se introduce el concepto de estrago materno como el efecto devastador del goce

sin limite que puede surgir en la relacion madre-hijo cuando falta la mediacion simbdlica.

El trabajo se ilustra con el caso clinico de Minerva, una joven madre cuya historia
evidencia la transmision transgeneracional del goce materno y la declinacion de la
funcién paterna. A través de su proceso analitico, se observa la posibilidad de una salida

del circuito del estrago mediante la construccion de un deseo propio.

En suma, este trabajo final demuestra que el psicoanalisis permite leer las nuevas
configuraciones familiares y los impasses de la maternidad contemporanea, destacando
gue la funciéon materna implica no completud, sino invencién y transmision de la falta

como via de subjetivacion.

“El deseo de la madre no es algo que pueda soportarse sin un velo. Ese velo es el falo, significante

del deseo de la madre” -Jaques Lacan 1956/57-



Introduccion

La maternidad ha ocupado, a lo largo de la historia, un lugar de privilegio en las
representaciones culturales, religiosas y cientificas. Desde las antiguas figuras divinas
gue simbolizaban la fertilidad y el origen de la vida, hasta las configuraciones actuales
de las familias contemporaneas, el vinculo entre madre e hijo se mantiene como una de
las relaciones mas significativas y enigmaticas de la existencia humana. Sin embargo,
mas alla de su aparente naturalidad, dicho lazo encierra una complejidad psiquica que

el psicoanalisis ha sabido revelar.

Este trabajo parte de la hip6tesis de que el vinculo madre-hijo no puede reducirse ni a
la biologia ni a las normas sociales, sino que constituye una estructura de deseo,
atravesada por la falta, el lenguaje y el goce. Desde los aportes de Sigmund Freud hasta
las reformulaciones de Jacques Lacan y los desarrollos contemporaneos de autores
como Miller, Laurent, Soler, Brodsky, Tendlarz, Bafico y De Cristofano, la maternidad es
pensada como un lugar donde se juega la constitucién subjetiva tanto del hijo como de

la madre misma.

El psicoanalisis muestra que la madre, lejos de ser un mero sostén vital, es el primer
Otro que introduce al nifio en el campo del deseo. Sin embargo, cuando el deseo
materno no encuentra el limite simbdlico del Nombre-del-Padre, puede producirse un
exceso: un goce ilimitado que aprisiona al hijo en el lugar de objeto del deseo materno.
Es lo que Lacan denomina estrago materno, concepto central para esta investigacion,

que permite pensar las formas contemporaneas de sufrimiento ligadas a lo materno.

En este contexto, este trabajo final de grado propone una lectura articulada entre la

teoria y la clinica.

Por un lado, se realiza un recorrido histérico y conceptual que permite comprender como
ha evolucionado la idea de maternidad en el pensamiento occidental y en el
psicoanalisis. Por otro, se analiza el caso clinico de Minerva, presentado por Alejandro
De Cristofano, presentado en las actividades de la EOL que encarna en su historia los
efectos devastadores del estrago materno y la posibilidad de subjetivacion a través de

la palabra y el deseo.

La eleccion de este tema responde a la necesidad de interrogar, desde el psicoanalisis,

los modos en que el lazo materno se reconfigura en la contemporaneidad, marcada por



la pluralidad de filiaciones, la caida de las referencias paternas tradicionales y la

emergencia de nuevas formas de goce y de vinculo.

En ese marco, la funcidbn materna se presenta no como una esencia, Sino como un acto
de invencién, un modo singular de hacer con la falta y de transmitirla al hijo como

posibilidad de subjetividad.

Asi, este trabajo se inscribe en una interrogacion central del discurso psicoanalitico:
¢ qué significa ser madre hoy, en una época donde los limites simbdlicos se disuelven y
el goce materno parece expandirse mas alla de toda medida? La respuesta no busca
ofrecer una definicion cerrada, sino abrir un campo de reflexiéon sobre la maternidad
como experiencia simbdlica, afectiva y clinica, donde se entrecruzan la historia, la

cultura y el inconsciente.

“El deseo no nace del tener, sino de la falta. En la falta vive la posibilidad del amor”

-Sigmund Freud 1915/1922-



CAPITULO 1

1.1 El vinculo madre—hijo: Perspectiva histérica, psicoanalitica y poética

El vinculo entre madre e hijo constituye uno de los nlcleos mas antiguos y
enigmaticos de la humanidad. Desde el momento del nacimiento, marcado por el corte
entre dos cuerpos que antes eran vivenciados como uno, se inaugura una experiencia
radical de separacion y de dependencia que dejara huellas imborrables en la vida
psiquica. Ningun otro lazo ha sido tan cargado de simbolos, tan fecundo en
representaciones religiosas, artisticas y poéticas, ni tan decisivo en la teoria
psicoanalitica. El hijo emerge como eco de un latido primero, y la madre, como la

morada donde ese eco resuena para siempre.

En las civilizaciones antiguas, la maternidad fue elevada a categoria divina. Isis
alimentando a Horus en Egipto, Deméter buscando a Perséfone en Grecia o Tonantzin
en Mesoamérica expresaban que el amor materno no se limitaba a la biologia, sino

gue pertenecia al orden de lo cdsmico. La madre era tierra, fertilidad y tumba, principio

y fin.

Esta sacralizacién dio paso, en el cristianismo, a la figura de la Virgen Maria:

madre pura y dolorosa, mujer que concibe sin deseo carnal y acomparia a su hijo
hasta la cruz. El Stabat Mater medieval la invoca “de pie junto a la cruz, llorando
mientras su hijo pende”, mostrando al amor materno como absoluto, amor que no cesa
ni siquiera frente a la muerte. Durante la Edad Media, la representacién de Santa Ana
junto a Maria y el Nifio subrayo el linaje femenino y la transmision del cuidado. El
Renacimiento multiplicé las imagenes de la Madonna con el Nifio, exaltando la

maternidad como centro de la experiencia estética y religiosa.

10



Con la modernidad, la maternidad se transformé en objeto de regulacion pedagdgica y
médica. Rousseau, en Emilio (1762), insistia en que la madre debia ser la primera
educadora, pues de su cercania dependia la formacion moral del nifio.

En el siglo XIX, la industrializacion situé a la madre como guardiana del hogar y del
afecto, mientras el padre representaba la autoridad en la esfera publica. Philippe Aries
(1960) mostré como la invencion moderna de la infancia intensificé la intimidad del

vinculo madre-hijo, que pas6 a ocupar un lugar central en la vida privada.

El psicoandlisis, desde Freud, abri6 un capitulo decisivo en la comprension de la
maternidad.

En Tres ensayos de teoria sexual (1905), el fundador del psicoanalisis

describié a la madre como el primer objeto de amor: no solo satisface las necesidades
vitales del nifio, sino que inaugura su sexualidad, introduciendo la pulsién en el acto
mismo de la lactancia. El nifio no se alimenta Unicamente, sino que goza.

En Introduccién al narcisismo (1914), Freud mostr6 que la madre ama al hijo como
prolongacién de su propio narcisismo, depositando en él sus ideales incumplidos,
amandolo como portador de su inmortalidad. El Edipo confirma que el amor a la madre
es el primer amor imposible: objeto de deseo y a la vez de prohibicion. En la neurosis,
ese vinculo retorna bajo la forma del sintoma; en la histeria, la demanda dirigida a la
madre se desplaza al analista, como en el célebre caso Dora; en la psicosis, la madre
aparece como figura intrusiva, ilimitada, fuente de invasion subjetiva. Freud también
interrogd la maternidad en La sexualidad femenina (1931), mostrando como la nifia,
para constituirse como mujer, debe transformar su amor primero por la madre y

orientarlo hacia otras identificaciones.

11



Lacan reelabor¢ este legado y situé a la madre como funcién.

En el Seminario IV (1956-1957), la describe como el Otro primordial de la demanda: de
ella depende que el nifio viva 0 muera, y en esa dependencia se inaugura la dialéctica
de la falta. La madre aparece entonces como un poder absoluto, cuya presencia y
ausencia marcan la experiencia de satisfaccion y de frustracion. Pero lo decisivo en
Lacan es que el nifio no solo depende de la presencia materna, sino que se constituye

en la pregunta: “; qué quiere mi madre de mi?”.

En el Seminario V (1957-1958), Lacan enfatiza que este enigma funda al sujeto. El nifio
puede quedar atrapado en el lugar de objeto a del deseo materno, reducido a ser
suplemento de una falta. El corte introducido por el Nombre-del-Padre es lo que limita
ese goce ilimitado y posibilita la separacién. En su ausencia, como Lacan lo desarrollo
en el Seminario Il sobre las psicosis (1955-1956), el sujeto queda expuesto a la

omnipotencia materna, con consecuencias devastadoras.
Més alla de esta articulacion con la ley, Lacan también situé la maternidad en relacion
con el goce femenino.

En Aln (1972-1973), plantea que existe un goce suplementario, no todo regulado por
lo falico, que concierne a las mujeres. La maternidad puede ser una de las vias de este
goce, y el hijo, en ocasiones, aparece como respuesta a ese exceso. Asi, el vinculo

madre-hijo se sitla en un delicado equilibrio entre amor y goce, sostén y amenaza.
Jacques-Alain Miller prolongo la ensefianza de Lacan destacando que la madre puede
ser leida como sintoma del padre.

En Sutilezas analiticas (2008-2009), explica que la forma en que una mujer ejerce la
maternidad se enlaza con su modo de goce y con el lazo con su partenaire. En Los usos
del lapsus (2001-2002), advierte que el nifio puede quedar fijado como objeto a del goce
materno, lo que lo reduce a objeto, sofocando su posibilidad de subjetivacion. Miller
también resalta la pluralizacion contemporanea de la funcion materna: ya no existe un
anico modelo, ni depende de la madre bioldgica. Lo esencial es que se ejerza la funcion
simbolica que introduce al nifio en el campo del deseo y del lenguaje, algo que puede
realizarse en familias monoparentales, homoparentales o a través de técnicas de

reproduccion asistida.

Erik Laurent, por su parte, en La batalla del autismo (2012), profundiza en la relacion

12



entre maternidad y goce femenino. El hijo puede ser respuesta a ese goce que no esta
todo regulado por el Nombre-del-Padre. El problema es que esa respuesta puede fijar
al nifio en un lugar de pura satisfaccion del Otro, sin permitirle una salida subjetiva.
Laurent insiste en que la maternidad introduce un tiempo légico, no meramente
cronolégico: cada madre organiza ritmos de presencia y ausencia que marcan para
siempre al sujeto. La clinica del autismo ilustra el riesgo de un vinculo sin separacién,
donde el nifio queda fijado a un goce materno ilimitado.

Silvia Elena Tendlarz, heredera directa de la ensefianza lacaniana, ha insistido en que
la funcion materna debe ser leida como un campo de invencion subjetiva. En El
inconsciente enamorado (2006) y en La erética del tiempo (2013), Tendlarz subraya
gue la madre, lejos de ser una figura uniforme, es un modo singular en que una mujer
se confronta con su goce y con su falta. El hijo aparece como testigo privilegiado de
ese encuentro entre el deseo y el goce femenino. Para Tendlarz, la maternidad no
puede reducirse a lo biolégico ni a lo social, sino que constituye una operacion
subjetiva: cada mujer inventa su forma de ser madre, y en esa invencion introduce al
hijo en una trama simbdlica y real que marcara su destino.

En Uruguay, Jorge Bafico ha contribuido a pensar estas transformaciones
contemporaneas del lazo madre-hijo en la clinica y en la cultura. En textos como El
goce, la locura, la clinica (2006) y El porvenir del sintoma (2017), Bafico advierte que
el vinculo materno no puede entenderse sin la referencia al goce, que muchas veces
se presenta en exceso y sin mediacion. El hijo puede ser convocado como sostén del
goce materno o como taponamiento de un vacio, lo que genera fendmenos clinicos de
gran complejidad. Bafico, ademas, ha sefalado que las mutaciones de la familia
contemporanea —marcadas por la pluralidad de filiaciones y la caida de los grandes
ideales paternos— colocan a la madre en un lugar inédito: ya no como garante natural,

sino como agente de invencion, capaz de sostener un lazo en el que lo simbdlico debe

13



recrearse continuamente.
Finalmente, en la producciéon mas reciente de Alejandro De Cristofano, encontramos
aportes que iluminan la dimension temporal del vinculo madre-hijo.

En su trabajo Invencién en los margenes del vacio y el lenguaje (2023), De Cristofano
subraya que alli donde el discurso no alcanza a colmar lo real, se produce una invencion

singular.

Esta idea permite pensar que la maternidad, mas que un lugar de completud, es una
practica de invencion permanente en los margenes de la falta, donde el hijo es
introducido en la experiencia de un tiempo subjetivo. En didlogo con la tradicién
lacaniana, De Cristofano plantea que el lazo madre-hijo se constituye como un “viaje
en el tiempo del deseo”: ni pura repeticion del pasado, ni predeterminacion del futuro,
sino un trabajo en el presente que se reinventa cada vez en el lenguaje.

Otros autores han enriquecido este campo.

Silvia Bleichmar subrayé que la funcion materna constituye la fundacion del
inconsciente, como entramado simbdlico primordial. Jessica Benjamin, desde una
perspectiva feminista, resalté la mutualidad y el reconocimiento en la relaciéon madre-

hijo, desplazando la unilateralidad clasica.

John Bowlby, con su teoria del apego, aportd la nocién de seguridad afectiva como base

del desarrollo psiquico, en un dialogo complejo con el psicoanalisis. Mas recientemente,
las neurociencias han mostrado cémo el vinculo materno afecta al desarrollo neuronal
temprano, mientras los estudios de género cuestionan la naturalizacion de la
maternidad y la convierten en un campo de eleccioén y pluralidad.

Mas alla de las teorias, la maternidad se ha pensado también desde la poesia y la
religion como un misterio de tiempo y eternidad. “El hijo es la prolongacién de una
herida sagrada: el corte del nacimiento que une para siempre.” “La madre es el lugar
donde el tiempo se suspende: en su regazo el instante se vuelve eterno.” Estas
metaforas condensan lo que ni la ciencia ni la filosofia pueden agotar: la experiencia

maternal como origen y limite, unién y pérdida, eternidad y fugacidad.

14



La conclusién psicoanalitica de este recorrido es que el vinculo madre-hijo no puede
comprenderse como mero instinto bioldgico ni como simple rol cultural, sino como una
estructura de deseo atravesada por la falta y por el goce. Freud lo mostré como el
primer objeto, narcisista y edipico; Lacan lo pens6 como funcion simbdlica y como
enigma del deseo materno; Miller lo articulé como sintoma y pluralidad en la
contemporaneidad; Laurent lo situd en la tensioén con el goce femenino y en los
impasses clinicos de nuestro tiempo; Tendlarz lo subrayé como campo de invencién
singular donde cada madre se confronta con lo imposible y lo contingente; Bafico lo
actualiza al mostrar como el goce materno y la pluralidad de filiaciones marcan el
porvenir de la clinica; y De Cristofano, finalmente, abre una via hacia el tiempo
subjetivo como matriz donde la maternidad se reinventa en los méargenes del lenguaje.
El psicoandlisis ensefia que ser madre no equivale a completud, sino que implica
confrontarse con la falta y transmitirla al hijo como posibilidad de subjetivacion. El
vinculo madre-hijo, asi, no es solo origen de vida, sino condicidn de subjetividad: alli
donde se juega el pasaje del cuerpo biol6égico al cuerpo habitado por el lenguaje, del

instinto al deseo, de la naturaleza a la cultura.

Como escribio Rilke: “El amor de la madre es el iinico que se asemeja a la creacion: da sin

esperar, sostiene sin exigir, se prolonga incluso en la ausencia’.

15



1.2 Perspectiva histérica del complejo de Edipo

Introduccién

El concepto de complejo de Edipo fue desarrollado por Sigmund Freud, quien encontré
su principal inspiracién en la mitologia griega clasica, especificamente en la tragedia
Edipo Rey de So6focles. A partir de este mito, Freud elabord una teoria fundamental
para el psicoanalisis, en la que el drama tragico se convierte en metafora del deseo

inconsciente y de los conflictos estructurales que atraviesan la constitucién subjetiva.

El mito de Edipo en la tragedia griega

En la tragedia Edipo Rey, Séfocles narra la historia de Edipo, hijo de Layo y Yocasta,
reyes de Tebas. Segun la profecia del oraculo de Delfos, Layo seria asesinado por su
propio hijo. Para evitar que la prediccidon se cumpla, el rey ordena entregar al recién

nacido a un sirviente con la instruccion de abandonarlo en el monte Citeron.

Sin embargo, el sirviente desobedece las 6rdenes y entrega al nifio a un pastor, quien,
a su vez, lo confia al rey de Corinto, Pélibo, y a su esposa Mérope. Ellos lo adoptan, lo
nombran Edipo —que significa “pies hinchados”, en alusion a las heridas provocadas

por haber sido atado de los tobillos— y lo crian como si fuera su propio hijo.

Con el paso del tiempo, Edipo escucha rumores sobre su origen y, movido por la duda,
consulta al oraculo de Delfos. Alli se le revela un destino tragico: matara a su padre y
se casara con su madre. Creyendo que sus padres hioldgicos son los reyes de Corinto,

decide alejarse para evitar cumplir la profecia, emprendiendo un viaje hacia Tebas.

En el camino, se encuentra con Layo, sin saber que es su verdadero padre. En una
encrucijada, el heraldo de Layo le exige el paso, y tras una disputa, Edipo, enfurecido,
mata al heraldo y al propio Layo. Sin ser consciente de ello, el joven cumple asi la

primera parte del destino anunciado por el oraculo.

Al llegar a Tebas, Edipo resuelve el enigma de la Esfinge, liberando a la ciudad de su
maldicion, por lo que es recompensado con el trono y la mano de la reina Yocasta, su

madre. De esta manera, sin saberlo, comete el doble crimen: el parricidio y el incesto.

16



Con el tiempo, la verdad sale a la luz. Cuando Edipo descubre que Yocasta es su madre
y Layo su padre, queda devastado por el horror del crimen cometido. Yocasta, al
comprender la verdad, decide suicidarse, y Edipo, consumido por la culpa, se arranca

los ojos y abandona Tebas para vagar ciego y humillado por Grecia.

El mito como metafora del destino psiquico

La tragedia de Edipo Rey condensa una verdad estructural que Freud trasladara al
campo del psicoanalisis. En su lectura, Edipo comete sus actos “sin saberlo”, guiado por
un destino inconsciente que, aunque se esfuerza por evitar, termina cumpliéndose
inexorablemente. Este caracter de inevitabilidad es lo que lleva a Freud a considerar el

mito como una expresion simbdlica del destino humano universal.

Freud interpreta que el nifio realiza en la fantasia lo que Edipo realiz6 en la realidad: el
deseo inconsciente de eliminar al progenitor del mismo sexo y poseer al del sexo
opuesto. El mito adquiere asi un valor paradigmatico, al representar las conflictivas
edipicas que estructuran la constitucion del sujeto y su relacion con la ley, el deseo y la

culpa.

Desde esta perspectiva, el drama de Edipo no se centra en un crimen consciente, sino
en una bisqueda de la verdad que el protagonista debe ir descubriendo
progresivamente, tal como ocurre en la experiencia psicoanalitica. La verdad, en ambos
casos, no se conoce de antemano: se construye a medida que se avanza en el proceso

de descubrimiento de lo inconsciente.

Significacion psicoanalitica del mito

Freud encuentra en el mito de Edipo una representacion simbdlica del conflicto central
del desarrollo psicosexual. La tragedia griega se convierte asi en una metéfora del

inconsciente y de los deseos reprimidos que constituyen el nicleo de la neurosis.

El caracter tragico del destino de Edipo no radica Unicamente en sus actos, sino en la
imposibilidad de escapar al cumplimiento del deseo inconsciente. Este deseo, reprimido
y desconocido para el sujeto, retorna bajo formas sintomaticas, del mismo modo que la

verdad de Edipo se revela solo al final de su historia, cuando ya es demasiado tarde.

De este modo, Freud transforma el mito en un paradigma estructural: el complejo de
Edipo representa el paso necesario por el deseo, la culpa, la castracion y la

internalizaciéon de la ley, que permitiran al sujeto constituirse como tal.

17



El mito, entonces, no es solo un relato de la antigledad, sino una escenificacién
simbolica del drama psiquico que habita en todo ser humano. En palabras de Freud, el
mito de Edipo “explota una compulsion de cuya existencia todo el mundo reconoce

haber sentido en si mismo los indicios” (Freud, 1897/1992, p. 261).

El mito de Edipo Rey trasciende la literatura griega para convertirse, a través del
psicoanalisis freudiano, en una clave fundamental para comprender la constitucion del

sujeto, la emergencia del deseo y la relacion con la ley y la culpa.

Freud encuentra en esta tragedia la metafora perfecta del funcionamiento del
inconsciente: una verdad que el sujeto ignora, pero que actla en él de manera
determinante, repitiéndose hasta ser reconocida. Asi como Edipo descubre que su
destino fue inevitable, el sujeto, a través del analisis, se confronta con las

determinaciones inconscientes que lo constituyen.

De esta manera, el mito de Edipo no solo ofrece una explicacién mitica del destino
humano, sino que revela, bajo el lenguaje de la tragedia, la I6gica profunda del deseo y

la ley que Freud identificara como universales en la experiencia humana.

1.3 Complejo de Edipo en la teoria freudiana

El complejo de Edipo constituye uno de los pilares fundamentales de la teoria
psicoanalitica freudiana y ha sido considerado como el “complejo nuclear de las
neurosis” (Freud, 1905/2013). Fue introducido por Sigmund Freud y reformulado
posteriormente por Jacques Lacan, convirtiéndose en un concepto central tanto para la

metapsicologia como para la clinica psicoanalitica.

Su denominacién proviene de la mitologia griega clasica, especificamente de la tragedia
Edipo Rey de Soéfocles, en la que el héroe tragico, sin saberlo, mata a su padre y se
casa con su madre, cumpliendo asi un destino signado por el parricidio y el incesto. A
partir de este analisis, Freud establece una analogia entre el destino tragico de Edipo y
los deseos inconscientes infantiles (Freud, 1900/2012). Retomando esta narrativa

mitica, describe un momento estructurante en el desarrollo psicosexual.

18



El complejo de Edipo: articulaciéon entre lo bioldgico, lo psiquico v lo social

El complejo de Edipo representa un punto de articulacion entre lo bioldgico, lo psiquico
y lo social, pues implica la puesta en juego de los deseos inconscientes, la instauracion

de las prohibiciones culturales y la configuracion de las primeras identificaciones.

Se refiere a un conjunto de deseos amorosos y hostiles que el nifio dirige hacia sus
progenitores. Este aparece aproximadamente entre los tres y los cinco afios, durante la
fase falica del desarrollo psicosexual. En esta etapa, la libido infantil se concentra en los
genitales, y el nifio comienza a experimentar un fuerte apego libidinal hacia el progenitor

del sexo opuesto, junto con sentimientos de rivalidad hacia el del mismo sexo.

En el caso del nifio, el objeto de amor privilegiado es la madre, mientras que el padre
se convierte en rival. Surge entonces el temor a la castracion como respuesta a la

amenaza paterna, lo cual conduce a la renuncia al deseo incestuoso.

En la nifia, el proceso es mas complejo. Inicialmente, la madre es el primer objeto de
amor, pero al descubrir la diferencia anatdomica y percibirse como “castrada”, la nifa
dirige su deseo hacia el padre, generando rivalidad con la madre. Este movimiento se
traduce en el deseo hacia el padre y en los celos respecto de la madre (Freud,
1924/2006).

Resolucidon y consecuencias psiquicas del complejo de Edipo

La resolucién del complejo de Edipo es crucial para la estructuracion del psiquismo,
pues implica la renuncia al deseo incestuoso y la internalizacion de la prohibicién. En el
nifio, la amenaza de castracién impone un limite que posibilita la identificaciéon con el

padre y el acceso a la instancia del supery6 (Freud, 1923/2008).

Al renunciar al deseo incestuoso por la madre, el nifio se identifica con el padre e
internaliza la instancia normativa del superyd, marcando asi la entrada en la cultura y la
moralidad (Freud, 1923/2008).

En la nifia, la resolucién del Edipo es mas prolongada y compleja, con una particularidad:
el deseo de poseer un hijo del padre como sustituto del pene perdido. Este
desplazamiento configura, segin Freud, la orientaciéon hacia la maternidad como

resolucion posible del complejo (Freud, 1931/2008).

19



La internalizacion de la figura paterna permite al sujeto ingresar en el orden de la ley y
la cultura. Segun Freud (1924/2006), la disolucién del Edipo da origen a las
identificaciones y a la estructuracién del supery6é como instancia moral. Freud insistio en
gue el complejo de Edipo no debia entenderse solo como una fase evolutiva, sino como

una estructura permanente del psiquismo.

Aunque se “resuelve” en la infancia, sus huellas permanecen inconscientes y pueden
reaparecer bajo diversas formas sintomaticas, fantasias, elecciones amorosas y
modalidades de relacién con la autoridad (Freud, 1924/2006). De este modo, el Edipo
se configura como un momento fundante de la subjetividad y del lazo social, ya que

introduce la dimensién de la ley, la prohibicién y la regulacion del deseo.

Universalidad del complejo de Edipo

La importancia del complejo de Edipo en la teoria freudiana es tal que Freud lo elevo a
una categoria universal. Si bien reconoci6 que las formas culturales y familiares pueden
variar, consideré que las fantasias inconscientes edipicas son una constante en la

constitucion del sujeto humano (Freud, 1924/2006).

Por ello, el Edipo se convierte en un concepto articulador de la teoria del desarrollo

psicosexual, de la metapsicologia y de la clinica psicoanalitica.

Origenes del concepto en la obra freudiana

Los origenes del concepto pueden rastrearse en la correspondencia que Freud
mantenia con Wilhelm Fliess entre los afios 1887 y 1904. La primera vez que el complejo
de Edipo es mencionado en su obra es en La interpretacion de los suefios (Freud, 1900),
donde analiza la tragedia de Edipo Rey. Alli encuentra manifestaciones de este complejo
en los suefos, al comprobar la frecuencia de los suefios de incesto o de muerte del

progenitor del mismo sexo que el sofiante.

Sin embargo, existe una huella mas temprana en la carta n.° 71 que Freud envia a Fliess
el 15 de octubre de 1897, donde escribe: “Solo una idea de valor general se me ha
ocurrido, he encontrado amor por la madre y celos por el padre también en mi propio
caso y ahora creo que sea un fendmeno general de la primera infancia...” (Freud,
1897/1992, p. 261).

En esta formulacién temprana, Freud comunica el descubrimiento del complejo nuclear

edipico al observar, en sus casos clinicos y en su propia experiencia, la presencia de

20



amor hacia la madre y rivalidad con el padre. De este modo, establece que se trata de

un fendbmeno universal propio de la constitucion psiquica infantil.

Freud transmite a Fliess que “la poderosa influencia de Edipo Rey se vuelve inteligible
(...) el mito griego explota una compulsion de cuya existencia todo el mundo reconoce

haber sentido en si mismo los indicios...” (Freud, 1897, p. 261).

El desarrollo del complejo de Edipo en la obra freudiana

En Tres ensayos para una teoria sexual (Freud, 1905), desarrolla su teoria de las etapas
del desarrollo sexual infantil —fase oral, anal, falica y genital—, y presenta el Edipo
como nucleo de la vida sexual infantil, marcada por la atraccién hacia el progenitor del

sexo opuesto y la rivalidad con el del mismo sexo.

Al analizar la succién del pecho materno, considera este acto como la primera
manifestacion de la sexualidad infantil y el despertar de la pulsién, raiz mas primitiva de
la sexualidad. Con el desarrollo, ese amor al pecho se extiende hacia la madre, y a este

amor incestuoso se oponen la educacion parental y el taba del incesto.

La existencia de la sexualidad infantil y del complejo de Edipo se confirma también en
el analisis del caso Hans o “caso Juanito” (Freud, 1909/1992), a través del cual Freud

consolida sus ideas sobre la sexualidad infantil y el complejo nuclear edipico.

El pequefio Hans presenta una fobia a los caballos como expresion de sus deseos
incestuosos hacia la madre y su rivalidad con el padre. El temor a ser mordido por un
caballo representa el miedo a la venganza del padre por los celos y deseos agresivos
hacia él. La temida castracion por parte del padre aparece, asi como consecuencia del
Edipo. Sin embargo, en el caso Juanito no solo hay odio hacia el padre, sino también

amor, revelando la ambivalencia propia de la relacién edipica.

Los casos clinicos presentados por Freud resultan fundamentales para ilustrar y
sustentar sus ideas sobre la sexualidad infantil y el complejo de Edipo, evidenciando
cémo los conflictos, deseos y ansiedades tempranos pueden tener influencia duradera

en la psigue y el comportamiento de los sujetos.

21



El complejo de Edipo y las instancias psiquicas

En El yo y el ello (Freud, 1923/2008), el complejo de Edipo aparece como motor de la
conformacion de las instancias psiquicas —ello, yo y supery6—, involucradas en la

conflictiva de los deseos inconscientes surgidos de esta etapa del desarrollo.

El “ello” representa la parte mas primitiva e instintiva, regida por el principio del placer;
el “yo” se desarrolla para mediar entre los impulsos del ello y las exigencias de la
realidad; y el “superyd” encarna las normas y valores internalizados, reprimiendo los

deseos incestuosos y hostiles hacia los padres.

En La disolucién del complejo de Edipo (Freud, 1924/2006), Freud conceptualiza su
resolucion en términos de amenaza de castracion y constituciéon del superyo,
introduciendo asi la dimensién de la ley y la moralidad. Posteriormente, el autor estudia

diferentes tipos de eleccion de objeto amoroso condicionados por el complejo de Edipo.

El complejo de Edipo en la cultura: Tétem, tabu e identificacion

En Toétem y tabu (Freud, 1913), Freud explora las instituciones sociales primitivas,
encontrando en ellas pruebas del complejo de Edipo e incorporando la transmision de
la ley paterna a través de la cultura. Concluye que la prohibicién de los de un mismo
tétem de mantener relaciones sexuales entre si tenia como finalidad evitar el incesto

con la madre o la hermana.

El sacrificio ritual del animal t6tem —sustituto del padre— y su posterior ingestion
simbolizan la ambivalencia hacia la figura paterna: amor, odio, culpa y deseo de
identificacion. Asi, el Edipo se constituye como fuente del sentimiento de culpa, asi como

del origen de la religién y la moral.

En Psicologia de las masas y andlisis del yo (Freud, 1921/1992), Freud aborda el
proceso de identificacion, diferencidndolo de la eleccion de objeto: el nifio, al mismo
tiempo que ama a la madre y desea casarse con ella, siente admiracion por el padre y

desea ser como él.

La represion de estas mociones edipicas y su retorno en forma de sintomas, suefios,
chistes o actos fallidos muestran la importancia de la problematica nuclear infantil en la
dindmica del aparato psiquico y en la etiologia de las neurosis (Freud, 1900/1991;
1905/1992; 1909/1992).

22



El complejo de Edipo, tal como lo formul6 Freud, no se limita a un episodio infantil, sino
gue constituye un nudo fundante de la subjetividad. Su resolucion inaugura la entrada

en la ley, la formacion del superyé y la capacidad de establecer lazos sociales.

De este modo, el Edipo se convierte en el organizador central del desarrollo psiquico y
en un concepto imprescindible para comprender tanto la clinica psicoanalitica como la

dimension cultural de la experiencia humana.
Como expresa Nasio (2015):

“El complejo de Edipo es la causa de la neurosis porque las fantasias edipicas
insuficientemente reprimidas en la infancia reaparecen en la edad adulta adquiriendo la
forma de sintomas neuroticos, es decir que la neurosis en el adulto se explica en virtud
de la intensidad con la cual esa persona vivié su placer sexual de nifio y en virtud de la

violencia con la cual lo reprimid.” (p. 148-149).

“El nifio que duerme en mi regazo me suefia, y yo me suefio en el: SOM0S un mismo

instante que el tiempo no deshace” Gabriela Mistral en “Ternura”

1.4 El Complejo de Edipo desde la perspectiva de Jacques Lacan.

La Metafora Paterna y la funcion del padre

Lacan aborda el complejo de Edipo desde una perspectiva estructural, introduciendo la
nocién de metéafora paterna como eje fundamental de su teoria. Esta metafora designa

la funcion simbdlica del padre en la constitucion del sujeto. Segin Lacan,

“La metafora paterna (...) es en lo que se ha constituido de una simbolizacion
primordial entre el nifio y la madre, poner al padre, en cuanto simbolo o significante, en
lugar de la madre” (Lacan, 1957-1958, p. 186).

De este modo, el autor reformula la comprensién freudiana del Edipo, desplazandola
de su estatuto mitico hacia una estructura simbdlica, donde cada elemento se define
por su posicién en relacion con los otros. En este marco, las relaciones entre el nifio, la
madre y el padre —inicialmente comprendidas en el triangulo imaginario— se

transforman con la introduccién de la funcion simbdlica paterna:

23



“Las relaciones del nifo con la madre, resumidos en el triangulo imaginario nifio-padre-
madre, es anadir algo que es real (...) en cuanto instituida, una relacion simbdlica”
(Lacan, 1957-1958, p. 186).

Lacan introduce un cuarto elemento esencial en esta estructura: el falo, entendido no
como un objeto material ni como un drgano corporal, sino como un significante, un
operador simbdlico que adquiere un valor imaginario para el sujeto. Asi, el Edipo no se
concibe como un mito, sino como una estructura del deseo y del lenguaje, donde el

padre, la madre, el nifio y el falo ocupan lugares definidos dentro de la red significante.

En el inicio del proceso, la primera relacién de realidad se establece entre la madre y
el niflo, donde este experimenta sus primeras vivencias del mundo circundante. En
ese momento, el padre alin no ha ingresado ni como figura real ni como funcién

simbolica:

“Para el nifio, el padre aun no ha entrado ni como papel, ni como funcion de padre,
sino su nombre de padre. La posicion del nombre-del-padre se sitla en el nivel

simbdlico; es una necesidad de la cadena significante” (Lacan, 1957-1958, p. 187).

El ingreso del padre introduce una cadena significante que instituye una relaciéon

simbolica en el campo de lo real. Lacan lo expresa del siguiente modo:

“Plantea el triangulo simbdlico, porque instituye en lo real a partir del momento en que

hay cadena significante, articulacion de la palabra” (Lacan, 1957-1958, p. 187).

De este modo, el nifio, inicialmente dependiente del deseo de la madre, logra

desprenderse progresivamente de esa dependencia a través de la simbolizacion:

“El nifio depende del deseo de la madre, de la primera simbolizacion de la madre y de
ninguna otra cosa; mediante esta simbolizacion, el nifio desprende su dependencia
efectiva respecto del deseo de la madre (...) y se instituye algo que se subjetiva en un
nivel primario. Esta subjetivacion consiste en establecer a la madre como aquel ser

primordial gue puede estar o no estar” (Lacan, 1957-1958, p. 187).

Lacan plantea que el deseo del sujeto surge en relacion al deseo del Otro,
especialmente al deseo de la madre: “; Qué desea el sujeto? (...) su deseo es deseo
del deseo de la madre” (Lacan, 1957-1958, p. 187).

24



La simbolizacién primordial abre al nifio la posibilidad de reconocer que la madre

desea algo mas alla de él mismo:

“Esta simbolizacion primordial le abre, a pesar de todo, al nifio la dimension de algo
distinto: que la madre puede desear en el plano imaginario (...) hay en ella el deseo de

otra cosa distinta que satisfacer mi propio deseo.”

Lacan advierte que este reconocimiento inaugura la dimensién del deseo y del drama

edipico:

“Esta relacion de espejismo mediante la cual el ser primero lee o anticipa la
satisfaccion de sus deseos en los movimientos esbozados del otro (...) ahi reside todo
el drama de lo que sucede en este nivel, de cambio de agujas, de las perversiones”
(Lacan, 1957-1958).

Para que esta simbolizacién tenga lugar, es necesaria la intervencion de algo mas que
la mera presencia materna: “No se efectia sin la intervencién de algo mas que la
simbolizacion primordial de aquella madre que va y viene, a la que se llama cuando no

estd y cuando esta es rechazada para poder volver a llamarla.”

Ese “algo mas” es el orden simbdlico que sostiene el deseo materno y le da sentido.
Es alli donde aparece el falo como significante privilegiado dentro del sistema
simbdlico: “Ese algo que hace falta es la existencia detras de ella de todo el orden
simbolico del cual depende, que le permite cierto acceso al objeto de su deseo, es un
objeto marcado por la necesidad instaurada del sistema simbdlico que no se piensa
sin su prevalencia. A este objeto le llama ‘falo’. Este objeto es privilegiado en el orden
simbdlico” (Lacan, 1957-1958).

La funcidn del padre en la metafora paterna es, por tanto, fundadora del lugar del falo
en el plano imaginario: “La posicion del significante del padre en el simbolo es
fundadora de la posicion del falo en el plano imaginario (...) como objeto privilegiado
prevalente. El falo, en tanto significante, significa deseo. De lo que se trata en el Edipo

es la dinamica deseante circulando a través del falo” (Lacan, 1957-1958, p. 189).

Asi, la mediacion paterna permite alcanzar un “mas alla” del deseo materno:

“Este deseo del Otro, que es el deseo de la madre y que tiene un mas alla (...) para
alcanzar este mas alla se necesita una mediacion, y la da la posicién del padre en el
orden simbdlico” (Lacan, 1957-1958, p. 189).

25



En consecuencia, la metafora paterna se expresa en tres tiempos:

1. Laidentificacion, donde el nifio se identifica con el objeto de deseo de la
madre.

2. Eltiempo de la privacion, en el que el padre priva a la madre de su objeto de
deseo, simbolizando la castracion.

3. Eltiempo del padre donador, cuando el padre, al tener el falo, puede ofrecerlo

a la madre.

Estos tres momentos permiten la instauracién de una relacién simbdlica, posibilitando

gue el sujeto se constituya en el deseo del Otro y comprenda su posicion dentro de él.

Lacan sefiala que los tres tiempos del Edipo son légicos y no cronolégicos; su funcién
principal es introducir al padre como un tercero que interrumpe la relacion dual madre-

hijo, posibilitando el ingreso del sujeto en el orden simbalico.

A continuacion, te presento el segundo bloque reescrito, que desarrolla los tres
tiempos del Complejo de Edipo segun Jacques Lacan, con base en los Seminarios V' y
VI vy las referencias de Silvia E. Tendlarz.

Todo el contenido y las citas estan integramente conservados, pero la redaccion fue

unificada, ordenada y articulada con un tono académico, claro y cohesivo.

Los tres tiempos l6gicos del Complejo de Edipo

En el Seminario V: Las formaciones del inconsciente, Jacques Lacan distingue tres
tiempos légicos del complejo de Edipo, los cuales cristalizan posteriormente en la
férmula de la metafora paterna (Tendlarz, De qué sufren los nifios, p. 38).

Desde esta perspectiva, la funcién del padre es la de introducir el orden simbdlico
mediante la palabra, interrumpiendo la relacion dual madre-hijo y posibilitando la

constitucion del sujeto del deseo.

Primer tiempo: identificacion con el objeto de deseo materno

En el primer tiempo del Edipo, el nifio busca satisfacer el deseo de la madre

identificandose con el objeto de su deseo, el falo. Lacan plantea:

“Lo que el nifio busca, en cuanto deseo de deseo, es poder satisfacer el deseo de la

madre, ser o no el objeto de deseo de la madre” (Lacan, 1957-1958, p. 197).

26



En esta etapa, la madre se encuentra sometida a la ley simbdlica en tanto ser
hablante, pero su ejercicio de la ley es omnipotente y caprichoso, ya que responde o

no al llamado del nifio segun su propio deseo. Silvia E. Tendlarz sefiala al respecto:

‘La madre, como ser hablante, se encuentra sometida a la ley simbdlica, por lo cual el
nifio recibe la accion de la ley a través de ella; pero en ese tiempo logico la ley es
omnipotente e incontrolada, entonces la madre va a responder al llamado, al grito,

voluntariamente, responde a su capricho” (Tendlarz, De qué sufren los nifios, p. 38).

Este primer tiempo coincide con el estadio del espejo, momento en que se inaugura el
registro de lo imaginario. El nifio, inicialmente fragmentado, construye su imagen
corporal a través de la mirada del Otro, identificandose con la imagen ideal que le
ofrece la madre. Lacan denomina a esta fase la triada imaginaria: madre, nifio y falo,
donde el padre aun no interviene como funcién simbdlica, aunque su presencia esta

implicita en el orden del lenguaje:

“La instancia paterna se introduce bajo una forma velada o todavia no se ha
manifestado. Ello no impide que el padre exista en la materialidad del mundo, debido a
gue en esta reina la ley del simbolo. Por eso la cuestion del falo ya esta planteada en

algun lugar en la madre, donde el nifio ha de encontrarla” (Lacan, 1957-1958, p. 200).

En este tiempo logico, el nifio se identifica con el falo: intenta ser el objeto que colma
la falta de la madre. Lacan expresa: “El nifo sélo capta el resultado: para gustarle a la
madre basta con ser el falo” (Lacan, 1957-1958, p. 198).

El falo, en este punto, opera desde lo simbdlico, pero se manifiesta en la ausencia: la
madre ubica al nifio en el lugar de su objeto de completud, impidiendo adn la
instauracion de la falta. Este momento, centrado en el deseo de la madre, inaugura la

dialéctica del ser o no ser el falo.

Segundo tiempo: la privacion y la castracion simbolica

El segundo tiempo del Edipo se caracteriza por la inauguracion de la simbolizacion,
gue introduce una mediacién entre el nifio y la madre. Lacan explica esta fase a través
del célebre juego del carretel descrito por Freud en Mas alla del principio del placer, en
el que el nifio arroja y recupera el objeto, pronunciando las palabras Fort-Da, que

significan respectivamente “se fue” y “aqui esta”.

27



Segun Silvia E. Tendlarz, este juego revela aspectos fundamentales del proceso

simbolico:

1. El hecho de nombrar a la madre indica que ya ha sido simbolizada,
transformandose de objeto primordial en significante.
La simbolizacion introduce la mediacion del lenguaje en la relacién madre-hijo.

3. La oposicion de fonemas (fort-da) marca la entrada en la estructura del
lenguaje.

4. Eljuego frente al espejo permite articular lo imaginario con lo simbélico.
Tendlarz agrega que, en el Seminario Xl, Lacan aclara que el objeto arrojado

por el nifio lo representa a €l mismo (De qué sufren los nifios, pp. 38—39).

En este segundo tiempo, se incorpora un tercer elemento que trasciende la ley
materna: el Nombre-del-Padre, cuya funcién no es la presencia fisica del progenitor,

sino su palabra interdictora.

“El Nombre-del-Padre le indica al nifio que el deseo de la madre tiene relacion con la
ley del padre; la ley del incesto es por el lado materno, como la interdiccién de
reintegrar su producto, y del lado del nifio lo separa de su identificacidn con el objeto

de deseo de la madre” (Tendlarz, De qué sufren los nifios, pp. 38—-39).

En este punto, la castracion materna adquiere relevancia: el nifio advierte que la
madre no posee el falo, sino que esta privada de él, y que su deseo depende de un
Otro que lo tiene o no lo tiene. Lacan sefiala: “En el plano imaginario, el padre
interviene realmente como privador de la madre y significa que la demanda dirigida al
Otro, si obtiene el relevo conveniente, es remitida a un tribunal superior (...) Eso con lo
gue el sujeto interroga al Otro, al recorrerlo todo entero, encuentra siempre en él, en

algun lado, al Otro del Otro, su propia ley” (Lacan, 1957-1958, p. 200).

El padre privador cumple una doble funcién: priva al hijo de ser el falo de la madre vy,
simultdneamente, priva a la madre de su ilusion falica, instaurando asi la castracion
simbolica. Esto separa al nifio del deseo totalizante de la madre y lo introduce en la

dimensién de la falta. Tendlarz sintetiza:

“Desde lo simbdlico, la castracién opera sobre el sujeto y hace del falo, que hasta
entonces era un objeto imaginario, una falta. Por lo que, con la desidentificacién al
objeto falico, constituye la falta en ser del sujeto barrado” (Clinica del autismo y de la

psicosis en la infancia, p. 30).

28



Lacan ilustra esta dinAmica con el caso de Juanito, donde el padre, aunque presente y
afectuoso, resulta inoperante, dejando a la madre ocupar el lugar de la interdictora y
sostener al nifio como su falo. Asi, el hijo queda subordinado al deseo materno, sin

acceso efectivo al orden simbdlico del padre.

En consecuencia, este segundo tiempo introduce al padre como agente real de la
castracion simbdlica, quien sostiene la ley mediante la palabra de la madre: “El padre
se afirma en su presencia privadora; es quien soporta la ley, y esto ya no se produce
de una forma velada, sino mediada por la madre, que es quien lo establece como
quien dicta la ley” (Lacan, 1957-1958, p. 200).

Este momento es esencial para delimitar el deseo del nifio y para que la madre
reconozca su dependencia de una ley que no es la suya, sino la del Otro. La

castracion introduce la falta estructural, condicién necesaria para que el sujeto desee.
Tercer tiempo: el padre donador y la salida del Edipo

El tercer tiempo del complejo de Edipo marca el declive del conflicto edipico y la
entrada definitiva en el orden simbdlico. En esta fase, el nifio pasa de ser el falo de la

madre a tener el falo en tanto significante del deseo.

“En este tiempo parte del padre real como soporte de las identificaciones del Ideal del
yo, que permiten la nominacion del deseo, y el nifio recibe la promesa falica: no es el

falo de la madre, pero puede tenerlo” (Tendlarz, De qué sufren los nifios, p. 40).

En el caso de las nifias, Lacan plantea que la confrontacién con la falta falica se
tramita de modos diversos: a través de la mascarada, la maternidad o el hacerse amar

como respuesta a la demanda del partenaire.

El padre, en este tercer momento, interviene como aquel que tiene el falo y no como
aquel que lo es. Su funcién es mediar entre el deseo de la madre y la ley simbdlica,
estableciendo asi la posibilidad de la identificacion del nifio con el Ideal del Yo: “El
padre puede darle a la madre lo que ella desea, y puede darselo porque lo tiene”
(Lacan, 1957-1958, p. 199).

Esta posicion introduce la figura del padre potente, portador del significante del deseo,
cuya relacién con la madre retorna a un plano real. La salida del complejo de Edipo se
considera favorable cuando el nifio logra interiorizar al padre como aquel que lo tiene,

instaurando asi la instancia del Ideal del Yo:

29



“En este tercer tiempo el padre interviene como real y potente; este tiempo viene tras
la privacion o la castracion que afecta a la madre (...) Si el padre es interiorizado en el
sujeto como ldeal del yo, el complejo de Edipo declina, es en la medida en que el

padre interviene como quien, él si, lo tiene” (Lacan, 1957-1958, p. 201).

De este modo, el nifio puede situarse en el triangulo simbdlico de manera
estructurada: el polo del padre representa el superyd, el de la madre el deseo y la

realidad, y el del nifio la identificacion simbadlica.

Finalmente, Lacan subraya que el deseo de la madre esta siempre dirigido hacia una
falta. Esta falta, que organiza la relacion fantasmatica madre-nifio, constituye el punto

de partida del sujeto del inconsciente.

“Lacan parte de la categoria del deseo de la madre y del hecho de que se dirija a una
falta. La relacién fantasmatica madre-nifio es situada de entrada en términos de
relacién y falta de objeto” (Laurent, 2018, p. 29). Cuando la madre habla de su hijo,
éste encarna la verdad de su deseo: “El nifio da cuerpo a la verdad del deseo de la

madre, da una ‘existencia’ asi como una ‘exigencia’ (Laurent, 2018, p. 29).

Podemos concluir que el complejo de Edipo constituye uno de los pilares
fundamentales del psicoanalisis. Formulado inicialmente por Sigmund Freud como el
nucleo de las neurosis y como el organizador del deseo infantil, este concepto fue
retomado, revisado y reformulado por Jacques Lacan, quien lo desplaza de una lectura
mitica y cronoldgica hacia una estructura simbdlica del inconsciente. En la ensefianza
lacaniana, el Edipo no se reduce a una historia familiar o biogréfica, sino que se
concibe como un dispositivo estructural que introduce al sujeto en el orden del

lenguaje y la ley.

Lacan propone que la entrada del sujeto en lo simbdlico se realiza mediante la
metafora paterna, que implica la sustitucion del significante materno por el significante
del Nombre-del-Padre. Esta operacién simbdlica inaugura el lugar del deseo y de la
falta, permitiendo que el sujeto se constituya en relacion al Otro. De este modo, el
complejo de Edipo, lejos de ser un episodio del desarrollo infantil, se convierte en una

matriz estructurante del deseo, la ley y la subjetividad.

El presente trabajo aborda la teoria lacaniana del complejo de Edipo desde una lectura
articulada entre sus seminarios —especialmente el Seminario V (Las formaciones del

inconsciente) y el Seminario VI (El deseo y su interpretacién)— y la lectura

30



contemporanea de autores como Silvia Elena Tendlarz y Eric Laurent. A partir del
estudio de la metafora paterna y de los tres tiempos légicos del Edipo, se busca
evidenciar cdmo Lacan redefine el papel del padre, el lugar del falo y la funcién del

deseo en la constitucién del sujeto del inconsciente.

La lectura lacaniana del complejo de Edipo introduce una profunda transformacion
respecto del modelo freudiano. Mientras que Freud sitia el Edipo como una etapa del
desarrollo psicosexual, Lacan lo concibe como una estructura permanente que

organiza la relacién del sujeto con el deseo y con la ley.

La metéafora paterna es el punto de anclaje de esta reformulacién, ya que a través de
ella el Nombre-del-Padre sustituye el deseo de la madre e introduce la significacién
falica como mediacién simbdlica. El padre no se define entonces por su presencia
biolégica, sino por su funcion significante, aquella que permite al nifio acceder al

lenguaje y a la diferencia sexual.

Los tres tiempos l6gicos del Edipo —la identificacion con el objeto del deseo materno,
la privacion y la castracion, y el tiempo del padre donador— expresan el proceso por el
cual el sujeto pasa del ser el falo de la madre a situarse en relacién al tener el falo
como significante del deseo. Esta transformacion posibilita el surgimiento del sujeto

deseante y la inscripcion de la ley simbdlica que regula su relaciéon con el Otro.

En sintesis, Lacan sitta el complejo de Edipo como una estructura simbdlica del
deseo, en la que la funcién paterna cumple un papel fundante: instaurar la falta,
posibilitar el deseo y garantizar el acceso al orden simbdlico. En esta operacién se
juega la constitucion misma del sujeto del inconsciente y su insercién en el campo del

lenguaje y la cultura.

15 El Estrago Materno

Introduccién

La palabra estrago, segun la Real Academia Espafiola, proviene del verbo estragar y
designa ruina, dafio o asolamiento. Sus sinénimos —destrozo, destruccion,
devastacion, arrasamiento, desolacion, catastrofe— condensan una resonancia de
pérdida y de exceso. En todos ellos late una misma idea: algo ha sido arrasado, algo se

ha roto en su centro.

31



Esta alusion a la devastacion permite situar las marcas voraces y mortiferas que deja
en el sujeto una fascinacién sin medida, esas huellas a las que Lacan se refiere al

introducir el término estrago.

El concepto de estrago materno constituye un aporte decisivo del psicoanalisis
contemporaneo para pensar los efectos devastadores que pueden surgir en el vinculo
entre madre e hijo/a. Es una manera de nombrar ese lazo que se organiza a partir de
un goce que excede los limites del orden falico y que, al hacerlo, puede tornarse

destructor para la constitucion subijetiva.

Lacan denomina estrago materno a las consecuencias mortiferas del deseo de la madre
cuando este deseo se erige como el Otro primordial en la constitucion del sujeto. Alli
donde el deseo materno no encuentra un limite simbélico, se transforma en un goce sin
frontera, un exceso que encierra al hijo en el lugar de objeto, impidiendo su distancia,

su palabra y su propio deseo.

El estrago, entonces, nombra una zona donde el amor se confunde con el goce, donde
el cuidado se vuelve posesion y donde la vida misma puede sentirse devorada por el

deseo del Otro.

1.6 Freud, Lacan vy la nocién de estrago

Si bien Freud anticipa en varios textos la intensidad de este lazo, es Lacan quien
introduce la nocidn de “estrago” en el marco de su ensefianza.

Autores contemporaneos como Graciela Brodsky, Colette Soler, Jacques-Alain Miller
y Eric Laurent han retomado este concepto para dar cuenta de modalidades clinicas
actuales.

Jacques Lacan introduce en el Seminario XVII “El reverso del psicoanalisis” el término
estrago para referirse al goce ilimitado que, en la relacién madre-hijo/a, se escapa de
toda significacion y que puede llevar a una devastacion del sujeto si este estrago
materno llega a inscribirse.

Siguiendo a Jaques Lacan, el deseo materno implica propiamente en el ser mujer una
relacion con el deseo de ser madre y el deseo de la mujer, siendo la maternidad una
respuesta a su propio deseo que responde a la historia que ha tenido una mujer con

Su propia madre.

32



Dos dimensiones del estrago en la ensefanza de Jacques Lacan

En la ensefanza de Jacques Lacan pueden distinguirse dos dimensiones de estrago.

Primera dimensién: El fantasma de devoracion

En el Seminario XVII “El reverso del psicoanalisis”, Lacan remite al fantasma de
devoracion, a la ley caprichosa de la madre cuando aln no funciona la ley del padre

que la introduce en el intercambio falico:

“El papel de la madre es el deseo de la madre. Esto es capital. El deseo de la madre
no es algo que pueda soportarse tal cual, que pueda resultarles indiferente. Siempre
produce estragos. Es estar dentro de la boca de un cocodrilo, eso es la madre. No se
sabe qué mosca puede llegar a picarle de repente y va y cierra la boca. Eso es el
deseo de la madre. Entonces, trataré de explicar que habia algo tranquilizador. Les
digo cosas simples, improviso, debo decirlo. Hay un palo, de piedra por supuesto, que
esta ahi, en potencia, en la boca, y eso la contiene, la traba. Es lo que se llama el

“falo”. Es el palo que te protege si, de repente, eso se cierra.” (Lacan, 1969-1970).

Esta linea del estrago sitla que, si bien el deseo de la madre hace estragos, el falo

tiene una funcién de mediacioén: el padre opera como un limite.

Jacques Lacan, a través de esta analogia de la boca del cocodrilo, pone en escena
los fantasmas de devoracién materna implicados en los comienzos del Edipo, cuando
la ley de la madre —una ley caprichosa e incontrolada— toma al nifio sin la mediacion

del falo, haciendo que sea su subdito.

Puede suceder que ella, en cualquier momento, cierre su boca “de cocodrilo”,
devorando al nifio si no interviene la funcién paterna como mediacién, como el palo
que traba la mandibula del cocodrilo e impide que se lo devore.

La ley paterna aparece asi como secundaria, asegurando la salida del nifio/a de la
voracidad materna, habilitando la separacion de la madre y dandole paso a la

castracion a través del significante falico.

Segunda dimensién: La relacion madre-hija

La segunda dimension surge del texto “El atolondradicho”, donde Lacan retoma los
desarrollos freudianos sobre la sexualidad femenina en vinculacion directa con la

ligazon madre-hija:

33



“La elucubracioén freudiana del complejo de Edipo, en la que la mujer es en el pez en el
agua, por ser la castracion en ella inicial, contrasta dolorosamente con el estrago que,
en la mujer, en la mayoria, es la relaciéon con la madre, de la cual parece esperar en
tanto mujer mas subsistencia que del padre, lo que no pega con ser su segundo en

este estrago.” (Lacan, 1972).

El padre, encargado de oficiar de corte separando al nifio de la madre, parece resultar
insuficiente en esta busqueda del enigma de la feminidad para la mujer.

La significacién falica, el Nombre del Padre como sustituto del Deseo de la Madre, no

alcanza a abarcarlo todo: algo del goce materno, en tanto mujer, no es recubierto por

la ley paterna. Es alli donde se da cuenta del estrago, como un trozo del deseo

materno que escapa a la regulacion simbolica.

Siguiendo a Jacques-Alain Miller en “El nifio entre la mujer y la madre”, se sostiene la
importancia de la metéfora paterna sobre el deseo de la madre como condicion

necesaria para posibilitar el acceso a la posicion sexuada.

Jacques-Alain Miller puntualiza en el polo materno y en la forma en que la mujer
asume su maternidad, planteando que la figura materna debe cumplir un rol doble:
vehiculizar la ley paterna, por un lado, y evitar convertirse en “demasiado madre”,
dejando de lado su ser mujer.

Donde se presenta un exceso de lo materno, corre el riesgo de que el hijo/a sature la
falta en la que se apoya su deseo, convirtiéndose en “toda madre” y dejando al nifio en

posicion de objeto que tapona.

1.7 Aportes de autores contemporaneos

Diversos autores han retomado esta nocién en la clinica actual.

Graciela Brodsky (2005): sostiene que el estrago es una forma particular de goce
devastador que se presenta en la relacion de las mujeres con la madre, y que el limite
falico no alcanza para regular su intensidad.

Colette Soler (2011): lo articula con la l6gica del no-todo, planteando que el estrago
muestra la posibilidad de un lazo sin freno en el goce femenino.

Jacques-Alain Miller (1998): introduce la nocién de partenaire-sintoma para dar

34



cuenta de como, en la contemporaneidad, el Otro puede encarnar un lugar absoluto de

goce y devastacion.

Eric Laurent: vincula el estrago con la clinica del nifio como objeto del goce materno,
especialmente en el andlisis del autismo y el lugar de la madre.

Colette Soler (2007): postula que la variedad de figuras de la madre se despliega entre
dos extremos: de la madre demasiado madre que encierra al nifio, a la madre

demasiado muijer.

Respecto del “toda madre”, el nifio viene como tapén a colmar la falta: se trata de la
madre completamente ocupada del nifio, que hace de él su rehén falico. Esto se
vincula con la dimension del estrago materno.

En el otro extremo esta la madre que no se ocupa en absoluto del nifio.

En conclusion, el estrago materno constituye un concepto clave para comprender las
formas en que el goce materno puede producir efectos devastadores en la
subjetividad.

Desde Sigmund Freud hasta Jacques Lacan, y en los desarrollos contemporaneos, se
reconoce que la relacién madre-hija puede devenir en un vinculo sin freno, que arrasa

con la posibilidad de separacién y limite.

1.8. El Edipo v los vinculos contemporaneos desde una perspectiva mas actual.

El psicoanalista Jorge Bafico ha elaborado una lectura actualizada del complejo de
Edipo y de su incidencia en los vinculos contemporaneos, integrando las ensefianzas
de Freud y Lacan con los desafios clinicos y simbdlicos de la actualidad. En sus obras
Introduccioén a la teoria lacaniana: practica y teoria (Bafico, Gonzélez Imaz y Cabral,
2004), Edipo: mito y tragedia (Bafico et al., 2006) y Vidas contemporaneas (Bafico,
2019), el autor propone pensar el Edipo no como una estructura fija del pasado, sino
como un dispositivo simbdlico vivo que sigue organizando el deseo, la ley y las formas

del lazo familiar en la cultura actual.

El Edipo como matriz del deseo vy de la ley

En Introduccidn a la teoria lacaniana: practica y teoria, Bafico aborda el complejo de

Edipo como un punto de articulacion fundamental entre la teoria freudiana y la lectura

35



lacaniana. Siguiendo a Freud (1900/2012), el autor subraya que el Edipo no debe
entenderse como un simple mito o una etapa evolutiva infantil, sino como una estructura
simbolica que organiza el deseo humano y regula el ingreso del sujeto al lenguaje. En
esa direccion, sefiala que el Edipo marca el pasaje del cuerpo biolégico al cuerpo

simbdlico, estableciendo los limites entre el deseo y la ley.

Para Bafico (2004), el mito de Edipo cumple una funcion estructurante en tanto
introduce el lugar del Otro, la interdiccion del incesto y la diferencia sexual como pilares
de la constitucion subjetiva. Al igual que Lacan (1957-1958), considera que el Edipo no
se resuelve biograficamente, sino que se inscribe como una légica simbolica que
posibilita la aparicién del sujeto del deseo. Desde esta perspectiva, la funcion del padre
—como significante del limite— es esencial para separar al hijo del deseo materno y

permitirle situarse como sujeto deseante y no como objeto del goce del Otro.

Bafico retoma aqui la ensefianza lacaniana de que “el deseo de la madre no es algo
que pueda soportarse tal cual” (Lacan, 1969-1970, p. 119), por lo que se requiere una
operacion simbdlica que lo module. En este punto, el Edipo representa ese nudo
simbolico donde el amor, la prohibicion y el goce se encuentran. Para el autor, el mito
edipico encarna la tension entre la aspiracion a la completud y la imposibilidad de

alcanzarla, recordando que todo deseo nace de una falta.

Edipo: mito, tragedia y subijetividad

En su texto Edipo: mito y tragedia, Bafico y sus coautores profundizan en la lectura
freudiana y lacaniana del mito sofocleo. La tragedia de Edipo, afirman, no debe ser leida
Gnicamente como una historia de destino, sino como una representacion simbolica del
drama del sujeto ante el deseo y la ley. En palabras del autor: “El mito de Edipo
condensa el drama del sujeto frente al deseo y la ley, revelando que no hay identidad
posible fuera de la falta” (Bafico et al., 2006, p. 84).

Desde esta lectura, el Edipo no es solo una narracién arcaica sino una matriz
simbdlica que sigue produciendo efectos en la subjetividad contemporanea. Bafico
(2006) destaca que Edipo no es culpable por sus actos en si, sino por el
desconocimiento de su deseo. En su intento por escapar del destino, se enfrenta con la
verdad de su deseo inconsciente y con la imposibilidad de dominarlo. Esta
interpretacion, en sintonia con Lacan (1959-1960), sitUa la tragedia como metéfora del
inconsciente, donde la verdad se manifiesta no en la conciencia, sino en los desvios del

deseo.

36



De esta manera, el mito de Edipo, en la lectura de Bafico, adquiere una dimensién
ética. No se trata de una historia de castigo, sino de una confrontacién con la verdad
subjetiva. El héroe tragico encarna la experiencia del sujeto dividido por el lenguaje,
atrapado entre el sabery el no saber, entre la ley y el deseo. Esta interpretacién permite,
segun Bafico, actualizar la ensefianza freudiana en la clinica contemporanea,
recordando que cada sujeto, en su historia, repite de algiin modo la pregunta edipica:

¢qué quiere el Otro de mi?

El Edipo en la contemporaneidad: vinculos vy declinacién del padre

En Vidas contemporaneas (Bafico, 2019), el autor lleva el problema del Edipo al
campo de la clinica actual y de los lazos sociales. Alli reflexiona sobre cémo la
transformacion de las estructuras familiares y la declinacion de las figuras tradicionales
de autoridad impactan en la subjetividad. Segun Bafico, vivimos una época en la que el
lugar del padre —entendido como portador de la ley simbdlica— se ha debilitado,
mientras que la funcién materna tiende a expandirse. Esta mutacion, sostiene, produce

efectos clinicos nuevos, donde el conflicto edipico se reactualiza bajo formas inéditas.

El autor sefiala que ‘las nuevas configuraciones familiares, la caida de los ideales
paternos y la hiperpresencia materna traen consigo un retorno de los conflictos edipicos
bajo modalidades inéditas” (Bafico, 2019, p. 112). Desde esta perspectiva, la falta de un
significante que limite el goce materno puede generar vinculos dependientes,
simbidticos o incluso devastadores. Este planteo resuena con las elaboraciones de
Lacan sobre el “estrago materno” y con las reflexiones de Miller (2008—2009) acerca de

la declinacion de los significantes tradicionales que sostenian el lazo social.

Bafico no propone restaurar la figura del padre tradicional, sino reconocer que la
funcién simbdlica que cumplia debe reinventarse. En un tiempo en que la palabra pierde
peso frente al imperativo del goce, el psicoandlisis —afirma— tiene la tarea de volver a
situar el valor de la falta, del limite y de la transmisién. Asi, el autor invita a pensar los
vinculos contemporaneos no desde la norma o la moral, sino desde la singularidad del

deseo y la responsabilidad subjetiva.

En este punto, Bafico converge con la ensefianza de Miller, quien sostiene que en la
actualidad asistimos a una “nueva economia del goce”, en la que el sujeto busca
completud sin mediacion simbdlica. Frente a ello, el Edipo, tal como lo entiende Bafico,
sigue siendo una brajula: no como una estructura cerrada, sino como una metafora viva

de la tension entre el amor y la ley, entre el deseo y el limite.

37



El aporte de Bafico a la lectura del Edipo

El pensamiento de Bafico ofrece una clave de lectura singular del Edipo: su vigencia
no radica en repetir las formulas freudianas, sino en reescribirlas a la luz de las
transformaciones culturales y clinicas del presente. Para el autor, el Edipo sigue siendo
la matriz que organiza la diferencia y el deseo, pero sus modos de manifestacién

cambian con las formas familiares y sociales.

En ese sentido, la lectura de Bafico permite tender un puente entre el psicoanalisis
clasico y los discursos contemporaneos, recordando que, aunque cambien las
configuraciones del lazo, el sujeto continda interrogado por las mismas preguntas: ¢,qué

desea el Otro?, ¢, qué lugar ocupo en su deseo?, ¢cémo amar sin devorar al otro?

Asi, la propuesta de Bafico invita a mantener viva la lectura del Edipo no como un
mito del pasado, sino como un texto en movimiento que se reescribe en cada historia
singular. En la clinica, en los vinculos y en la cultura, el Edipo persiste como el punto

donde el deseo se humaniza a través de la falta.

““ L3 L] »
‘Amar es dar lo que no se tiene a alguien que no lo es

-Jacques Lacan 1960/61-

38



CAPITULO 2

2.1 EL PESO DE LA MATERNIDAD

Caso presentado por Alejandro de Cristofano presentado en las Jornadas de la EOL.

Hace un tiempo, en su primera entrevista Minerva de 20 afios se presentoé y dijo: “Aca
estamos los tres, mucho peso, me siento fragilmente aplastada”, sus dichos hacen
referencia al cuarto mes de embarazo de mellizos que ella connota como un triste
embarazo. Entre lagrimas y un cuerpo que no para de temblar, se escucha decir no
tener fuerzas suficientes para hacerle frente a tanto peso, tiene la sensacion de que los
bebes pueden soltarse en cualquier momento. ¢Y el padre? pregunto. El novio al
enterarse del embarazo la abandona y cuando lo hace emerge en ella un estado de
crisis donde comienza a golpearse la panza, ingiere pastillas y envia un mensaje
solicitando ayuda a su padre con el cual no se comunicaba desde hacia 6 afios. El
mensaje se responde y como consecuencia es hospitalizada. Luego de estabilizarse en
la institucion y al darle de alta, se arreglan las cosas para que ella viva en un convento

a cuidado de un grupo de monjas.

A la edad de 8 afios Minerva se enfrenta con la muerte tragica de su madre: es
atropellada por un camién. Ella y su tia fueron testigos de semejante infortunio que le
deja como marca el horror de ver aplastado el cuerpo de su madre. A partir de ese
acontecimiento una sensacion de miedo asfixiante la acompafia. El peso en su cuerpo
comienza a manifestarse desde ese momento. Hace referencia a la historia de su abuela
materna quien también ha sido abandonada por su marido cuando sus hijos eran
pequefos y si bien ella no intentd matarse se abandona al alcohol de tal modo que su

hija (la madre de mi paciente) es criada por una tia.

A los 13 afios, Minerva siente estar sin rumbo, con una sexualidad temprana
descontrolada donde fantaseaba con ser madre. intervengo jCuantos pesares!
comienza a llorar y luego de un prolongado silencio se pregunta: ¢,como ir mas alla del
destino de las mujeres de su familia que no pudieron soportar el peso de la maternidad?
Y ¢como llevar adelante la crianza de sus hijos, sin la presencia de un hombre que la

ayude?

Un recuerdo que lo ubica alrededor de los 6 afios remite a su propia madre que grita no
soporto, la empuja por una escalera y cae como un peso muerto, su padre intenta

calmarla y en ese entreverarse caen juntos y o que mas le impacta es el recuerdo del

39



ruido a vidrios rotos y la cantidad de sangre por cortes. Es luego de ese episodio que el

padre la abandona.

El refugio actual de Minerva es el convento, quizas el lugar donde habita Dios Padre,
pero asimismo es lugar de la queja de la molestia que las monjas sostengan a sus hijos,
gue por otro lado se convirtieron en el centro de la vida del convento, pero eso no evita

decir con enojo que se los pasan de brazos en brazos manoseandolos.

Manifiesta que saldria corriendo de alli, pero en verdad no tiene donde caerse muerta.
Intervengo: sostener-te o caer-te. Refiere: que durante toda su vida sinti6 estar
sostenida de un fragil hilo, con la sensacion permanente que podia soltarse y caer en

cualquier momento.

Fantasea que un hombre potente la viene a rescatar o que su padre vuelve y se hace
cargo de ella y sus nietos. Intervengo: jMuchas hembras pocos machos! Se rie y aflade
mujeres...mujeres por todos lados, mi abuela, las vecinas que criaron a mi madre, mis
tias, las monjas, todas deprimidas o aplastadas y los hombres borrados. Y afiade quiero

soltar todo lo malo de mi pasado, mis hijos merecen una historia diferente.

Luego de varias sesiones, refiere que por ahora se quedara viviendo en el convento,
pero algunos dias dejara a los mellizos a cuidado de las monjas y retomara el trabajo
porque quiere juntar dinero para alquilarse un apartamento. Muestra interés por conocer
y dar lugar a un hombre responsable que elija el combo completo. Algo cede del rasgo
paranoide que se le habia armado con las monjas, las denomina mujeres servidoras,

gue por ahora la ayudan a sostener su realidad y la de sus hijos.

Un interrogante surge en la direccion de la cura: ¢podra Minerva en el curso de su
analisis encontrar la posibilidad de arreglarselas con su ser madre mas alla de los
pesares aplastantes de su historia? Historias que remiten a la ausencia de padre, al
momento horroroso de haber perdido su madre aplastada por un camién que conducia
un hombre alcoholizado; un novio que huye y desaparece. ¢, Son los hombres confiables

para ella? ¢ Qué lugar tiene ese soltarse-caer del Otro?

La ética del analista intentara demostrar que puede existir para Minerva un encuentro

posible con la maternidad.

(Alejandro de Cristofano)

40



2.2 Avrticulacion tedrico-clinica del caso Minerva

El caso clinico de Minerva pone de relieve los efectos devastadores del estrago
materno en la subjetividad femenina y permite articularlo con los desarrollos de Lacan,
Freud y los autores contemporaneos sobre la parentalidad y las nuevas formas

familiares.

Desde su primera entrevista, Minerva se presenta diciendo: “Aca estamos los tres,
mucho peso, me siento fragilmente aplastada”. Esta expresion inaugura una escena
donde el cuerpo encarna la carga de una herencia materna transmitida por las
generaciones de mujeres de su linaje. Ese “peso” no solo refiere al embarazo de
mellizos, sino también al peso simbdlico del deseo materno sin limite que la aplasta,
tal como Lacan describe en el Seminario XVII: “El deseo de la madre siempre produce
estragos. Es estar dentro de la boca de un cocodrilo... eso es la madre” (Lacan, 1969-
1970).

En Minerva, el estrago materno se manifiesta en el vinculo entre la pérdida de la
madre —muerta tragicamente cuando ella tenia ocho afios— y el retorno de esa
escena en el cuerpo: el embarazo se le presenta como una amenaza de
“aplastamiento” y de “caida”. El goce materno, entendido como una fuerza voraz y
devoradora, reaparece como marca en el cuerpo, produciendo un sintoma donde lo

real del trauma y lo simbdlico del deseo de la madre se confunden.

Sigmund Freud ya habia anticipado en “His Majesty the Baby” (1914) que el nifio se
vuelve portador del ideal del yo de los padres, heredando sus deseos no realizados.
En este caso, Minerva carga con la historia de las mujeres de su familia que no
pudieron soportar el peso de la maternidad: su abuela alcoholica, su madre muerta, y
ella misma al borde del colapso. La repeticién de esta cadena muestra la transmision
transgeneracional del goce materno sin mediacién falica, lo que Lacan conceptualiza
como la ausencia del Nombre-del-Padre, aquel significante que deberia introducir un

limite simbodlico al deseo de la madre.

El padre, en la historia de Minerva, aparece siempre en forma de ausencia o

abandono: el abuelo que se marcha, el padre que la deja tras una escena violenta, el

41



novio que huye ante el embarazo. Tal como plantea Eric Laurent en “El nifio y su
familia” (2002), la contemporaneidad muestra familias atravesadas por la declinacion
de la funcién paterna y el predominio del lazo materno. En estos contextos, el nifio
puede devenir un objeto “calculado”, “producido” o sostenido por un lazo de goce mas
gue por una inscripcién simbdlica. En Minerva, sus mellizos ocupan justamente ese
lugar: objetos de una maternidad sin mediacion, sostenidos por una red femenina (las

monjas del convento) donde la funcion de corte paterna no se inscribe.

Jacques-Alain Miller (1998) advierte que, cuando la metafora paterna no opera, el
sujeto puede quedar atrapado como objeto del goce del Otro. Esto se observa en la
vida de Minerva: “mujeres por todos lados” —como ella misma dice—, una cadena de
madres, tias y monjas que reproducen el exceso de lo materno sin limite ni diferencia.
Tal como sefala Colette Soler (2007), la figura de la madre puede oscilar entre “la
madre demasiado madre” —que encierra al hijo en su goce— y “la madre demasiado
mujer” —que abandona al hijo—. Minerva encarna el primer extremo: una madre

absorbida por su funcién, pero a la vez aplastada por ella.

En términos clinicos, el convento representa un intento de suplencia del Nombre-del-
Padre, una institucion que promete orden y proteccion (“el lugar donde habita Dios
Padre”), pero que, paraddjicamente, mantiene a Minerva dentro del circuito de lo
femenino sin mediacion. La escena de las monjas “pasando a los mellizos de brazos
en brazos” repite el movimiento del deseo materno sin limite, donde el nifio circula

como objeto del goce de la madre y de las otras mujeres.

Jacques Lacan, en su “Nota sobre un nino” (1969), plantea que el nifio puede venir a
ocupar el lugar del objeto a en el fantasma materno, “saturando el deseo de la madre”.
En Minerva, los mellizos corren ese riesgo: ser utilizados para taponar la falta y
sostener una identidad femenina sostenida Unicamente en la maternidad. Pero la
intervencion analitica —cuando el analista le dice “sostener-te o caer-te”— introduce
un punto de separacién, una palabra que hace borde entre el cuerpo y el goce, y que

abre la posibilidad de un nuevo lazo con el deseo.
Desde el punto de vista de la direccion de la cura, la cuestion central es si Minerva

podra encontrarse con su ser madre mas alla del estrago, es decir, si podra hacer

existir un deseo de mujer separado del deseo materno.

42



Como plantea Graciela Brodsky (2005), el estrago es una forma particular de goce
devastador que el limite falico no siempre logra regular, y el trabajo analitico consiste
en construir ese limite simbdlico singular que permita que el sujeto no quede aplastado

por el goce del Otro.

La decision de Minerva de “retomar el trabajo, ahorrar y alquilar un apartamento”
indica un movimiento de salida del circuito del estrago. Al introducir un proyecto propio,
distinto del mandato transgeneracional, comienza a escribir un deseo propio,

marcando un primer intento de separacién respecto de la cadena materna.

En suma, el caso de Minerva muestra cémo, en las nuevas configuraciones familiares,
la funcion paterna puede aparecer desarticulada, dejando al sujeto expuesto al goce
materno sin mediacion. El estrago materno se actualiza como una figura del exceso de
amor, donde el hijo corre el riesgo de ser objeto de la madre mas que sujeto de deseo.
El analisis, en tanto experiencia de palabra, abre la posibilidad de reintroducir una ley
simbdlica, no necesariamente ligada a la figura de un padre, sino a la invencién

singular del sujeto frente a su propio goce.

2.3 La parentalidad y las nuevas configuraciones familiares

Eric Laurent en su libro “El nifio y su familia” plantea las nuevas configuraciones de las
familias en la civilizacion y examina el lugar que el nifio ocupa en ellas. Marca como
fueron cambiando entre el siglo XIX y XX, pero, sobre todo —y aun mas— en el siglo
XXI.

La procreacion azarosa del nifio y su multiplicacién ha sido reemplazada por un nifio
mas raro y mas calculado, previsto o mas producido. Una red de configuraciones y
determinaciones renueva el estatuto del nifio de una manera diferente a la familia
patriarcal ideal del siglo XIX, especialmente en Freud, para quien la familia ideal
estaba en el horizonte, a pesar de la peculiaridad de la familia.

Todo esto determiné una reflexion de Freud sobre el caracter l6gico del Edipo,
diferente de las formas diversas de familia, pero manteniendo el ideal del nifio.
Mientras que en la actualidad nos confrontamos con muchas formas de familias y
filiaciones que plantean problemas nuevos.

Jacques Lacan reconfigur6 el discurso analitico para abordar estas nuevas
dimensiones, estas nuevas formas de familias que vio desarrollarse desde los afios
60.

Hay en Lacan una tension fuerte entre lo que es su elaboracion sobre la distincion

43



entre los padres de la realidad —que a veces se puede llamar padre real— y el padre

simbodlico, el padre Nombre-del-Padre, el padre-dios.

Esto introduce una hiancia entre los dos personajes, razén por la cual el padre en
nuestra civilizacién es un ser cojo, desarticulado entre lo banal, lo comun del padre de
la realidad con sus peculiaridades, y lo que es la funcién del padre de articular algo
con lo simbdlico como tal, una funcion mucho mas alla de los pobres padres de la

realidad.

Hay una tension en la ensefianza de Lacan entre la familia como un real y el padre
como algo simbdlico. La tension entre el nifio definido a partir de sus estatutos
simbolicos —como ideal del yo o ideal de la familia, ideal para los dos padres pero
especialmente para la madre— pone en juego al nifio ideal de la familia, mucho mas
objeto de la familia, producido por esta familia real, objeto calculado y realizado de una

manera muy especial.

La configuracion freudiana de la significacion falica pasa por la amenaza de castracion
del padre al nifio varén, que define después una significacién falica positiva en la que
el niflo varén se aloja. En la nifla-mujer hay este cambio del objeto de amor: pasa del

amor de la madre al amor al padre, y este pasaje deja distintas huellas.

Hay un cambio en el horizonte clinico de lo que se hace con el nifio que tiene que
elaborar la significacién falica cuando esta tambalea, cuando es inexistente o poco
existente. Esto pasa por establecer las versiones del objeto a que tiene el nifio, las
separaciones que ha podido hacer de sus objetos y el valor del objeto a que tiene para
la madre, lo que determina el valor falico.

Este objeto circula, hace cépula entre el nifio y la madre, y el nifio mismo puede tener

valor de objeto para la madre.

Lacan hace del amor al padre algo que pasa por la manera con la que se ocupa de los
objetos a de una madre. De lo que ella se ocupa es de sus objetos a, que son sus

hijos.

El padre, en esta nueva configuracion lacaniana, es el que puede hacer una operacion
gue da un lugar de mujer a una madre. La madre tiene sus objetos a y se ocupa de
ellos; esto causa el deseo de la madre. Pero segun Lacan, un hombre es digno de

amor y respeto porque hace una metafora particular con esta madre en tanto que

44



como mujer ella causa su deseo. Si un hombre hace esta alquimia particular, se
produce el amor al padre.

Volviendo a Freud: él aborda al nifio a través del ideal del yo de los padres —His
Majestic the Baby— donde el ideal llega al nifio a través del narcisismo parental que

se transforma en el ideal del yo.

Jacques Lacan, en la “Nota sobre un nifio”, evoca la distancia entre la identificacion
con el ideal del yo y la parte tomada del deseo de la madre. Reformula a partir de la
relacién fantasmatica entre el nifio y la madre: el nifio realiza la presencia como objeto

a en el fantasma.

Lacan parte del deseo de la madre y del hecho de que se dirija a una falta. Est4
articulado alrededor de una x: si la madre da a ese x el valor de falo —“simboliza su
deseo en el falo”— el nifio satura al sustituirse a este objeto, el modo en que se

especifica el deseo de la madre.

Cuando las madres hablan de sus hijos es como si fueran su verdad, su verdad de
mujer. El nifio da cuerpo a la verdad del deseo de la madre. No solamente este

sintoma se desprende y toma cuerpo en lo real, sino que se dirige a ella.

El nifio representa para el sujeto un lugar de exigencia inmediata —“la preocupacion
materna inmediata”—. Entre el nifio como objeto y el nifio ideal, el padre hace esta

mediacion en cuanto al goce.

El articula la Ley y el ideal al falo; si no hay esta mediacion, el ideal va por su lado y la
pulsion por el suyo, lo que deja al nifio abierto a todas las capturas fantasmaticas. Se
vuelve el objeto de la madre y no tiene otra funcién que revelar la verdad de ese lugar:

la verdad del sintoma deja su lugar a la verdad del objeto fantasmatico de la madre.

Todo eso, en las familias contemporaneas —recompuestas, divididas, atravesadas por
amores y odios huevos— permite orientarse mas que tener como unico horizonte
hacer creer que la Unica solucion es una familia clasica y unida, o confundir una familia

unida con lo real de la familia.

45



CAPITULO 3

CONSIDERACIONES FINALES

Concluir un trabajo que aborda las raices del deseo, el entramado del amor y la
compleja urdimbre que sostiene los vinculos entre madres, hijos y la ley simbdlica, es
intentar poner palabras alli donde el misterio persiste. El recorrido teorico realizado —
desde el mito de Edipo hasta sus reformulaciones en el psicoanalisis
contemporaneo— permitié entrever que el deseo, el goce y la ley no son solo
conceptos, sino experiencias que atraviesan la existencia humana desde sus

comienzos.

Freud nos mostrd que el mito de Edipo no es GUnicamente un relato antiguo, sino la
metafora de una verdad inconsciente que se renueva en cada sujeto. Cada quien, a su
modo, se enfrenta a su propio destino edipico: a la imposibilidad de poseerlo todo, a la
necesidad de renunciar para poder desear. Lacan, retomando esa herencia, nos
ensefa que alli donde el deseo se constituye, también se inscribe la falta, esa herida
estructural que nos separa del Otro y nos impulsa a buscar. El ser humano, dice
Lacan, estd condenado a desear, y en esa condena habita tanto su tragedia como su

posibilidad de existencia.

La figura materna, en este contexto, Se presenta cComo presencia y ausencia, Como
amparo y limite. Ella introduce al nifio en el mundo del lenguaje, pero también debe
consentir a separarlo de si para que el sujeto advenga. De esa tension entre el amor
que retiene y la ley que expulsa, surge la posibilidad del deseo. Alli se aloja el nacleo

de lo humano: el aprender a perder, el aceptar la falta como condicion para existir.

¢,De qué modo se reconfiguran hoy esos lazos? ¢, Qué sucede con el deseo en una
época que busca borrar la falta, que promete satisfaccién inmediata y vinculos sin
pérdida? La maternidad contemporanea parece transitar nuevos dilemas: entre la
omnipresencia y el agotamiento, entre la idealizacion y la culpa, entre el cuidado y la
imposibilidad. El psicoanalisis, lejos de ofrecer respuestas cerradas, invita a mantener
abiertas las preguntas, a escuchar el malestar de cada época y las formas inéditas en

gue el sujeto intenta tramitar su deseo.

Quizas el complejo de Edipo siga siendo una brdjula, no porque conserve intactas sus
férmulas, sino porque permite pensar la estructura del lazo humano: la tensién entre el

amor, la ley y la imposibilidad. En el fondo, la tragedia de Edipo continta

46



recordandonos que todo saber sobre el origen esta marcado por la falta y que toda

busqueda de verdad conduce, inevitablemente, a un punto de no saber.

El psicoandlisis, con su ética de la palabra, ofrece un espacio donde el sujeto puede
narrar su propio mito, donde el drama inconsciente se transforma en historia, y la
repeticion en posibilidad de creacion. Tal vez esa sea la mayor ensefianza de Freud:
que el destino no estéa escrito por los dioses, sino que se escribe, se reescribe y se
resignifica en cada andlisis, en cada palabra, en cada intento por comprender aquello

gue nos habita.

El cierre de este trabajo no pretende clausurar, sino abrir: abrir a la pregunta, a la
reflexién, a la posibilidad de seguir pensando. ¢ Qué resta del Edipo en la subijetividad
contemporanea? ¢Qué lugar ocupa hoy la madre en una cultura que oscila entre la
idealizacion y la soledad? ¢ Y qué del padre, de la ley, de los limites, cuando las

figuras simbdlicas parecen disolverse en el horizonte de lo multiple?

Quizas, como Edipo, todos estamos destinados a un encuentro con lo desconocido de
nosotros mismos. Pero a diferencia del héroe tragico, el psicoanalisis nos ofrece una
alternativa: mirar sin cegarnos, reconocer sin huir, y seguir deseando a pesar —y

gracias— a la falta.

En ese punto, el cierre de este recorrido tedrico se convierte también en una apertura:
la invitacion a continuar pensando, escribiendo y escuchando como cada sujeto, en su

singularidad, vuelve a decir, a su manera, la eterna pregunta de Edipo: ¢quién soy?

“Cuando el deseo materno no encuentra borde, el hijo queda
tomado como objeto: alli donde falta el limite simbdlico, el
estrago hace marca; la cura, entonces, busca dar nombre y borde

a ese exceso.”’

47



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bafico, J. (2004). Introduccion a la teoria lacaniana: practica y teoria. Montevideo:
Psicolibros Waslala.

Bafico, J. (2006). El goce, la locura, la clinica. Montevideo: Psicolibros Waslala.
Bafico, J. (2017). El porvenir del sintoma. Montevideo: Psicolibros Waslala.

Bafico, J., Gonzélez Imaz, M., & Cabral, E. (2004). Introduccién a la teoria lacaniana:
practica y teoria. Montevideo: Psicolibros.

Bafico, J., & Otros. (2006). Edipo: mito y tragedia. Montevideo: Psicolibros Waslala.

Bafico, J., Gonzalez Imaz, M., & Cabral, E. (2006). Edipo: mito y tragedia.
Montevideo: Psicolibros.

Bafico, J. (2019). Vidas contemporaneas. Montevideo: Psicolibros Universitario.

Bleichmar, S. (1993). La fundacion de lo inconsciente: las experiencias tempranas y su
destino. Buenos Aires: Amorrortu.

Benjamin, J. (1988). Los lazos de amor: psicoanalisis, feminismo y el problema de la
dominacion. Buenos Aires: Paidos.

Bowlby, J. (1969/1989). El apego y la pérdida: Vol. I. El apego. Barcelona: Paidds.
De Crist6fano, A. (2020). Tiempo y deseo en la clinica contemporénea. Montevideo:

Freud, S. (1897/1992). Carta 71 (Extracto de la correspondencia con Fliess). En J.
Strachey (Ed.), Obras completas (Vol. I, p. 261). Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, S. (1900/2012). La interpretacion de los suefios. Buenos Aires: Amorrortu.
Freud, S. (1905/2013). Tres ensayos de teoria sexual. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, S. (1909/1992). Analisis de la fobia de un nifio de cinco afios (Caso Juanito). En
Obras completas, vol. X. Amorrortu Editores.

Freud, S. (1913/1992). Tétem y tabi. Amorrortu Editores.
Freud, S. (1921/1992). Psicologia de las masas y andlisis del yo. Amorrortu Editores.
Freud, S. (1923/2008). El yo y el ello. Amorrortu Editores.

Freud, S. (1924/2006). La disolucion del complejo de Edipo. En Obras completas, vol.
X1X. Amorrortu Editores.

Freud, S. (1931/2008). Sobre la sexualidad femenina. Amorrortu Editores.

48



Nasio, J. D. (2015). El libro del dolor y del amor. Paidos.

Lacan, J. (1957-1958). El seminario, libro 5: Las formaciones del inconsciente. Buenos

Aires: Paidos.
Lacan, J. (1960-1961). El seminario, libro 8: La transferencia. Buenos Aires: Paidos.

Lacan, J. (1969-1970). El seminario, libro 17: El reverso del psicoanalisis. Buenos
Aires: Paidos.

Laurent, E. (2006). La clinica del sujeto contemporaneo. En La Cause freudienne, 63,
77-86. Paris: Seuil.

Laurent, E. (2012). La batalla del autismo: De la clinica a la politica. Buenos Aires:
Grama Ediciones.

Miller, J.-A. (2008-2009). Sutilezas analiticas. Buenos Aires: Paidos.
Miller, J.-A. (2008). El partenaire-sintoma. Buenos Aires: Paidos.
Sofocles. (2008). Edipo Rey (Trad. J. Bergua). Gredos.

Tendlarz, S. (2015). Madres y mujeres: el deseo en la época del Otro que no existe.
Buenos Aires: Grama Ediciones.

49



