
 

 
 
 
 

ENSAYO ACADÉMICO 

 

HABITAR DESDE UNA ÉTICA DEL CUIDADO 

UNA DERIVA CRÍTICA Y SITUADA 

 
 
 

 
 

 

Estudiante: Luana Isabel Fernandez Bisio 

Tutor: Prof. Adj. Daniel Fagundez D’Anello 

Revisora: Prof. Agda. María Ana Folle Chavannes 

 

Octubre 2025 

Montevideo, Uruguay 

 

 



 

 

Por alguna razón, aún un poco desconocida, dedico este trabajo a mis abuelas, Esther e Isabel. Hay 

algo de ellas, de sus saberes, de sus historias, de los recuerdos que todavía atesoro y me hacen 

sentirlas presentes, que han sido guía y motor en este intento de recuperar la dimensión vital de los 

cuidados.  

 

Eternamente agradecida a mi mamá y mi papá por ser hogar y sostén siempre, y a mi familia entera, 

en su composición amplia y difícil de explicar. A mis amigas, por ser refugio y risas. A mis 

compañeras cooperativistas, por haber sido compañía y confianza durante estos años de trabajo 

juntas. Y a las familias que he acompañado, por sus aprendizajes y enseñanzas, esto también es 

gracias a ustedes. 

 

Agradecida también a TEBAC-Capurro y a todes les que han sido y siguen siendo parte. En especial a 

Daniel, por la oportunidad y la confianza; y a Rocío, por ser compañía en estas primeras 

experiencias. Ojalá sigamos probando y creando cosas juntes por mucho más tiempo. 

 

 



 

RESUMEN 

Este trabajo es una deriva crítica y situada de un proyecto denominado Territorialidades Barriales de 

la Ciudad Contemporánea (TEBAC), desarrollado entre los años 2018 y 2025 en el barrio Capurro, 

Montevideo, Uruguay. Mi vínculo con este proyecto comenzó como estudiante en el año 2023 y 

continuó luego con mi incorporación al equipo, lo que posibilitó mis primeras experiencias docentes. 

En la actualidad nos encontramos en una etapa de cierre, en la cual uno de los dispositivos de 

sistematización es un libro colaborativo. Durante su proceso de lectura y composición empecé a 

notar cómo, en las producciones narrativas de mujeres, las vinculaciones afectivas en torno a la 

barrialidad se relacionaban con las prácticas de cuidado que ellas desplegaban en su cotidianidad. 

Esto capturó por completo mi atención y me llevó a preguntas como: ¿Cuántas de estas prácticas 

quedarán invisibilizadas en el día a día? ¿Cómo hacer visible la trama de la vida y del cuidado en los 

barrios? ¿En qué prácticas cotidianas se hacen presentes? ¿Por qué será importante hablar de esto? 

¿Es posible desvincularlas de la identificación a ciertas imágenes, comportamientos y expectativas 

asociadas a la feminidad? ¿Cómo sería resituarlas como acción política de resistencia? De estas 

interrogantes surge este trabajo como una deriva crítica y situada, atravesada por preguntas, y 

motivada por la necesidad de generar nuevas imágenes de pensamiento que nos permitan 

revalorizar los cuidados como paradigma ontológico, ético y político; para desde allí, poder pensar 

nuestras prácticas profesionales como compañías, críticas, situadas y artesanales. 

Palabras claves: cuidados, habitar, acción política, producción de lo común 
 

ABSTRACT 

This work is a critical and situated drift of a project called Territorialities of Neighborhoods in the 

Contemporary City (TNCC), developed between 2018 and 2025 in the Capurro neighborhood, 

Montevideo, Uruguay. My connection with this project began as a student in 2023 and later continued 

with my incorporation into the team, which enabled my first teaching experiences. We are currently in 

a closing stage, in which one of the systematization devices is a collaborative book. During the 

process of reading and composing this book, I began to notice how, in the narrative productions of 

women, affective connections around neighborhood life were intertwined with the care practices they 

carried out in their daily lives. This completely captured my attention and led me to questions such as: 

How many of these practices remain invisible in everyday life? How can the fabric of life and care in 

neighborhoods be made visible? In what daily practices do they become present? Why is it important 

to talk about this? Is it possible to detach them from identification with certain images, behaviors, and 

expectations associated with femininity? How might we resituate them as political acts of resistance? 

From these questions, this work emerges as a critical and situated drift, traversed by inquiries and 

motivated by the need to generate new images of thought. These, in turn, allow us to revalue care as 

an ontological, ethical, and political paradigm. From there, we can think of our professional practices 

as forms of accompaniment—critical, situated, and artisanal. 

Keywords: care, dwelling, political action, production of the common 

 



 

ÍNDICE 
 
 

1. INTRODUCCIÓN​ 1 

2. INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA​ 3 

2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporánea​ 3 

2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro​ 5 

3. DESTERRITORIALIZANDONOS​ 7 

3.1. Habitar la pregunta por el presente​ 7 

3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir​ 10 

4. VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS​ 15 

4.1. Identidades incardinadas​ 15 

4.2. Territorio-cuerpo-tierra​ 18 

4.3. Los cuidados como estrategia y acción política​ 21 

5. PRIMERAS DERIVAS POSIBLES​ 25 

5.1. Habitar desde una ética del cuidado​ 25 

5.2. La psicología como compañías​ 27 

6. CONCLUSIONES​ 31 

7. REFERENCIAS​ 34 

 

 



 

1.​ INTRODUCCIÓN  

 
A través de este ensayo académico1 intento compartir mi búsqueda por rescatar la 

dimensión vital de los cuidados, comprendiéndolos como prácticas, gestos y actitudes que 

acompañan nuestra cotidianidad y permiten el sostenimiento de nuestra existencia. Esta 

búsqueda se encuentra guiada por una intuición y necesidad personal de recuperar la 

potencia que estas experiencias ofrecen. Entendiendo por potencia «las acciones y 

pasiones de las cuales algo es capaz» (Deleuze, 2003, p.40). 

 

Es una deriva crítica y situada de una investigación denominada Territorialidades Barriales 

de la Ciudad Contemporánea (TEBAC) que inició en el año 2018 en el barrio Capurro de 

Montevideo, Uruguay. En la que metodologías cualitativas como la etnografía de la 

subjetividad (Álvarez Pedrosian, 2011), la investigación-acción participativa (Balcazar, 

2003), producciones narrativas (Balasch & Montenegro, 2003) y cartografías sensibles 

(Pozzana de Barros & Kastrup, 2009); se pusieron al servicio de la exploración y la pregunta 

por el habitar permitiendo «una aproximación integral y situada de las tramas territoriales» 

(Fagundez, 2024b, p.4). 

 

En la actualidad, nos encontramos en una etapa final de sistematización y divulgación de 

estos seis años de trabajo. Los mismos se condensaron en una producción audiovisual y en 

un libro con el propósito de validar y difundir la multiplicidad de voces y sentires que 

componen los saberes-habitantes (Álvarez Pedrosian, 2018) de esa barrialidad. Fue 

particularmente, durante el proceso de lectura y composición del libro que empecé a notar 

cómo, en las narrativas de las mujeres, las vinculaciones afectivas a esa barrialidad se 

relacionaban con las prácticas de cuidado que ellas despliegan, siendo esto gran parte de 

su cotidianidad. 

 

Sus relatos fueron impulso para embarcarme en esta escritura. Fue un proceso de deriva, 

de descomposición y composición, en los cuales la interpelación y los naufragios se hicieron 

presente en cada intento de superar automatismos y naturalizaciones. Es un intento de 

dejar ir identidades y categorías que rigidizan nuestra existencia consagrando modos 

inalterables que suprimen nuestra posibilidad de devenir. Comprendo a este último como la 

1 Para la elaboración de este trabajó decidí emplear el uso del femenino para facilitar la lectura y 
revalorizar los saberes, aprendizajes y resistencias que han sido sostenidas, mayoritariamente por 
las mujeres desde lo doméstico. Esta elección no busca una mirada centrada en las identidades, todo 
lo contrario, a lo largo del trabajo se busca focalizar y priorizar las prácticas y las producciones 
subjetivas que de ellas se desprenden. 

1 



 

posibilidad de ser en movimiento, de acontecer en singular, como algo que irrumpe y 

escapa de lo esperado y nos permite ser de manera situada e inventiva (Percia, 2017).  

 

Este trabajo es también un intento de desarmar algunas imágenes de pensamiento que 

atraviesan los cuidados. Es innegable que estos han representado una gran carga para 

algunos cuerpos y que, con frecuencia, se los asocia con el sacrificio y la abnegación 

vinculados a una supuesta cualidad femenina. Sin desconocer que esto circula, quiero 

poder salir de ahí para poder pensar los cuidados de manera democrática (Gilligan, 2000; 

Guzmán Sierra & López Céspedes, 2022). ¿Cómo podemos concebir el cuidado si, en el 

propio acto de hacerlo, nos descuidamos?  

 

Conquistar nuestra singularidad, consolidarnos como seres independientes con un Yo 

separado de otros está presente en nuestra vida cotidiana. Se cuela todo el tiempo y la 

psicología no puede desconocerse por fuera de esto (Rolnik & Guattari, 2006). Por 

momentos entramos en esa ficción pero las experiencias de cuidado, en tanto prácticas, nos 

colocan en el inmanente reconocimiento de la interrelación e interdependencia que 

atraviesa nuestra existencia.  

 

A partir de estas reflexiones surge este trabajo. Este busca alejarse de la producción de una 

utopía deseada, para reconocernos como entramados relacionales donde lo posible e 

imposible es inmanente a nuestra existencia y se juega de manera constante en nuestras 

prácticas cotidianas (Garcés, 2013; Lee Teles, 2010). Los cuidados se entrelazan así con 

los procesos de subjetivación, con el habitar, con la posibilidad de acción política, con la 

producción de saberes-habitantes; para desde ahí pensar la construcción de un horizonte 

ético, político y ontológico que nos permita hacer de la psicología una compañía crítica, 

situada y artesanal. 

 

 

 

 

 

2 



 

2.​ INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA  

 

«Docentes aprehendientes, estudiantes enseñantes y 

vecinos portadores de saberes legitimados por su 

comunidad y en diálogo con la academia» 

 
Alicia Rodríguez et al., (2015) 

 

2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporánea  

Este trabajo es una deriva crítica y situada de mi tránsito por un proyecto de investigación a 

cargo del Prof. Adj. Daniel Fagundez que inició en el año 2018 en el barrio Capurro de 

Montevideo, Uruguay. Uno de los principales objetivos del proyecto ha sido conocer las 

formas de habitar esa barrialidad, con especial interés en la producción de sentidos y las 

conexiones afectivas que de ellas se desprenden. A lo largo de estos años, fueron muchas 

las estudiantes que participaron y colaboraron en esta experiencia, entre quienes me 

encuentro. Mi incorporación sucede en el año 2023 a través del Espacio de Formación 

Integral (EFI) TEBAC Capurro 6 , correspondiente al módulo Proyectos. Desde entonces me 

encuentro acompañando este proceso, que fue también compañía en mis primeras 

experiencias docentes. 

 

El tránsito por esta experiencia me permite afirmar que, la integralidad como 

posicionamiento ético, político y estratégico -asumido por la Universidad de la República a 

partir de su segunda reforma- ha atravesado este proyecto (Rodriguez & López, 2020). Esto 

implicó, en primer lugar, la búsqueda por articular las funciones de enseñanza, investigación 

y extensión, a través de los EFIs y el desarrollo de proyectos de extensión universitaria2. 

Asimismo, se establecieron articulaciones con otras disciplinas como lo fue el vínculo con el 

Laboratorio Transdisciplinario de Etnografía Experimental3 (Labtee) y el que se generó 

durante el estos años con la Facultad de Artes. Al mismo tiempo que se crearon espacios 

de producción de conocimiento, diálogo y toma de decisiones con habitantes y colectivos de 

Capurro. 

 

3 El Labtee se interesa principalmente por el estudio de la producción de subjetividad y las formas de 
habitar desde el empleo de metodologías participativas y la transversalidad entre las artes, la 
filosofía, la comunicación, la psicología social, la antropología y la geografía.  

2 El más significativo para mi fue el proyecto Capurro: infancias y sus habitares financiado por 
CSEAM-Actividades en el Medio. El mismo fue diseñado y sostenido junto a Katherine Peña con la 
supervisión de Daniel Fagundez y en coordinación con la Escuela N°47 y el Jardín N°237. Para su 
ejecución colaboraron también las estudiantes de TEBAC-Capurro 2024. 

3 



 

Siguiendo a Alicia Rodriguez y Sandra López (2020) podemos comprender que llevar a 

cabo la integralidad implica desafíos epistemológicos y metodológicos específicos, de modo 

tal que «la producción de conocimientos se articule y emerja de la relación con los actores 

sociales» (p.2). Esta ha sido una de las búsquedas centrales de este proyecto en las que 

las metodologías cualitativas como la investigación-acción participativa (Balcazar, 2003), la 

etnografía de la subjetividad (Álvares Pedrosian, 2011), las producciones narrativas 

(Balasch & Montenegro, 2003) y las cartografías sensibles (Pozzana de Barros & Kastrup, 

2009), ocuparon un lugar fundamental. Esto permitió afrontar así los desafíos que la 

integralidad plantea a través de la articulación de quienes investigamos a las tramas 

barriales, posibilitándonos comprender de manera experimental, colaborativa y situada la 

producción de sentidos y las conexiones afectivas que allí suceden. 

 

Durante estos años de trabajo se propusieron talleres, y se mantuvieron encuentros con 

vecinas y colectivos en el que las producciones narrativas y las cartografías sensibles 

fueron fundamentales para conocer en profundidad los saberes-habitantes portadores de 

experiencias singulares-colectivas. Asimismo, la articulación con metodologías como la 

etnografía de la subjetividad y la investigación-acción participativa permitió, en primer lugar, 

«la inserción de los/las investigadores/as en el lugar en donde se producen las acciones 

colectivas, e implicarse a modo de acople o de ensamble con las propuestas comunitarias» 

(Fagundez, 2024b, pp. 216-217). Esto favoreció el establecimiento de relaciones que 

acompañaron procesos iniciados por las propias vecinas, como fue el caso de la Olla 

Capurro4 en el año 2020 y Capurro Textil5 en el año 2023.  

 

En la actualidad, el proyecto se encuentra en su etapa final de sistematización y 

divulgación. En acuerdo con las vecinas se decidió armar un audiovisual con todo el 

material generado en estos años por parte del equipo de comunicación del Labtee. Y 

también un libro común compuesto por fragmentos de las veinte producciones narrativas 

elaboradas entre los años 2021 y 2024. Ambos materiales no buscan construir una historia 

lineal ni oficial de Capurro, sino validar la multiplicidad de voces y sentires de los 

saberes-habitantes. En palabras de Daniel Fagundez (2024b) podemos afirmar que: 

El conocimiento generado es producto de un trabajo comunitario, y desde el equipo 

universitario trabajamos con el colectivo, siguiendo sus formas, decisiones y 

5 Vidal, R., & Comunidad de Dragones y Flangini. (2024, abril 9). Capurro Textil. Una historia obrera 
[Video YouTube]: https://youtu.be/OdgxbM5PgIo?si=2SAUrGBNIDDvP2OX 

4 Fagundez, D., Vidal, R., & Colectivo Olla Capurro (directores). (2021, noviembre 8). Olla Capurro: El 
barrio se mueve [Video YouTube]: https://www.youtube.com/watch?v=97ZR7crtO9E  
 

4 

https://youtu.be/OdgxbM5PgIo?si=2SAUrGBNIDDvP2OX
https://www.youtube.com/watch?v=97ZR7crtO9E


 

emociones, tratando de dar desde nuestro lugar las herramientas aprendidas y 

aprendiendo de los saberes valiosos de la comunidad. (p.217) 

 

Fue particularmente, el proceso de lectura y composición del libro el que inspiró e impulsó la 

elaboración de este trabajo. Releyendo las narrativas empecé a notar cómo, en las 

producciones de las mujeres, las vinculaciones afectivas en torno a la barrialidad se 

relacionaban con las prácticas de cuidado que ellas desplegaban en su cotidianidad. Esto 

capturó mi atención por completo, y me llevó a preguntas como: ¿Cuántas de estas 

prácticas quedarán invisibilizadas en el día a día? ¿Cómo hacer visible la trama de la vida y 

del cuidado en los barrios? ¿En qué prácticas cotidianas se hacen presentes? ¿Por qué 

será importante hablar de esto? ¿Es posible desvincularlas de la identificación a ciertas 

imágenes, comportamientos y expectativas asociadas a la feminidad? ¿Cómo sería 

resituarlas como acción política de resistencia? 

 

 

 

2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro  

Para la composición de este trabajo seleccioné ocho fragmentos de producciones narrativas 

pertenecientes a seis6 habitantes de Capurro. Interiorizándonos en sus particularidades 

metodológicas es preciso comprender, en primer lugar, que estas se fundamentan en la 

perspectiva epistemológica y política de Donna Haraway (1995), quien sostiene que todo 

pensamiento es necesariamente una mirada parcial, encarnada y situada. En consecuencia, 

la producción de conocimiento no puede concebirse ajena a estas condiciones; y es, el 

reconocimiento de este lugar ontológico desde el cual nos enunciamos lo que entendemos 

por objetividad feminista (Gandarias Goikoetxea & García Fernández, 2014).  

 

Por tanto, la búsqueda metodológica no radica en construir respuestas homogéneas ni 

universalizables; sino que apela a la generación de un conocimiento crítico y localizado que, 

«a partir de conexiones parciales, tenga efectos en la construcción de mundos menos 

organizados en torno a ejes de dominación» (Gandarias Goikoetxea & García Fernández, 

2014, p.101). De este modo, la verdad se multiplica, se expande produciendo nuevas 

conexiones y lecturas que reconocen saberes y prácticas otras, muchas veces 

invisibilizadas y subalternizadas por la búsqueda de universalidad y objetividad científica.  

 

6 Cuatro de ellas fueron realizadas en el año 2021, una en el 2022 y otra en el 2024. 

5 



 

En este caso particular, las producciones narrativas realizadas se vincularon a la pregunta 

acerca de cómo era para ellas habitar Capurro, intentando así conocer las memorias 

afectivas que las conectaban a esa barrialidad. A partir de este tema-problema se realizaron 

encuentros entre las habitantes y las colaboradoras del proyecto. Dichos encuentros fueron 

grabados y luego pasados a texto, no como transcripciones literales, sino como 

composiciones que nacen de un proceso colaborativo de escucha, escritura y revisión. En 

este proceso, las participantes intervienen de manera activa validando cuando el texto está 

terminado. De este modo, las producciones construidas son resultado de un proceso de 

diálogo, negociación, de encuentros y relaciones entre quienes investigamos y quienes 

participaron. Y recogen distintas posiciones, tonalidades afectivas y significados en torno al 

habitar y las complejidades allí presentes (Balasch & Montenegro, 2003; Gandarias 

Goikoetxea & García Fernández, 2014). 

 

Asimismo, «las narrativas no solo son historias que relatan lo que nos ha pasado, sino que 

adquieren un papel fundamental como constructoras de significado»; el mundo, nuestra vida 

y nuestras relaciones están atravesadas por un montón de narrativas y narraciones 

(Gandarias Goikoetxea & García Fernández, 2014, p.98). Cuando narrativizamos 

acontecimientos y vivencias estamos incorporando un patrón de significados que se 

articulan de manera singular y situada produciendo efectos clínicos en los participantes. De 

este modo, nos permite habitar la ambigüedad y complejidad de la vida, así como también 

cuestionar las visiones tradicionales de verdad, realidad y conocimiento.  

 

En cuanto a sus impactos políticos, al dotar de agencia para modificar, suprimir o elegir 

cómo quieren que sus posiciones sean presentadas en la narrativa final, minimiza las 

relaciones de poder existentes en las investigaciones (Balasch & Montenegro, 2003). Y se 

reafirma el papel activo de quienes participan al documentar la historia de su experiencia, 

apelando también a un saber otro que emerge del propio aprender haciendo e involucra el 

cuerpo y los afectos (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2025; Guzmán Sierra & López 

Céspedes, 2022). 

 

Los fragmentos que componen este trabajo son fruto de este proceso experimental, 

colaborativo y situado, que necesitó de tiempo para establecer encuentros, diálogos y 

acuerdos. Implicó también templanza y escucha para encontrar los momentos oportunos y 

no superponer los tiempos institucionales a los barriales. Por cuestiones éticas, no se 

compartirán los nombres de ninguna de las participantes respetando así su anonimato. 

 

6 



 

3.​ DESTERRITORIALIZANDONOS 

 

«Interrogar a lo que parecería habernos dejado de 

sorprender para siempre. Vivimos, por supuesto, 

respiramos, por supuesto, caminamos, abrimos puertas, 

bajamos escaleras, nos sentamos a la mesa para comer, 

nos acostamos en una cama para dormir. ¿Cómo? ¿Dónde? 

¿Cuándo? ¿Por qué?» 

 

Georges Perec (2008) 

 

 

3.1. Habitar la pregunta por el presente 

Hay días en los que me despierto convencida de que las cosas son como son, y que no 

existe posibilidad de que sean de otro modo. Que correr de un lado a otro, habiendo 

superpuesto actividades para que el tiempo me alcance, es algo normal. Que mantener 

varias conversaciones por WhatsApp al mismo tiempo forma parte de lo cotidiano. Y que el 

camino que elijo para ir al trabajo es el único posible. Estos días el mundo parece ser un 

espacio exterior a mi, no hay sorpresas ni asombros, los días pasan sin grandes cambios, 

todo parece igual. Son días en los que hay ausencia de preguntas y reflexión, tal y como lo 

retrata Georges Perec (2008) en el siguiente fragmento: 

 

Interrogar a lo habitual. Pero sí es justamente a lo que estamos habituados. No lo 

interrogamos, no nos interroga, no plantea problemas, lo vivimos sin pensar sobre él, 

como si no vehiculase ni preguntas ni respuestas, como si no fuese portador de 

información. Esto no es ni siquiera condicionamiento: es anestesia. Dormimos 

nuestra vida en un letargo sin sueños. Pero nuestra vida, ¿dónde está? ¿Dónde está 

nuestro cuerpo? ¿Dónde está nuestro espacio?. (p.14) 

 

Sin embargo, hay otros días en los que algo irrumpe y me detiene. Me reconozco 

funcionando en automático. Comienzo a sentir el cansancio en mi cuerpo; ya no puedo 

sostener ese ritmo, necesito desacelerar. Las fronteras entre exterioridad e interioridad 

empiezan a difuminarse, y aparecen las preguntas. Aquello que antes veía como natural y 

obvio ahora me interpela; busco hacer algo diferente, algo nuevo. Son instantes, algunos 

fugaces y otros más estables, que van erosionando una cotidianidad naturalizada. 

 

7 



 

A lo largo de mi tránsito por esta universidad, me he ido encontrando con lecturas, 

experiencias, conversaciones y discusiones que me han ayudado a entender y dar sentido a 

esto que me sucede. Entendí, en primer lugar, que esta percepción de los espacios 

cotidianos como inocentes y definitivos preexistentes a las prácticas, es una ilusión que 

impone una determinada visión de realidad social (Lefebvre, 1978; 2013). A través del 

concepto de imaginario social, esta ilusión puede entenderse como una ficción construida y 

sostenida por un universo de significaciones. Estas instituyen la idea de exterioridad, 

neutralidad e inteligibilidad de los espacios, que es sostenida y reproducida en nuestras 

propias prácticas cotidianas (Fernández, 1993). 

 

Las sociedades capitalistas, así como sus ciudades y sus desarrollos, han reproducido esta 

ilusión de inteligibilidad y neutralidad, la cual ha resultado funcional para su despliegue y 

expansión (Guattari, 1998). Esto produce pasividad y antiproducción entre sus habitantes, 

ya que estos «no tendrían más ocupación ni preocupación que situarse en “su lugar”. Los 

usos posibles ya están definidos, y los cuerpos sólo deberán adaptarse a las formas 

preestablecidas» (Lefevre, 2013, p.22). Los universos de significaciones intervienen aquí, 

construyendo regímenes de verdad que instalan y sostienen esta ilusión (Foucault, 1968). 

 

De este modo, puede entenderse al capitalismo contemporáneo como un organizador 

mundial y planetario que capta, sobrecodifica y controla la subjetividad dominante. Esto le 

ha permitido poder perpetuarse, producirse y reproducirse, no como «una especie de alma 

flotante situada en la superestructura ideológica», sino algo inmerso e integrado a nuestras 

prácticas, experiencias y relaciones cotidianas (Guattari, 1998, p.36).  

 

El Capitalismo Mundial Integrado (CMI) (Guattari, 1998) organiza de este modo el planeta 

entero con la tendencia a homogeneizar y normalizar todo sin respetar territorios, modos de 

vida, valores, ni formas de organización social. Esta dinámica interpela lo que pensamos, lo 

que sentimos, lo que hacemos y deseamos entendiéndolo, no como voluntades o esencias 

individuales, sino como aspectos inmersos en relaciones de poder y significación dentro de 

una trama colectiva y situada (Fernández, 1993; Foucault, 1993). 

 

Sin embargo, esto no marca el destino ni determina a priori nuestros modos de existencia. 

En palabras de Enrique Ema López (2004), podemos comprender que «toda significación se 

constituye en esta cierta obligación por repetir el contexto normativo en el que se produce. 

Sin embargo el contexto normativo no determina» (p.10). La vida cotidiana trae consigo 

acontecimientos y devenires que nos impulsan a la creación, a la reinvención y 

reelaboración de lo que pensamos, sentimos y hacemos (Lee Teles, 2010). De este modo, 

8 



 

pensar en términos de producción de subjetividad, lejos de buscar establecer un 

determinismo, permite recuperar la capacidad de interrogación y asumir nuestra 

responsabilidad en la reproducción y la transformación del orden social. 

 

Se entiende así necesaria la búsqueda por «“despegar” la subjetividad del sujeto» (Guattari, 

1998, p.13) permitiéndole poder ir más allá de los límites que la definen, extendiendo y 

singularizando nuestros territorios de existencia. Un movimiento de territorialización de la 

subjetividad que la cuestione y la problematice, es decir que la desterritorialice, para luego 

poder reordenarla y situarla singularmente, reterritorializándola. Este movimiento, según 

Félix Guattari (1998), es un trabajo cartográfico necesario que posibilita la problematización 

y desnaturalización de todo aquello que nos rodea y se nos presenta, con frecuencia, como 

única realidad, con el fin de expandirla y singularizarla. 

 

De este modo, podemos comprender que nuestra vida cotidiana no es ingenua a estas 

dinámicas. Muy por el contrario, las ciudades y sus espacios tienden a estar al servicio del 

sostenimiento y la perpetuación de las lógicas del CMI. A través de estas es que 

ingresamos en esa ficción diferencial y dicotómica entre lo público y lo privado, entre lo 

productivo y lo reproductivo, entre lo exterior e interior, que busca producir una suerte de 

domesticación de nuestras prácticas, gestos, actitudes, relaciones, deseos, sensibilidades y 

afectos. Lo diferente, lo disruptivo, suele ser así silenciado, aparato, relegado, escondido o 

encerrado (Lefebvre, 1968; Foucault, 1993).  

 

Sin embargo, nuestra vida cotidiana tiene movimientos y discontinuidades que irrumpen 

como acontecimientos y nos posibilitan transformar estas determinaciones. Esto produce 

nuevas condiciones, materiales y sentidos que hacen a nuestras experiencias de habitar. 

Preguntarnos por estas experiencias es entonces, preguntarnos por aquellas singulares y 

situadas que resisten a las relaciones de fuerza que tienden a normalizar y homogeneizar 

todo. Es recuperar y resignificar los saberes y aprendizajes que desde allí emergen, y darle 

visibilidad a aquello que suele silenciarse. Implica también redimensionar la potencia 

inmersa en sus prácticas, en tanto creaciones situadas que suelen estar al servicio del 

sostenimiento de nuestras existencias (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013; Lee 

Teles, 2010). 

 

La pregunta por el habitar en tiempo presente, se presenta aquí como un posicionamiento 

ético, político y ontológico. Como una invitación a adentrarnos en las fisuras de una realidad 

naturalizada; a desacelerar y recuperar la capacidad de asombro, de pregunta y 

cuestionamiento. Pero también, como una invitación a pensar e imaginar otras formas 

9 



 

posibles de existencia que nos permitan «construir, espacios vitales, construir sentidos 

desde los afectos, desde el cuidado y el abrigo» (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 

2013, p.9), y nos permita recuperar la potencia de habitarnos como seres singulares, 

colectivos y múltiples. 

 

 

 
3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir 

Caminar por Capurro ha sido para mí contemplar el movimiento de los árboles y su 

arquitectura; hacerlo a un ritmo sereno y con extrañamiento, dejándome sorprender por lo 

que observo. Ha sido también caminar con rareza sobre adoquines y contemplar el silencio 

“de barrio”. Si bien había algo que al caminar se respiraba diferente, en ese tiempo aún no 

me daba cuenta. Fue llegado el proceso de lectura y composición del libro que pude ver, en 

los relatos de estas mujeres, esos encuentros que son soporte para la vida y activan 

procesos que nos invisten, nos atraviesan y nos transforman al punto tal de sentirnos otras 

(Lee Teles, 2010; Tatián et al., 2025). 

 
Ni bien llegué, me encontré con un sentimiento de comunidad más fuerte que en otros 

lugares en los que había vivido. Nunca me había pasado esto porque los otros lugares eran 

más anónimos. Por el Parque Capurro y por las organizaciones de la zona, fue que 

rápidamente me empecé a sentir parte de esta comunidad. También fue una etapa de mi vida 

en la que comencé a habitar más el barrio, porque antes era más un lugar de tránsito que de 

habitar, y creo que cuando tenés hijos empezás a estar más en el barrio: los llevo y los traigo 

del Club Capurro. Ahí, hace 5 años, empezó mi vínculo con el barrio y enseguida me empecé 

a sentir parte de este espacio. Creo que fue el haber elegido un lugar donde vivir lo que me 

llevó a identificarme con el barrio, con el espacio físico, con los lugares públicos y empezar a 

reconocer caras, que en otro lado no me había pasado. Un día me di cuenta que desde que 

salí de mi casa hasta la parada de ómnibus saludé a seis o siete personas en dos cuadras, y 

eso en otros lugares donde vivía no me pasaba. Es la vecindad, el conocer a la gente.  

 

Fragmento de Narrativa 1. Año 2021 

 

La maternidad como experiencia subjetiva, aparece, para alguna de estas mujeres, como un 

tiempo de quiebre, de ruptura y resignificación. A partir de esas experiencias algo acontece 

en ellas, en sus formas de ver, en los modos en que se vinculan y significan el mundo que 

las rodea (de la Aldea, 2019; Lee Teles, 2010). El Parque Capurro, los clubes deportivos, la 

Escuela empiezan a ser cargados de afectos y relaciones. El barrio y sus espacios 

10 



 

comienzan a transformarse en lugares y adquieren nuevos sentidos que van conectando a 

estas mujeres con el carácter vital de construir (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013). 

 
Al crecer y ver la vida de otra manera, el ser madre te hace valorar y ver cosas que antes no 

lo hacías. Cuando mis padres tenían el bar yo estaba en plena adolescencia, lo que menos 

quería era que estuvieran alcahueteando a mi padre. Después de grande mi hijo jugaba en la 

calle, yo no tenía celular, pero si salía y no lo veía le preguntaba a una vecina “¿Rosita viste 

a Lucas?”. Esas cosas las valoras después cuando creces, decís esta es mi casa, es la casa 

de mi hijo, es nuestro hogar. Más allá de esta casa; el barrio y la historia familiar que tengo 

acá son mis raíces.  

 

Fragmento de Narrativa 2. Año 2021 
 

Estas experiencias de quiebre empiezan a dejar entrever la interdependencia e 

interconexión existente entre los habitantes y todo lo que compone esa barrialidad. De este 

modo, las coloca en una posición distinta a la tendencia individualista dominante, que 

genera la idea ficticia de ser seres aislados e independientes a todo aquello que 

entendemos por exterior, y que desplazamos al orden de lo público y colectivo. Que tiene su 

contracara privada e interior, donde alojamos todo lo que creemos que nos pertenece y que 

tenemos responsabilidad. Tradicionalmente la maternidad y los cuidados han estado muy 

vinculados a esta imagen de pensamiento (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013; 

Federici, 2013; hooks, 2020).  

 
En la escuela hice 14 años de Comisión Fomento. Ahí sí participé y conocí Capurro desde el 

lugar de madre y de vecina; conocí un mundo de gente. En ese ámbito se produce la 

socialización con el otro gracias a la vereda, a la puerta de la escuela, a la participación en la 

comisión. Lo típico era que cuando empezaban las clases te invitaban a participar. El primer 

año, como las maestras ya conocían a la población y sus familias proponían quién podía ser 

el presidente de la comisión. (...) El participar en la comisión nos dió la posibilidad de poder 

ayudar. 

 

Fragmento de Narrativa 3. Año 2024 

 

Mi hijo vivió el barrio más de chico y tuvo más amigos de acá hasta el día de hoy. Empezó a 

jugar al básquetbol en el Club Capurro, y entonces a través de él comencé a sentir más 

referencia con el club. Capaz que de niña y adolescente me daba lo mismo, también creo 

que el juego estaba medio sin vida y después a medida que fue cambiando la gente, las 

directivas y todo lo demás, le empezaron a dar otro movimiento y otra apertura. Los gurises 

11 



 

van a practicar, a estar en el club, es un club social también y entonces a través de mi hijo 

siento la pertenencia a ese club como su mamá. 

 

Fragmento de narrativa 2. Año 2021 
 

La maternidad y su consecuente experiencia de cuidados, fue para estas mujeres una 

oportunidad para la producción de una trama que empieza a vincularlas de manera activa a 

la barrialidad. Puede entenderse como una experiencia de ruptura que las coloca en un 

espacio de reconocimiento y de visibilidad de la interdependencia e interconexión existente 

para el sostenimiento de la vida. Esto las llevó a ir tejiendo relaciones de cooperación 

cotidianas en las que colaboraron y participaron activamente de espacios como lo son la 

comisión fomento de la Escuela y el Club Capurro, por sus hijas pero también por las 

“otras”. 

 
El haber podido mandar a mi hijo a la misma escuela que yo fui para mí fue increíble. Más 

aún haberla podido laburar, sentía que tenía que devolverle algo y eso me pasa en todos los 

espacios. Para que salgan las cosas y para disfrutar el barrio hay que estar, hay que hacer y 

yo estoy. A mí me fomentaron el hecho de estar y acompañar en el proceso que creo que es 

lo más importante. Me parece que es de la manera en la que se les enseña a los hijos a que 

el día de mañana sean como uno, en el sentido de que vean como son las cosas, de que 

entiendan que no por ir a una escuela pública te tienen que dar el lápiz, la goma, etc. Es 

clave que entiendan que todo cuesta trabajo, no es que la escuela tiene aire acondicionado 

porque tiene plata, sino que lo tiene porque estuvimos años trabajando para poder comprar 

dos o tres aires por año y eso hay que valorarlo, tienen que saberlo para poder disfrutarlo 

pero también cuidarlo.  

 

Fragmento de Narrativa 4. Año 2021 

 

Estos relatos me llevan a percibir con mayor claridad y entendimiento la irrupción 

intempestiva de los acontecimientos y sus efectos. Aparecen sin previo aviso y generan esa 

sensación repentina en la que algo se transforma. Podemos comprender así que «todo 

acontecimiento resulta ser el movimiento a partir del cual lo nuevo emerge, lo no previsto 

irrumpe en la realidad y escapa de los límites historiográficos» (Esperón, 2014, p.287).  

 

Surge entonces esa sensación de extrañamiento en lo que percibimos, sentimos y 

hacemos. Se produce así un cambio subjetivo que desencadena la posibilidad de 

transformarse y las impulsa a devenir activas en su propia cotidianidad. En sus relatos, los 

límites entre lo público y lo privado parecerían ser difusos. Los espacios, como en este caso 

12 



 

son el Parque Capurro, los clubes deportivos o las instituciones educativas, se transforman 

en lugares que las sostiene y las aloja en sus experiencias de cuidar. Son espacios de 

“socialización”, donde suceden encuentros, cooperaciones y la acción, que parecería 

empezar a llenarse de nuevos sentidos. 
 
Ahora bien, lejos de romantizar la maternidad, comprendiendo también que dicha 

experiencia se encuentra atravesada por universos de significaciones que producen 

prácticas fundamentadas en lógicas patriarcales, colonialistas y capitalistas. Considero 

pertinente presentar los relatos de la siguiente participante para pensar cómo, en este caso 

la maternidad como eje común a las participantes, puede presentarse tanto como una 

oportunidad como un obstáculo. Para esta última fue necesario atravesar esta etapa de alta 

demanda y responsabilidad para poder sentirse parte y participar de otros espacios que 

para ella eran importantes. 

 
El lazo con el barrio siempre fue algo tenue. Nunca envié a mis hijos a la escuela del barrio. 

En lugar de eso, asistieron a un colegio con doble horario, cerca de mi trabajo. Mi hija no 

tuvo problemas con esa situación, pero mi hijo varón aún me lo recrimina. A lo largo de los 

años, ha hecho muchos amigos en el barrio, pero siempre sintió que le faltaba compartir ese 

pasado común que sus amigos tienen: ir juntos a la escuela, jugar en las mismas calles 

desde pequeños. Yo, al estar siempre ocupada con el trabajo, llegaba al barrio solo para 

dormir, lo que contribuyó a que me mantuviera al margen de la vida comunitaria por mucho 

tiempo. Es cierto que hubo épocas en las que esta dinámica era aún más intensa. Al día 

siguiente, todo se repetía, y así, el barrio se convirtió en un lugar en el que viví muy poco, al 

menos en lo que respecta a la participación en actividades comunitarias. Sin embargo, ahora, 

como adulta mayor y con mis hijos ya grandes, mi relación con este ha cambiado 

completamente. Participo mucho en la vida del barrio, principalmente a través de mi actividad 

militante y mi integración en el Mercado Popular de Subsistencia (MPS). Son iniciativas en 

las que empecé a involucrarme hace algunos años. Recuerdo, por ejemplo, una reunión que 

tuvimos en la escuela del barrio. Fue ahí donde me di cuenta de lo mucho que este lugar 

significa para mí.  

 

Fragmento de Narrativa 5. Año 2022 

 

Lo que me importa de estos relatos, no es hacer una apología a la maternidad, sino 

recuperar los gestos y las afectaciones que sus narraciones evidencian. Me interesa darle 

lugar a las experiencias y los encuentros, que independientemente de la forma que puedan 

llegar a tomar, traen consigo acontecimientos que activan procesos. En palabras de Anabel 

Lee Teles (2010) comprendemos que: 

13 



 

Constantemente, tenemos la oportunidad de encontrarnos en enjambres afectivos 

que nos componen y nos dan alegría, que potencializan y estimulan el pensamiento 

y la acción. Ellos coexisten con las formas endurecidas, con modalidades rígidas 

que interceptan el despliegue de la potencia singular y colectiva. Aferrarnos a las 

formas endurecidas, a un único modo de concebir las relaciones nos hace 

permanecer sujetos a los moldes que tanto nos agobian y desestimar las 

oportunidades de componer amorosamente, de aumentar nuestra potencia de 

encuentro y de creación. (p.32) 

 

En nuestra vida cotidiana existen experiencias, que a través de distintos hechos y de modos 

diferentes, permiten el despliegue de una potencia creativa, inventiva, que produce 

conexiones, relaciones e hilvanan una trama común7 (Percia, 2017). Lo común aparece 

aquí, como una oportunidad de componer un “nosotras” que moviliza prácticas, gestos y 

actitudes que responden a las necesidades que atraviesa una barrialidad en determinado 

momento y son soporte para la vida (Gutiérrez Aguilar, 2017).  

 

En las narrativas de estas mujeres el habitar se despliega y entrelaza con las experiencias 

de cuidado. Difuminando así los límites entre lo público y lo privado, entre lo individual y lo 

colectivo, al sacar algo de sus experiencias y aprendizajes de “lo doméstico” para llevarlos a 

la “escena comunitaria”. Produciendo así nuevas dimensiones relacionales que envuelven 

devenires y nos impulsan a la creación de otros modos de existencia que son soporte para 

habitar desde la construcción, el afecto y el cuidado de vida (Lee Teles, 2010). 

 

 

 

7 El palabras de Marcelo Percia (2017) lo común: 
«Se reserva la acción de hilvanar antes que la de enlazar. 
Respira en lo inacabado. 
Cosido provisorio que no ata, anuda, atrapa, fija. Hilván sin ligadores:enlaces y desenlaces 
disponibles. Ni costuras ni bordados: hilvanes invisibles» (p.285). 

14 



 

4.​ VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS 

 

«El otro está ya en el aire que respiramos, en el acento de 

nuestras palabras, en los órganos de nuestro cuerpo, en 

los objetos que manipulamos, en cualquiera de nuestras 

acciones. Exponerse al mundo es perder el miedo a la 

proximidad, el miedo a la vida material de un nosotros que 

excede el ámbito de la ideal comunidad humana.» 

 

Marina Garcés (2013) 

 

 

4.1. Identidades incardinadas 

Ahora bien, ¿podemos pensar los cuidados más allá de la maternidad y la crianza? ¿En qué 

prácticas cotidianas se hacen presentes? ¿Cuáles de estas nos potencian y cuáles resultan 

ser cargas? ¿Qué huellas dejan las lógicas capitalistas, patriarcales y coloniales en 

nuestros cuerpos? ¿Y, en nuestras experiencias de cuidado? ¿Sería posible pensarlas por 

fuera de estas lógicas dominantes? ¿Cómo sería resituarlas desde el paradigma de lo 

múltiple y colectivo? ¿Y, como acción política de resistencia? 

 

Siguiendo a Lee Teles (2010), podemos comprender que generar nuevas posibilidades de 

existencia nos pone el desafío de pensar de otros modos, ya que el pensamiento es en sí 

mismo un acto creativo. Sin embargo, una de las mayores dificultades que atravesamos es 

el apego a las formas en que vemos, sentimos y entendemos el mundo. Estas se 

encuentran atravesadas, no así determinadas, por categorías de sentido. A través de 

Michael Foucault (1968) podemos comprender que estas construcciones situadas son 

producto de ordenamientos del saber. Lo mismo y lo otro se establecen así como 

organizadores de nuestro pensamiento, como una práctica divisoria que performa la manera 

en que vemos, pensamos y sentimos. «¿A partir de qué "tabla", según qué espacio de 

identidades, de semejanzas, de analogías, hemos tomado la costumbre de distribuir tantas 

cosas diferentes y parecidas?» (p.5). 

 

En articulación con autoras como Ana María Fernández (2009) y Judith Butler (2017) 

podemos comprender que, en los procesos de identificación y construcción subjetiva se 

encuentran inmersos estos ordenamientos del saber que construyen categorías 

diferenciadas, antagónicas y desiguales. A la vez que nos diferenciamos para poder ser -e 

15 



 

inmediatamente que lo hacemos- se activan procesos y estrategias que no solo producen 

desigualdades, sino que también, precarizan y deslegitiman los cuerpos asignándoles valor 

y prioridad a unos por sobre otros. 

 

Los cuidados, en tanto prácticas vitales, se encuentran inmersos en estos universos de 

significaciones que funcionan como tecnologías políticas complejas de gestión de la vida. La 

diferencia sexual de los cuerpos fundamentada por lógicas binarias, heteronormativas y 

patriarcales ha sostenido y cristalizado la producción mítica de lo que un hombre y una 

mujer “debe poder ser” (De Lauretis, 1989; Fernandez 1993). Invisibilizando, en primer 

lugar, otras identificaciones posibles; normalizando prácticas, responsabilidades, afectos y 

deseos. Esta es la tradición de la que venimos, y ha producido esa suerte de 

especialización e idealización de la capacidad de las mujeres para cuidar la vida. Las 

prácticas de cuidado tienden a ser así invisibilizadas como trabajo, quedando asociadas a 

“tareas de amor y afecto” que las mujeres sostienen por sus “capacidades innatas de 

cuidar” (Güemes y Cos Montiel, 2023; Vega, 2019). 

 

Sin embargo, las epistemologías feministas han venido desarrollando y desmitificando estas 

significaciones, poniendo al descubierto las consecuencias que ha producido su 

naturalización. Si bien esto ha dado lugar a otras formaciones, prácticas y 

responsabilidades, las mujeres aún cargan con este peso afectando el ejercicio de sus 

derechos -el espacio para el ocio, el cuidado de sí, el desarrollo profesional, entre otros- 

(Federici, 2013). No obstante, es importante reconocer que estos impactos no son iguales 

para todas, intervienen aquí condiciones como la clase, la raza, la etnia, la edad, el lugar de 

procedencia, la situación migratoria, la etapa de la vida en que se encuentre, entre otras; 

que configuran formas distintas de significación y sentidos (Güemes y Cos Montiel, 2023).  

 

Siguiendo los planteos de bell hooks8 (2020), las feministas negras han identificado «el 

trabajo dentro del contexto de la familia como un trabajo que humaniza, un trabajo que 

afirma su identidad como mujeres, como seres humanos capaces de mostrar amor y 

cariño» (p.206). Para ellas son otros factores como el racismo, la falta de empleo, las 

barreras para acceder a la educación; los que se interponen en el ejercicio de sus derechos. 

«Desde la esclavitud hasta nuestros días, las mujeres negras en Estados Unidos han 

trabajado fuera de casa, en los campos, en las fábricas, en las lavanderías, en las casas de 

8 Fue una de las pensadoras feministas negras más influyentes en las últimas décadas. Ella modificó 
su nombre Gloria Jean Watkins, por el de su bisabuela materna bell hooks. «Con esa pequeña marca 
de escritura quería indicar que no es tan importante el nombre propio o la persona individual, sino los 
mensajes que se transmiten y el sentido político y colectivo de su lucha y de su trabajo» (Sáez del 
Álamo, 2021).  

16 



 

las demás» (p.205). El trabajo se vivía habitualmente como estresante, degradante y 

deshumanizador, y el hogar era la posibilidad de tener otros regímenes de afectividad, 

deseos y libertad. 

 

Por su parte, Monique Wittig (2006) señala que es preciso concebir el sexo, la raza, la clase 

social, la ubicación territorial, la edad, entre otras, como construcciones simbólicas y 

míticas; es decir, formaciones imaginarias que reinterpretan ciertos rasgos físicos 

asignándoles valor, sentido y prácticas. Estas formaciones son luego fijadas y cristalizadas 

por la producción de conocimiento científico y académico, que explica y justifica estas 

diferencias en nombre de la naturaleza y la biología. De este modo, afirma que «ellas son 

vistas como negras, por eso son negras; ellas son vistas como mujeres, por eso son 

mujeres. No obstante, antes de que sean vistas de esa manera, ellas tuvieron que ser 

hechas de esa manera» (p.34). 

 

Esta afirmación nos aleja de la idea de identidad como característica esencial de los 

cuerpos para comprenderla como producción subjetiva. Es decir, como una compleja 

tecnología política de gestión de la vida que a través de la ilusión de inteligibilidad y la 

naturalización oculta el carácter construido de las diferencias, y su relación con el orden 

económico, político y cultural. Los cuerpos se constituyen así en los territorios primarios de 

localización, articulación e intersección. Son el sitio donde discursos y tecnologías se 

encuentran y entrelazan configurando valores, prioridades, significaciones, libertades y 

restricciones. Estamos así constituidos por múltiples variables de fuerzas incardinadas que 

performan y diferencian nuestros territorios de existencias (Braidotti, 2004; De Lauretis, 

1989; García Dauder & Romero Bachiller, 2002).  

 

Las ilusiones y los sistemas míticos dan forma a lo que pensamos, categorizan experiencias 

y delimitan así nuestros territorios de existencia, por lo que la búsqueda se enmarca en lo 

que Haraway (1995) denomina como política del cyborg, entendida como «la lucha por el 

lenguaje y contra la comunicación perfecta, contra el código único que traduce a la 

perfección todos los significados» (p. 302). Reconocer esto implica también revalorizar, en 

la producción de conocimiento y prácticas profesionales, los saberes cotidianos, situados y 

corporizados; poniendo el foco en las prácticas y sus efectos. 

 

Las formas que toman nuestra existencia pueden entenderse así como producto de 

articulaciones vivas, situadas, múltiples, rizomáticas, mudables, contradictorias y singulares; 

recuperar esta imágen de pensamiento nos devuelve la posibilidad de comprendernos 

activas de nuestra cotidianidad. Posibilita también despegar a los cuidados de la idea de 

17 



 

que son simple decisiones o deseos personales, para comprenderlos también como 

prácticas incardinadas insertas en esta compleja red de gestión de la vida (Braidotti, 2004; 

Ema López, 2004; Ferraris & Martinez Salgado, 2022).  

 
 
 
4.2. Territorio-cuerpo-tierra 

En la actualidad, podemos afirmar que nos encontramos ante una crisis de los cuidados. 

Esta crisis está estrechamente ligada a los modos de producción capitalista y a su 

concepción de valor asociada al dinero, que invisibiliza todo aquello que no tiene beneficios 

productivos. Los cuidados escapan a estas lógicas de mercado ya que implican relaciones 

afectivas complejas y otros tiempos, imposibles de producir. La vida se desarrolla inserta en 

relaciones, y la intensidad con que esto sucede varía a lo largo del ciclo vital y en 

circunstancias específicas, muchas veces impredecibles (Carrasco, 2001; de la Aldea, 

2019). 

 

La producción capitalista se desliga del cuidado de la vida al comprenderlo como un 

proceso que se desarrolla en paralelo y de manera autosuficiente. De este modo, el sistema 

económico y político ignora el tiempo destinado al cuidado, invisibilizando así la inmanente 

interrelación que compone nuestra existencia. Y provoca que los cuidados se desarrollen en 

nuestra cotidianidad como tareas naturalizadas, subalternizadas, desprovistas de 

reconocimiento y asociadas a una responsabilidad individual (Carrasco, 2001).  

 

En casi todas las sociedades, en sus diferentes momentos históricos, el sostenimiento de la 

vida ha caído mayoritariamente sobre los cuerpos de las mujeres, en espacios invisibles a la 

economía y a la política, regladas por relaciones sociales patriarcales y coloniales. Es así 

que, la creciente participación de las mujeres en el mercado laboral ha evidenciado la 

incompatibilidad entre los tiempos de cuidado y las exigencias del trabajo. La denominada 

crisis actual de los cuidados se constituye en la tensión entre la necesidad de requerir cada 

vez más tiempo para cuidar y la dificultad por tener cada vez menos tiempo para hacerlo 

(Carrasco, 2001; de la Aldea, 2019; Federici, 2013). 

 

Esta tensión ha generado cadenas transaccionales de cuidado que lleva a la transferencia 

generacional o por intercambio económico de los mismos. Estas transferencias de tareas en 

palabras de Yayo Herrero (Cotidiano Mujer, 2017), siguen sostenidas principalmente por 

mujeres reproduciendo «cadenas de explotación, cadenas de miseria, cadenas de trabajo 

18 



 

mal pagado que sostienen un sistema patriarcal que se desresponsabiliza globalmente del 

cuidado de la vida porque hay otros seres subordinados, subyugados, que se ven obligado 

a hacerlo» (32m 14s). 

 

Por consiguiente, desde las perspectivas ecofeministas, el cuidado se reivindica como un 

derecho integral y universal que abarca a todos los cuerpos y ecosistemas comprendiendo 

que todas necesitamos cuidado para vivir, resituándolos como responsabilidad colectiva. Su 

propuesta se centra así en:  

Explorar la potencialidad de los cuidados para fortalecer entramados comunitarios y 

de acción colectiva capaces de enfrentar la privatización de lo social, la asignación 

patriarcal de los cuidados a las mujeres y la ausencia del reconocimiento a la 

ecodependencia de las bases materiales que sostienen la vida. (Celiberti, 2022, p.1) 

Constituyen así un paradigma ético y político que busca redefinir lo que entendemos por 

realidad, cuestionando el paradigma de la explotación y dominación capitalista, patriarcal, 

androcéntrica, colonialista y neoliberal naturalizada e invisibilizada en nuestras prácticas 

cotidianas (Pascual y Herrero, 2010).  

 

Comprende que, tanto las tierras como los cuerpos son capturados e interceptados por 

lógicas de consumo y depredación que las ha transformado en objetos de uso, vendibles, 

comparables, obsolescentes, supeditando la vida a la obtención de beneficios (Segato, 

2021). Es así que, la búsqueda política se orienta hacia la reapropiación y reafirmación de 

estos territorios-cuerpos-tierras (Cabnal, 2010) como propios e irrepetibles; y a la 

transformación localizada de los modos en que nos relacionamos, sustituyendo las formas 

naturalizadas de opresión, imposición y apropiación. 

 

Las ciudades y sus territorios, acosados por la mercantilización de sus espacios y por 

formas de vida cotidiana atravesadas por la violencia y la individualización, aún pueden 

convertirse en un terreno fértil para transformar los modos en que las cosas suceden 

(Lefebvre, 1978). En este marco, lo común se transforma en un horizonte político y ético 

que nos desafía a reinventar la experiencia colectiva, «que permita construir una vida que 

merece ser vivida partiendo de los cuerpos que habitamos y la tierra que pisamos» 

(Güemes & Cos Montiel, 2023, pp. 41-42). 

 

Esta perspectiva nos permite pensar los cuidados más allá de las visiones antropocéntricas 

y androcéntricas. La articulación de saberes ecológicos con saberes feministas evidencian 

la necesidad de reterritorializar los cuidados para recuperar su potencia política; al mismo 

tiempo que revaloriza las enseñanzas y aprendizajes que allí se producen. Rompiendo así 

19 



 

con la tendencia dominante de subalternizar, deslegitimar e invisibilizar estas experiencias y 

los saberes que desde allí se desprenden, para pensar nuevas formas localizadas de 

producir, consumir, habitar y cuidar (Celiberti, 2019; Vega Solís et al., 2018). 

 

Sin embargo, a partir de las lecturas realizadas surgen advertencias que es necesario 

considerar. En primer lugar, algunos discursos ecofeministas -conocidos como esencialistas 

y espiritualistas9- tienden a elogiar las virtudes femeninas del cuidado. Esto puede diluir la 

crítica a la ideología de la diferencia sexual heteronormativa y patriarcal que atraviesa estas 

prácticas. Del mismo modo, es importante evitar la idealización del pasado o de ciertas 

tradiciones, allí también se alojan relaciones de poder y dominación invisibilizadas (Celiberti, 

2019; Güemes & Cos Montiel, 2023). 

 

Para revalorizar los cuidados como potencia, resulta indispensable un análisis crítico y 

reflexivo en clave deconstructiva de las lógicas naturalizadas e invisibilizadas en nuestras 

prácticas cotidianas. Resulta así pertinente, la articulación de la perspectiva ecofeminista 

con la ecosofía de Guattari (1996), ya que nos da algunas pistas para pensar y trascender 

las dificultades anteriormente observadas. A través de esta perspectiva se propone una 

reflexión e involucramiento activo del devenir futuro de la naturaleza, las sociedades y las 

culturas, que no pretende imponerse como una visión totalizante ni reemplazar una forma 

de organización social por otra. Por el contrario, su fin es la multiplicación y 

reterritorialización de los procesos de singularización (Guattari, 1996; Solver, 2021).  

 

Se interesa así por los dispositivos de producción de subjetividad, orientados hacia una 

resingularización individual y colectiva, en oposición a las producciones estandarizadas y 

masivas que denomina “mass-mediática” (Guattari, 1996). Propone trabajar en un orden 

molecular sobre los procesos que sujetan los cuerpos y las cosas, que las atan e identifican, 

totalizándolas y homogeneizándolas. Propone así, desenganchar las subjetividades de los 

sujetos:  

Para poner en acción procesos de subjetivación que vayan en otras direcciones, que 

exploren otras alternativas de vida y existencia, que abran nuevas posibilidades a las 

formas de existencia humana, que construyan nuevas praxis humanas, nuevas 

formas de concebir y de habitar otros mundos posibles. (Solver, 2021, p. 8) 

9 Las corrientes ecofeministas esencialistas y espiritualistas defienden que las mujeres, por su 
cualidad natural e innata de parir, se encuentran más próximas a la naturaleza y con ello las conciben 
más capaces para comprender sus procesos. En cambio, las corrientes constructivistas comprenden 
que esto no es una cualidad esencial sino que es producto de la organización patriarcal que atraviesa 
nuestras vidas (Güemes & Cos Montiel, 2023). 
 

20 



 

 

Es así que visibilizar y reconocer la ecología de los cuidados y saberes presentes en los 

territorios se presentan como horizonte ético y político. Que necesita de un enfoque que se 

oriente al fortalecimiento de entramados comunes, de acción colectiva y situada, que 

permita subvertir los códigos culturales. Que sucedan a partir de un proceso activo de 

potenciar las diferencias, y no establecerla como condición debilitada. Esto nos permitirá 

habitar la multiplicidad, la contradicción y la diversidad, que puede proporcionarnos la fuerza 

y la inspiración necesaria para reconstruir los límites de la vida cotidiana y producir 

experiencias fronterizas que nos permitan salir de los dualismos en los que estamos 

inmersos (Braidotti, 2004; Celiberti, 2022; Haraway, 1995).  

 

La búsqueda está entonces en descubrir y abonar en aquellas tramas, prácticas y saberes 

que son soporte para la vida en las barrialidades. Esas que devienen como potencia 

creativa, singular e inventiva, en donde la interrelación y dependencia es reconocida como 

algo inmanente a nuestra existencia. Esas que implican encuentros, activan devenires e 

hilvanan una trama común de cooperación, cuidado y sostén. Esas que resisten al abrirse a 

la multiplicidad y a su reinvención contínua, para no ser captadas por la subjetividad 

“mass-mediática”. Esa que se mueve a otros tiempos más pausados e improductivos, y se 

pregunta acerca de «qué forma se va a vivir de aquí en adelante sobre este planeta» 

(Guattari, 1996, p. 8).  

 

 

 

4.3. Los cuidados como estrategia y acción política 

En el año 2020, con la irrupción de la pandemia producto del virus COVID-19 y la 

consecuente declaración de la emergencia sanitaria, el mundo entero fue sacudido. El 

cambio, las incertidumbres y los miedos atravesaron los cuerpos de todas, para cada una 

de nosotras con significados, implicaciones y sentidos diferentes. Que evidenciaron las 

diferencias y desigualdades con las que convivimos a diario. 

 

«Como en todas las situaciones de crisis, las prácticas solidarias con el dolor colectivo 

convocaron a las personas a organizar entramados de solidaridad y cuidado, como ollas 

populares, merenderos, canastas de alimentos o redes comunitarias de salud» (Güemes & 

Cos Montiel, 2023, p.40). Estas acciones permitieron enfrentar los impactos de la pandemia 

y el pedido, por parte del Estado uruguayo, de una “libertad responsable” fundamentada en 

la idea de igualdad de condiciones y cuidado individual neoliberal (Fagundez, 2024a). 

21 



 

El miedo y la incertidumbre que atravesó este tiempo fue, para algunas de las habitantes de 

Capurro, el motor que permitió desplegar estrategias de cuidado colectivas (Celiberti, 2022). 

Emerge así la Olla Capurro, como un espacio de intersticios y articulaciones de diferentes 

colectivos, organizaciones vecinales y activistas. La misma funcionó de marzo a diciembre 

del año 2020 en el local del Sindicato de Trabajadores de la Industria Química. Las mujeres 

de las narrativas anteriores fueron parte importante en el sostenimiento y desarrollo de esta 

estrategia colectiva, donde el quiebre en la cotidianidad las obliga nuevamente a dar nuevos 

sentidos y desarrollar otras prácticas. Y deja al descubierto la acción aliada que ya se venía 

tejiendo cotidianamente para el sostén de la vida en el barrio.  

 
La Olla me hizo crecer como persona, de espíritu, de mente, de corazón. Creo que más que 

nada de corazón, pero de mente también me desarrollé. Soy muy sensible y a veces me iba 

llorando porque no podía creer las realidades que veía. Me sentía culpable, pensaba: “yo 

ahora me voy a mi casa”, aunque no es que estoy súper cómoda. Soy de clase media, pero 

me di cuenta de que soy una mina re privilegiada: tengo una casa, tengo un techo, tengo 

alguien que me escucha. Porque no es solo la falta de comida, es la falta de que alguien te 

escuche, la falta de un lugar privado. Había gente que estaba en la calle. Por ejemplo, había 

una señora que tenía más de sesenta años y caminaba desde La Teja hasta ahí para poder 

comer. También había otro señor, que conocía ya del barrio, que me decía que hacía meses 

que no le pagaban pero él siempre que iba llevaba un paquete de arroz o un paquete de 

fideos. Eso para mí es clave porque capaz que no tenía mucha plata, pero lo que tenía lo 

invertía para llevar y él decía: "Ustedes me están dando una mano, yo también les doy una 

mano". Eso es recíproco. La Olla significó un montón para mí, me hizo cambiar de 

pensamientos. 

Fragmento de Narrativa 6. Año 2021  

 

Fue la toma de conciencia de las necesidades y desigualdades existentes lo que llevó,a las 

integrantes y colaboradoras de la Olla, a traspasar la tolerancia pasiva que el Estado 

uruguayo proponía para ir en busca del encuentro con otras. Establecieron alianzas y 

articulaciones que fueron componiendo lo que ha sido esta experiencia, que funcionó como 

soporte para la vida, como una estrategia política de cooperación y cuidado (Aranda y 

García, 2014; García Dauder & Romero Bachiller, 2002). Emerge de un «saber hacer 

comunitario, la capacidad de colectivizar lo que se tiene» (Vega, 2019, p.57) que puso en 

primer plano la defensa de la vida. 

 

La cocina y las ollas fueron sacadas del encierro, del confinamiento y la soledad promovida, 

y se colocaron en el medio de la escena comunitaria. La solidaridad se puso al servicio de 

22 



 

reducir el sufrimiento, y fue el motor de estas articulaciones que se sostuvieron por 

convicción y amenaza exterior y compusieron este “nosotras”. «En la forma organizada que 

adquiere la acción colectiva, la creación de un ‘nosotros’ basado en la solidaridad resulta 

central como uno de los componentes que conforman el movimiento social» (Aranda y 

García, 2014, p.7).  

La Olla Capurro se establece así como un espacio para la acción política colectiva de 

cuidado, que resiste de manera creativa y generativa a la fragmentación promovida por la 

pandemia y sus “estrategias de cuidado” en un contexto de globalización neoliberal. Una 

acción que acuerpa la reinvindicación feminista de “lo personal es político”10, reubicando “lo 

personal”, aquello que parecería que nos pertenece, en la “escena colectiva” para que 

devenga en acción política de resistencia.  

 
Agradezco haber estado en este barrio durante la pandemia y agradezco haber sido parte del 

grupo de la Olla Capurro, la cual tuvo lugar en el Sindicato de Trabajadores de la Industria 

Química. Esto debido a que eran las caras que veíamos. Más allá de ser un momento en que 

estábamos ayudando, dando una mano, cocinando; estábamos socializando con nosotros, 

con la gente que iba a buscar un plato de comida, con la gente del Sindicato. Era hacer 

catarsis: “me pasa esto”, “quiero salir”, “no veo a tal persona”, “extraño a mi madre”, “extraño 

a mi abuela”, “me quedé sin trabajo”, “la estoy pasando mal porque no tengo un peso”. Fue 

contenernos, lo que convirtió a la Olla en algo muy importante y brutal. Considero que si la 

pasé relativamente bien durante este tiempo fue gracias a este espacio. Ver a mis 

compañeras y a mis compañeros, gente con quien nos conocíamos, algunas más cercanas y 

otras más lejanas, algunos desconocidos totalmente, pero que con el paso del tiempo y las 

semanas se fue formando un vínculo de respeto y de contención en todos los aspectos. 

Desde la militancia, desde lo político, desde lo emocional, de todo.  

Fragmento de Narrativa 2. Año 2021 

 

Asimismo, tal y como lo narran estas mujeres, la Olla funcionó también para ellas como un 

espacio sostén, de nutrición y de encuentros; que las atravesó, las transformó y las 

acompañó en la incertidumbre y el miedo de ese entonces. Produciendo ese doble 

movimiento de ser un espacio que sostenían pero que las sostenía, que cuidaban pero que 

las cuidaba, que acompañaban pero que también las acompañaba.  
 

10 Una de los lemas del movimiento feminista. Fue dicho por primera vez por Kate Millet, en la década 
del 70 en Estados Unidos. Hace algunos años se ha vuelto a retomar con mayor fuerza para afirmar 
que toda acción por más íntima que parezca, tiene una estructura que la sostiene (Cachi, 2019). 

23 



 

La verdad que no sé qué hubiera sido de mi vida el año pasado (2020) si no hubiera tenido la 

Olla. Fue lo mejor que pude haber hecho. Haber estado en la Olla y ver el vínculo que 

generamos y cómo nos apoyamos me hizo pensar en que me gustaría buscar la manera de 

articular los distintos colectivos que hay en el barrio y hacer algo juntos, organizados. Lo que 

pasa cuando hay muchos colectivos, que pasa en todos lados, es que hay muchos egos en 

juego. De todas maneras lo que hagas en el barrio la gente se prende. Por ejemplo, hubo 

tres festejos el día del niño porque nadie se pudo poner de acuerdo para hacer uno solo. Los 

tres se llenaron y la gente iba de uno a otro. Fueron en días y horarios distintos. Por eso esta 

idea de poder articular los distintos colectivos va a enriquecer la dinámica del barrio. 

Fragmento de Narrativa 4. Año 2021 

 

Las problematizaciones y reflexiones atravesaron a las participantes, permitiendo un 

«diálogo creativo permanente entre las personas involucradas, en un ejercicio de 

pensamiento capaz de intensificar lo propio de cada quien y del colectivo en su conjunto» 

(Lee Teles, 2010, pp.63-64). Esto permitió ir hilvanando una acción alternativa, plural, 

colectiva y compartida como estrategia política que hizo posible alivianar las consecuencias 

de la emergencia sanitaria desde una lógica micropolítica. 

 

Su potencia de acción se manifestó en sus prácticas cotidianas de cuidado, en los actos 

concretos que fueron reafirmando las tramas afectivas que generaron valores activos y 

mejoraron las condiciones para la vida en Capurro. La solidaridad se puso así al servicio de 

la composición y potenciación de la acción política (Aranda y García, 2014; Fagundez, 

2024a). Comprendida a esta como «emergencias locales en contextos determinados, en los 

que se construyen de manera situada, relaciones, conexiones, entidades» (Ema López, 

2004, p. 19). Lo que importa acá no es la forma en sí misma sino sus efectos, las alianzas, 

las aleaciones y los contagios que provocaron. Que se contraponen a la tendencia a 

«separarnos, a sostener distancias infranqueables entre los seres; escondemos los lazos 

afectivos, quedamos atrapados en la soledad y la dependencia» (Lee Teles, 2010, p. 61). 

 

Las relaciones se articularon y compusieron así, es sus diferencias y contradicciones, una 

acción colectiva que construyó lazos afectivos de cuidado y sostén. Situando así al cuidado 

de la vida como una relación social, de lucha y resistencia, inscriptas en un modo de hacer 

política que encarna la comunalidad. Poder decir nosotras exige poder reaprender a ver la 

realidad desde la implicación de un mundo común de hacer en común y lo común para la 

sustentabilidad y sostenibilidad de la vida (Guattari, 1996; Gutiérrez Aguilar, 2017). 

 

24 



 

5.​ PRIMERAS DERIVAS POSIBLES 

 

«¿Cómo preservar la imaginación de la instrucción, de la 

imposición disimulada, de modelos no declarados sobre 

qué significa “estar en común”?» 

 

Marcelo Percia (2017) 

 

 

5.1. Habitar desde una ética del cuidado 

Es innegable que, para poder ser y existir, necesitamos del cuidado. No es una opción, lo 

necesitamos o perecemos, y esto atraviesa a todo y a todas. El cuidado comprende un 

amplio espectro de prácticas, gestos y actitudes cotidianas que resultan del encuentro con 

otras permitiendo el sostenimiento de nuestra existencia. Por lo que resulta necesario 

reconocerlo como un derecho fundamental en íntima relación con el derecho a la vida (de la 

Aldea, 2019; Gilligan, 2000).  

 

Desde esta comprensión del cuidado como necesidad vital, resulta pertinente la integración 

de los aportes ecofeministas y la mirada ecosófica para que nuestra visión pueda 

expandirse más allá de los límites antropocéntricos y androcéntricos. Esto nos permite 

comprender que la vida que se cuida no solo es la humana, nuestros ambientes y espacios 

cotidianos están compuestos por materiales, objetos y artefactos naturales y artificiales. 

Necesitamos del aire para respirar, necesitamos del agua para hidratarnos, las tecnologías 

cada vez más se entrelazan con nuestros cuerpos y a nuestras formas de comunicación 

(Guattari, 1996; Pascual & Herrero, 2010). Esto configura una trama de relaciones e 

interrelaciones que se componen para hacer posible el sostenimiento de nuestra existencia, 

tal y como lo expresa Lee Teles (2010): «somos seres relacionales, nuestras vidas se 

pliegan en tramas relacionales móviles y permanentes» (p.31). 

 

Los cuidados son así, experiencias relacionales que suceden en ese intermedio de flujos de 

acciones allí donde, para Ema López (2004), sucede la agencia, entendida como capacidad 

de resistir siempre presente y circulante. Estas experiencias -algunas fugaces, apenas 

perceptibles- pueden comprenderse como movimientos espontáneos que devienen del 

propio encuentro. Irrumpen venciendo condicionamientos y normalizaciones, e hilvanan 

relaciones desde lo sensible, la afectividad, la ternura y la solidaridad. Son difíciles de 

adiestrar y formar; en cambio, suelen acontecer como agenciamientos para la dignificación 

25 



 

y democratización de la vida. Tal y como se percibe en los fragmentos presentados, cuando 

el cuidado se desplaza hacia el ámbito de la acción política, produce una ruptura entre lo 

privado y lo público, entre lo personal y lo colectivo, entre la razón y los afectos 

desmontando de este modo la ficción dicotómica construida (Esperón, 2014; de la Aldea, 

2019). 

 

Cuidar se transforma así en una estrategia práctica de lucha y amorosidad que busca la 

dignificación y democratización de la vida; que rompe con las dicotomías modernas al 

reconocer que somos producto de relaciones e interrelaciones vivas, constantes y 

rizomáticas; y que resignifica los saberes y aprendizajes que desde allí suceden. De este 

modo, el cuidado se entrelaza con la posibilidad de resistir, es decir, de rechazar los modos 

de individualidad que se nos han impuesto para producir nuevas formas de subjetivación 

(Foucault, 1988; 1999; Guzmán Sierra & López Céspedes, 2022). 

 

De estas experiencias emergen lo que entendemos por saberes-habitantes, son esos 

aprendizajes que se desprenden del devenir cotidiano, se alojan en el cuerpo y se integran 

en las narrativas, los relatos, prácticas, habilidades, creencias, gestos y actitudes cotidianas 

(Alvarez Pedrosian, 2018). Validar estos conocimientos que emergen de manera situada y 

creativa, es validar también las resistencias subjetivas que suceden en las barrialidades 

(Lee Teles, 2010; Vega Solís et al., 2018). 

 

En este sentido, entrelazarlos al habitar y la ética hace que los cuidados devengan en 

voluntades de obrar, de construir de manera crítica, reflexiva y situadas nuestros territorios 

de existencia. Es una búsqueda por des y re territorializarnos para devenir causa de 

nosotras mismas. Constituyéndose como una práctica, una actitud, una sensibilidad política 

de cuidar los modos de existencia amorosa y colectivamente. Resistiendo así a las lógicas 

patriarcales, capitalistas y colonialistas que favorecen la individualidad, las jerarquías y la 

competencia depredadora (Guattari, 1996; Guzmán Sierra & López Céspedes, 2022). 

 
Habitar desde una ética del cuidado, puede entenderse como una búsqueda de «una 

sociedad más justa, equitativa y democrática» (Guzmán Sierra & López Céspedes, 2022, 

p.176), que asume el compromiso de desidentificar, desfeminizar, desdomesticar y 

desprivatizar los cuidados. Transformándolos en capacidades y voluntades que cuestionan 

la distribución desigual de sus prácticas para dignificarlas y resistir, a través del desarrollo 

de estrategias colectivas, creativas e inventivas. El cuidado se entrelaza así con la acción 

política, capaz de generar nuevas subjetividades que activen un proceso de composición y 

conexión afectiva que nos permita devenir causa de nosotras mismas (Deleuze, 2003). 

26 



 

Significa entonces, cultivar, construir y hacer crecer otras formas de cotidianidad singulares, 

colectivas y situadas (Álvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013). Las experiencias 

barriales de cuidado, su acción política y organizada, resulta acá de especial interés para 

seguir pensando cómo se producen otros devenires subjetivos singulares y situados, que 

parecerían -por momentos- ser arrasados por la monotonía de la cotidianidad. Los saberes 

y aprendizajes que desde allí se desprenden resultan valiosos para seguir pensando otros 

modos de existencia más amorosos y colectivos. 

 

 

 

5.2. La psicología como compañías 

Pensar en nuestras prácticas profesionales, necesariamente nos coloca en la 

responsabilidad de construir un posicionamiento ético, político y ontológico. Comprendiendo 

a estos tres como aspectos inseparables, dado que las formas en que vemos, sentimos y 

pensamos nuestra existencia, son el sitio desde el cual desplegamos un modo de ética y 

política en nuestras prácticas. 

 

En este sentido, interrogar el presente se vuelve parte del posicionamiento ontológico que 

guió el recorrido realizado en este trabajo. La pregunta por los modos que toma nuestra 

existencia comprende que estos son producto del incardinamiento de las relaciones de 

fuerzas que componen y descomponen nuestros territorios de existencia. Provocando 

efectos específicos en nuestras prácticas éticas y políticas, ya que la búsqueda estará en 

poder vivir con el mínimo de dominación posible, no como una meta sino como una práctica 

constante. La ética nos da la pregunta crítica y situada que nos permite construir voluntades 

para una acción política (Deleuze, 2003; Foucault, 1988; Lee Teles, 2010). 

 

Este posicionamiento ontológico nos lleva a comprendernos como seres 

singulares-colectivos inmersos en relaciones de fuerzas que nos empujan con facilidad a 

entrar en la ficción de la individualidad y competencia productiva. Nuestras prácticas y 

conocimientos desde la psicología deben poder así contemplar la vulnerabilidad e 

inmanente interrelación que nos compone. Reconociéndonos dentro de este juego de 

relaciones de fuerzas y poder. Esto hace necesario la reorientación de conceptos y el ajuste 

de nuestras prácticas de modo tal que nos permitan alejarnos de las ataduras 

estructuralistas de la subjetividad dominante y podamos así explorar otras posibilidades de 

hacer psicología (Guattari, 1996; Tatián et al., 2025). 

27 



 

Una psicología que genere «procesos de construcción distintos, más conectados con el 

movimiento, la mutación y la transformación, y no con el horizonte único hacia el que hay 

que ir» (p.101). Lo que hace necesario el desarrollo de experiencias situadas enmarcadas 

en la objetividad feminista antes mencionda; que deje de lado la búsqueda incesante por un 

mundo único y verdadero, y que no se conforme con una visión desecarnada, para 

adentrarse en la potencia que «las conexiones y aperturas inesperadas que los 

conocimientos situados hacen posibles» (Haraway, 1995, pp. 338-339). 

 

De estas experiencias se desprenden conocimientos y saberes que suceden de la 

singularidad, de lo inesperado del encuentro y del propio aprender haciendo junto a otras. 

Integrar a los saberes académicos y profesionales los saberes-habitantes, permite expandir 

significados, comprendernos desde las diferencias, habitar los límites y contradicciones de 

nuestras visiones y enunciaciones. Esto nos permite también asumir el compromiso 

ético-político de dar voz a todo aquello que late en silencio (Guzmán Sierra & López 

Céspedes, 2022).  

 

Suley Rolnik y Félix Guattari (2006) en Micropolítica: Cartografías del Deseo, ya nos 

advierten que toda profesión que se interese por el discurso de otro, se encuentra 

necesariamente en una encrucijada política y micropolítica: 

O hacen el juego a esa reproducción de modelos que no nos permiten crear salidas 

a los procesos de singularización o, por el contrario, trabajan para el funcionamiento 

de esos procesos en la medida de sus posibilidades y de los agenciamientos que 

consigan poner a funcionar. (pp.43-44)  

Reafirmando posteriormente la imposibilidad de neutralidad en las relaciones que 

establecemos, por más profesional que se quiera, siempre hay relaciones de fuerzas en 

juego. Considero así valioso, asumir la integralidad como parte de nuestro posicionamiento 

y compromiso. Una integralidad que desborde los muros de la Universidad para imbricarse 

en nuestras prácticas profesionales. 

 

La búsqueda está entonces en construir una psicología que afiance un pensamiento y una 

experiencia de nosotras mismas como seres singulares-colectivos, que atienda a las tramas 

afectivas que nos constituyen y nos impulse a pensar las relaciones en términos de 

composición y descomposición. En la cual lo que vemos como realidad no es una imágen 

estática y definitiva sino que está en movimiento, en construcción, que tiene posibilidades 

de transformación (Lee Teles, 2010; Tatián et al., 2025).  

 

 

28 



 

Esto implica una psicología que transite por caminos desconocidos, que no anteponga ni 

imponga a teorías y conceptos, y se permita habitar la dimensión incalculable que tienen los 

encuentros. Una psicología atenta a los acontecimientos y sus efectos, y que pueda 

concebirse como una continua artesanía. Para de este modo permitirse andar por un 

camino que se va armando en la medida que se va caminando (Lee Teles, 2010; Tatián et 

al., 2025). 

 

Las compañías, tal y como la propone Laurence Cornu (2017), resultan significativas para 

pensar la práctica y su articulación con los cuidados. Comprendiéndolas como relaciones 

que se establecen a conciencia de la vulnerabilidad e interrelación existente y se asientan 

en el valor que tenemos para poder hacer. Establecer compañías implica así la construcción 

de dispositivos que sostengan dinámicas de subjetivación singularizantes, situadas y 

contingentes. De este modo, nuestra tarea es el arte de acompañar. 

 

La búsqueda está entonces en generar experiencias compartidas de “hacer con”, en diálogo 

y cooperación, que pongan en acto formaciones singulares-plurales-colectivas. Estas 

necesitan de una mirada amorosa y de cuidado, comprendiendo que esto nos permite 

valorar las diferencias y la naturalidad de los conflictos para transitarlos. «Permite dar paso 

a los silencios, las distancias y los desacuerdos, y refuerza las prácticas políticas que 

ubican en el centro, las necesidades y las emociones de las personas» Guzmán Sierra & 

López Céspedes, 2022, p.175). 

 

Para ello, es importante la interrogación de nuestras prácticas, reconocer sus alcances, 

modalidades y sentidos que esas compañías componen. Buscando generar acciones para 

el movimiento, la transformación, producir desvíos que desestabilicen el único camino 

posible, singularizando y heterogeneizando las formas dominantes de existencia. La 

implicación y sus análisis resulta fundamental para comprender qué de nosotros se pone en 

juego en eso que hacemos, pensamos y sentimos (Cornu, 2017; de la Aldea, 2019). 

 

Incorporar a este posicionamiento la perspectiva de cuidado que he venido elaborando en 

este trabajo, son coloca en la necesidad de poder resignificar las formas en que nos 

relacionamos donde la ética del cuidado pueda atravesar nuestras prácticas alejándonos de 

las violencias epistémicas que los saberes profesionales o académicos pueden ejercer 

sobre los saberes-habitantes (Rolnik & Guattari, 2006).  

 

La psicología se convierte así en una práctica creativa, en una artesanía localizada y 

dialógica que necesita de encuadres móviles y situados, que puedan devenir en el propio 

29 



 

encuentro y diálogo con quienes acompañamos. Una psicología que se desterritorialice para 

ir a las calles, que toque la tierra y las relaciones que allí se producen, atenta a escuchar 

gestos y pensar los acontecimientos en busca de reinventar nuestros territorios de 

existencia (Guattari, 1996). Y que acompañe y cuide «de los que aprenden a cuidar de un 

objeto común» (Cornu, 2017, p.113). 

 

Propongo así una psicología más próxima a un quehacer filosófico, en el entendido de que: 

Se enlaza a la vida, en su despliegue activo, se vuelve creación efectiva de realidad, 

convoca a las potencias de la amistad, contribuye a la creación de nuevas tramas 

afectivas, nuevas territorialidades. Impulsa a una apuesta ético-política, a pensar en 

el despliegue de una política afectiva que contribuya a la creación de nuevas formas 

de vida comunitaria. (Lee Teles, 2010, p.26) 

 

Una psicología que no se reduzca al dominio de una teoría, ni de un método, ni una técnica 

o especialidad. Y pueda así preguntarse acerca de los procesos de reciprocidad que abran 

la posibilidad de producir nuevos territorios de existencia singulares-colectivos; que a partir 

de la disparidad de lugares, pueda generar compañías que permitan y potencien el 

despliegue de un habitar desde una ética del cuidado. En las barrialidades suceden 

encuentros que son soporte para la vida, ¿cómo poder abonar y potenciar, desde la 

psicología, estos encuentros?, ¿cómo será entonces, «pensar la acción hacia el otro, en la 

formación, en la atención y el cuidado, en los oficios de actuar con el otro»? (Cornu, 2017, 

p.102).  

30 



 

6.​ CONCLUSIONES 

La búsqueda por recuperar la dimensión vital de los cuidados implicó, en primer lugar, 

entrelazarlos con el habitar. Es decir, comprender que, para devenir activas en nuestra 

cotidianidad, hay algo de la ética y de la política de los cuidados que se despliega y 

acontece. Esto puede verse en las narraciones de estas mujeres, en sus experiencias de 

habitar aparecen gestos, actitudes, sensibilidades y prácticas de cuidado, que dejan al 

descubierto las relaciones, los encuentros y las conexiones afectivas necesarias para 

sostener nuestra existencia. Estas rompen con la ficción de autonomía, individualidad y 

competencia circulante.  

 

Con el surgimiento y la consolidación de las sociedades industriales, el tiempo quedó ligado 

a las necesidades de producción capitalistas, tal y como dice el dicho “el tiempo es oro”. 

Esta modalidad es la que controla y regula gran parte de nuestros tiempos de existencia. 

Sin embargo, los cuidados tienen otra cadencia, circulan a un ritmo otro, incuantificable, 

improductivo e interrelacional (Carrasco, 2001). De este modo, podemos afirmar que si bien 

la producción serializada y homogénea a escala planetaria es un hecho, también lo son los 

procesos que se resisten. No solo como fuerzas contrapuestas, sino que también como 

fuerzas de fuga que rompen con la continuidad y producen otros modos de subjetivación 

singulares y situadas (Rolnik & Guattari, 2006). 

 

A través de su tiempo, sus prácticas y dedicación, estas mujeres de Capurro han 

acompañado y sostenido la vida allí, que con la emergencia sanitaria producto del 

COVID-19 se organiza en una acción política y colectiva basada en la solidaridad, el 

cuidado y el sostén que produce lo que fue la Olla Capurro. Esto implicó, para sus 

participantes, no solo sacar las ollas al espacio común, sino que también animarse a 

compartir con otras y dejarse atravesar por la experiencia compartida.  

 

De algún modo este movimiento significó romper con las distancias propuestas por la 

“libertad responsable” y sus “estrategias de cuidado” de corte individualistas que las 

colocaba como espectadoras, para hundirse en la experiencia colectiva. Una experiencia 

que no quiso ser sinónimo de estructura ni permanencia, «sino de un deseo que compone y 

potencia la acción» (Aranda y García, 2014, p.12) que las llevó a resistir de manera activa e 

inventiva. 

 

Mirar las formas en que se resuelven las tensiones entre las demandas del mundo y lo que 

necesitamos para existir, nos permite, en primer lugar, hacer visible todo lo que no se 

31 



 

nombra y está implícito en nuestras prácticas cotidianas. Reconocer que existen 

experiencias profundas de producción de lo común en los barrios aparece acá como algo 

que es necesario mirar, ya que estas generan rupturas de los modos en que concebimos el 

mundo y nos permiten recuperar nuestra potencia de obrar. Es así que, preguntarnos por 

cómo se producen estos devenir es subjetivos se vuelve central para generar estrategias 

que resistan, y nos permitan tejer redes de solidaridad y cooperación que produzcan 

agenciamientos y experiencias localizadas que sean soporte de nuestras existencias 

(Carrasco, 2001; el Apantle, 2015; Rolnik & Guattari, 2006).  

 

Esto nos lleva a asumir el compromiso de construir una psicología que suelte la ficción del 

Yo, la individualidad, la productividad y la autonomía, y se ponga al servicio de potenciar 

modos de estar que alboroten las cercanías, los encuentros, las preguntas y las compañías. 

Una psicología sensible a los gestos, que irrumpen y acontecen cuando nos encontramos, 

esos que aún resisten a los condicionamientos y normalizaciones, para que sea así posible 

«vivir aconteciendo, no sólo acontecidos» (Percia, 2017, p.181). 

 

Una psicología que ponga a disposición «herramientas técnicas a favor de la memoria y de 

la visibilización de las subjetividades, con el fin de un aprendizaje colectivo y horizontal» 

(Guzmán Sierra & López Céspedes, 2022, p.176). Que sea flexible, capaz de construir 

nuevos acoplamientos, que puedan ser móviles y nos permitan recodificarnos singular y 

situadamente. Donde las experiencias de cuidado ya no se expliquen a través del mito de la 

totalidad original ni por lógicas productivistas. Y nos permita reconocernos en la 

interrelación e interdependencia que nos compone, valorizando también los saberes que 

desde allí emergen (Haraway, 1995).  

 

Se abre así un camino para mi, para mi formación y mis prácticas profesionales, como 

resonancia del proyecto TEBAC-Capurro. Un camino de exploración crítico y situado, que 

se focalice en potenciar el desarrollo de estrategias cotidianas, que si bien no serán ajenas 

a las relaciones de poder, puedan buscar y construir otras maneras comunes de habitar 

desde el cuidado. Se presenta así un camino de exploración, artesanal que intente una 

práctica profesional que libere potencias de vida, de encuentros, compañías y co-creación. 

Y que nos permita comprender que, «cambiar el mundo no es cambiar de mundo. Cambiar 

la vida no es pensar que la verdadera vida está en otra parte, que es siempre otra» (Garces, 

2013, p.117); sino que es asumir nuestra cuota de responsabilidad crítica de los modos que 

toma nuestra existencia. 

 

32 



 

Un camino de indagación y experimentación que se abre desde el pensar esta ética del 

cuidado vinculada al habitar y a su acción política. Un recorrido que llega a su final pero que 

abre nuevas interrogantes en torno a cómo se piensa y se despliega esta ética en los 

territorios: ¿Cómo pensarán desde allí esta idea que intento componer en este trabajo? 

¿Qué aspectos serán necesarios reordenar y cuáles incluir? ¿Cómo el trabajo desde el 

habitar y el cuidado, puede abonar en los territorios generando acciones que aumenten la 

potencia de vida? ¿De qué modo hacerla jugar en las compañías que pueda establecer a 

futuro? ¿Cómo se puede poner a funcionar para movilizar y potenciar otros modos de 

existencia singulares-colectivos? 

 

 

33 



 

7.​ REFERENCIAS  

Álvarez Pedrosian, E. (2011). Etnografías de la subjetividad: herramientas para la 

investigación. Licenciatura en Ciencias de la Comunicación de la Universidad de la 

República. 

Álvarez Pedrosian, E. (2018). Saberes habitantes en la ciudad contemporánea: narrativas 

barriales de una etnografía colaborativa. Mediaciones Sociales, (17), 67-82. 

https://doi.org/10.5209/MESO.60094  

Álvarez Pedrosian, E., & Blanco Latierro, V. (2013). Componer, habitar y subjetivar: Aportes 

para una etnografía del habitar. Bifurcaciones: revista de estudios culturales y 

urbanos, (15), 1-12. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5569772  

Álvarez Pedrosian, E., & Blanco Latierro, V. (2025). La etnografía entre la crítica y la clínica: 

una propuesta de investigación participativa. Tekoporá, 6(1), 26-40. 

https://revistatekopora.cure.edu.uy/index.php/reet/article/view/242/179  

Aranda, M., & García, O. (2014). Solidaridad y acción política. Sociedad y Discurso, (25), 

1-16. https://journals.aau.dk/index.php/sd/article/view/994  

Balasch, M., & Montenegro, M. (2003). Una propuesta metodológica desde la epistemología 

de los conocimientos situados: Las producciones narrativas. Encuentros en 

Psicología Social, 1(3), 44-48. 

https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la

_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrati

va  

Balcazar, F. (2003). Investigación acción participativa (iap): Aspectos conceptuales y 

dificultades de implementación. Fundamentos en Humanidades, IV(7-8), 59-77. 

https://www.redalyc.org/pdf/184/18400804.pdf  

Braidotti, R. (2004). Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade (A. Fischer, Ed.; G. 

Ventureira, Trans.). Gedisa. 

34 

https://doi.org/10.5209/MESO.60094
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5569772
https://revistatekopora.cure.edu.uy/index.php/reet/article/view/242/179
https://journals.aau.dk/index.php/sd/article/view/994
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.redalyc.org/pdf/184/18400804.pdf


 

Butler, J. (2017). Vulnerabilidad corporal, coalición y la política de la calle. Nómadas, (46), 

13-30. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105152132003  

Cabnal, L. (2010). Feminismos diversos: el feminismo comunitario. ACSUR - Las Segovias. 

https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-co

munitario-lorena-cabnal.pdf  

Cachi. (2019, 08 12). Lo político es personal. Harta. 

https://www.harta.uy/politico-es-personal/  

Carrasco, C. (2001). La sostenibilidad de la vida humana: ¿Un asunto de mujeres? Mientras 

Tanto, (82), 43–70. http://www.jstor.org/stable/27820584  

Celiberti, L. (2022). Territorios de cuidados para sostener la vida. Fundación Carolina, (18), 

1-10. https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf  

Cornu, L. (2017). Capítulo III. Acompañar: el oficio de hacer humanidad. In G. Frigerio, D. 

Korinfeld, & C. Rodríguez (Eds.), Trabajar en instituciones: los oficios del lazo (pp. 

101-116). Noveduc. 

Cotidiano Mujer (Director). (2017). Yayo Herrero - Jornadas de Debate Feminista 2017 

[Youtube]. https://www.youtube.com/watch?v=iHjxuJ8ks_Q&t=1934s  

de la Aldea, E. (2019). Los cuidados en tiempos de descuido. LOM Ediciones. 

De Lauretis, T. (1989). Tecnologías del Género. In Technologies of Gender: Essays on 

Theory, Film, and Fiction (pp. 1-30). Indiana University Press. 

https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/t

econologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf  

Deleuze, G. (2003). En medio de Spinoza. Cactus. 

el Apantle. (2015). Común ¿para qué? Revista de estudios comunitarios, (1), 1-212. 

https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle

.pdf  

Ema López, J. E. (2004). Del sujeto a la agencia (a través de lo político). Athenea Digital, 

(6), 1-24. http://antalya.uab.es/athenea/num5/ema.pdf  

35 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105152132003
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://www.harta.uy/politico-es-personal/
http://www.jstor.org/stable/27820584
https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=iHjxuJ8ks_Q&t=1934s
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/teconologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/teconologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf
https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle.pdf
https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle.pdf
http://antalya.uab.es/athenea/num5/ema.pdf


 

Esperón, J. P. (2014). El acontecimiento y la diferencia en la filosofía de Gilles Deleuze. 

Nuevo Pensamiento, IV(4), 286-314. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=551380  

Fagundez, D. (2024a). Aprendizajes de la emergencia sanitaria por el covid-19 en Uruguay: 

De la libertad responsable a la responsabilidad colectiva. Polis Revista 

Latinoamericana, 23(69), 209-241. 

https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2024-N69-3674  

Fagundez, D. (2024b). Procesos de subjetivación política emergente en la transformación 

de la territorialidad al este de la bahía de Montevideo. [Tesis de doctorado no 

publicada]. 

Federici, S. (2013). Revolución en punto cero. Trabajo doméstico, reproducción y luchas 

feministas. Traficantes de Sueños. 

Fernández, A. M. (Ed.). (1993). Las Mujeres en la imaginación colectiva: una historia de 

discriminación y resistencias. PAIDOS. 

Fernández, A. M. (2009). Las diferencias desigualadas: multiplicidades, invenciones 

políticas y transdisciplina. Nómadas, (30), 22-23. 

https://www.redalyc.org/pdf/1051/105112060003.pdf  

Ferraris, S. A., & Martinez Salgado, M. (2022). El sostenimiento de la vida: Trayectorias de 

trabajo remunerado y no remunerado de mujeres en México. Revista 

Interdisciplinaria de Estudios de Género de El Colegio de México, 8, 1-32. 

https://estudiosdegenero.colmex.mx/index.php/eg/article/view/883  

Foucault, M. (1968). Historia de la Sexualidad (Vol. 1: La voluntad del saber). 

Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociología, 50(3), pp.3-20. 

Foucault, M. (1993). Un inédito: ¿Qué es la Ilustracion? Daimon: Revista Internacional de 

Filosofía, (7), 5-18. 

Foucault, M. (1999). Ética de cuidado de sí como prácticas de libertad. In Obras esenciales 

III. Estética, ética y hermenéutica. (pp.257-280). Paidós Básica. 

36 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=551380
https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2024-N69-3674
https://www.redalyc.org/pdf/1051/105112060003.pdf
https://estudiosdegenero.colmex.mx/index.php/eg/article/view/883


 

Gandarias Goikoetxea, I., & García Fernández, N. (2014). Producciones narrativas: una 

propuesta metodológica para la investigación feminista. In Otras formas de 

(re)conocer: reflexiones, herramientas y aplicaciones desde la investigación 

feminista (Hegoa ed., pp. 97–110). Irantzu Mendia Azkue, Marta Luxán, Matxalen 

Legarreta, Gloria Guzmán, Iker Zirion, Jokin Azpiazu Carballo. 

Garcés, M. (2013). Un mundo común. Edicions Bellaterra. 

García Dauder, S., & Romero Bachiller, C. (2002). Rompiendo viejos dualismos: De las 

(im)posibilidades de la articulación. Athenea Digital, (2), 1-20. 

http://blues.uab.es/athenea/num2/Garcia.pdf  

Gilligan, C. (2000). La Ética del cuidado. Fundació Víctor Grífols i Lucas. 

Guattari, F. (1996). Las tres ecologías (J. Vázquez Pérez & U. Larraceleta, Trans.). 

Pre-Textos. 

Guattari, F. (1998). El devenir de la subjetividad: conferencias, entrevistas, dialogos (Chile, 

1991). Dolmen Eds. 

Güemes, C., & Cos Montiel, F. (Eds.). (2023). Cuidados y ecofeminismo: consolidar avances 

y construir futuros igualitarios en Latinoamérica. Fundación Carolina. 

Gutiérrez Aguilar, R. (2017). Horizontes comunitario-populares: producción de lo común más 

allá de las políticas estado-céntricas. Traficantes de Sueños. 

Guzmán Sierra, S. E., & López Céspedes, S. (2022). La ética del cuidado como forma de 

organización política feminista en Costa Rica. Revista Lationamericana de Derechos 

Humanos, 33(2), 165-177. https://doi.org/10.15359/rldh.33-2.8  

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza. Cátedra. 

hooks, b. (2020). Teoría Feminista: de los márgenes al centro (A. Useros, Trans.). 

Traficantes de sueños. 

Lee Teles, A. (2010). Política afectiva: apuntes para pensar la vida comunitaria. Editorial 

Fundación La Hendija. 

Lefebvre, H. (1978). El derecho a la ciudad. Edicions Península. 

37 

http://blues.uab.es/athenea/num2/Garcia.pdf
https://doi.org/10.15359/rldh.33-2.8


 

Lefebvre, H. (2013). La producción del espacio (E. Martínez Gutiérrez, Trans.). Capitán 

Swing Libros S.L. 

Pascual, M., & Herrero, Y. (2010). Ecofeminismo, una propuesta para repensar el presente y 

construir el futuro. CIP-Ecosocial, Boletín ECOS(10), 1-9. 

https://base.socioeco.org/docs/ecofeminismo_propuesta_repensar_presente.pdf 

Percia, M. (2017). Estancias en común. La Cebra. 

Perec, G. (2008). Lo infraordinario (M. Cebrián, Trans.). Impedimenta S.L. 

Pozzana de Barros, L., & Kastrup, V. (2009). Cartografar é acompanhar processos. In Pistas 

do método da cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade (pp. 

52-75). Editora Sulina. 

Rodriguez, A., & López, S. (2020). Psicología Comunitaria e Integralidad: Una Alianza 

Necesaria para la Formación, la Producción de Conocimientos y la Acción 

Transformadora. PSYKHE, 29(1), 1-13. http://dx.doi.org/10.7764/psykhe.29.1.1228 

Rodríguez, A., Pérez, L., Prieto, M., & López, S. (2015). Caminos en la formación en 

Psicología Social Comunitaria: Procesos y rupturas. Psicología, conocimiento y 

sociedad, 5(2), 259-277. 

http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-702620150001000

11&lng=es&tlng=es  

Rolnik, S., & Guattari, F. (2006). Micropolítica: cartografías del deseo. Traficantes de 

Sueños. 

Sáez del Álamo, J. (2021, 12 21). bell hooks: una lengua en minúsculas. El Salto. 

https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-m

inusculas#  

Segato, R. L. (2021). Contra-pedagogías de la crueldad. Prometeo Libros. 

Solver, J. M. (2021). La noción de Ecosofia en Felix Guattari. XIV Jornadas de Sociología. 

Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 1-26. 

https://cdsa.aacademica.org/000-074/345  

38 

http://dx.doi.org/10.7764/psykhe.29.1.1228
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-70262015000100011&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-70262015000100011&lng=es&tlng=es
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-minusculas#
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-minusculas#
https://cdsa.aacademica.org/000-074/345


 

Tatián, D., Etcheverry, G., & Camparo, D. (2025). Spinoza y la psicología: diálogos entre 

salud, política y universidad. Udelar. CSEEP. 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/51222  

Vega, C. (2019). Reproducción social y cuidados en la reinvención de lo común. Aportes 

conceptuales y analíticos desde los feminismos. Revista de Estudios Sociales, (70), 

49-63. https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/6114/6175  

Vega Solís, C., Martínez Buján, R., & Paredes, M. (Eds.). (2018). Cuidado, comunidad y 

común: experiencias cooperativas en el sostenimiento de la vida. Traficantes de 

Sueños. 

Wittig, M. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos (J. Sáez & P. Vidarte, 

Trans.). Egales. 

 

39 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/51222
https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/6114/6175

	 
	ENSAYO ACADÉMICO 
	 
	HABITAR DESDE UNA ÉTICA DEL CUIDADO 
	UNA DERIVA CRÍTICA Y SITUADA 
	 
	ÍNDICE 
	 
	1.​INTRODUCCIÓN  
	2.​INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA  
	2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporánea  
	2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro  

	3.​DESTERRITORIALIZANDONOS 
	3.1. Habitar la pregunta por el presente 
	3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir 

	4.​VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS 
	4.1. Identidades incardinadas 
	4.2. Territorio-cuerpo-tierra 
	4.3. Los cuidados como estrategia y acción política 

	 
	5.​PRIMERAS DERIVAS POSIBLES 
	5.1. Habitar desde una ética del cuidado 
	5.2. La psicología como compañías 

	6.​CONCLUSIONES 
	7.​REFERENCIAS  

