AYO ACADEMICO

gy '*m . W
E UNA TICA DELCUIDAD a8

i

R DES

/:’
A DERIVA G

\’

Octubre 2025

Montevideo, Uruguay



Por alguna razon, aun un poco desconocida, dedico este trabajo a mis abuelas, Esther e Isabel. Hay
algo de ellas, de sus saberes, de sus historias, de los recuerdos que todavia atesoro y me hacen
sentirlas presentes, que han sido guia y motor en este intento de recuperar la dimensién vital de los

cuidados.

Eternamente agradecida a mi mamd y mi papd por ser hogar y sostén siempre, y a mi familia entera,
en su composicion amplia y dificil de explicar. A mis amigas, por ser refugio y risas. A mis
companeras cooperativistas, por haber sido compaiia y confianza durante estos anos de trabajo
juntas. Y a las familias que he acompaiiado, por sus aprendizajes y ensefianzas, esto también es

gracias a ustedes.

Agradecida también a TEBAC-Capurro y a todes les que han sido y siguen siendo parte. En especial a
Daniel, por la oportunidad y la confianza; y a Rocio, por ser compaiiia en estas primeras

experiencias. Ojald sigamos probando y creando cosas juntes por mucho mds tiempo.



RESUMEN

Este trabajo es una deriva critica y situada de un proyecto denominado Territorialidades Barriales de
la Ciudad Contemporanea (TEBAC), desarrollado entre los afios 2018 y 2025 en el barrio Capurro,
Montevideo, Uruguay. Mi vinculo con este proyecto comenzé como estudiante en el afio 2023 y
continud luego con mi incorporacion al equipo, lo que posibilitd mis primeras experiencias docentes.
En la actualidad nos encontramos en una etapa de cierre, en la cual uno de los dispositivos de
sistematizacion es un libro colaborativo. Durante su proceso de lectura y composicién empecé a
notar como, en las producciones narrativas de mujeres, las vinculaciones afectivas en torno a la
barrialidad se relacionaban con las practicas de cuidado que ellas desplegaban en su cotidianidad.
Esto capturé por completo mi atencion y me llevo a preguntas como: ;Cuantas de estas practicas
quedaran invisibilizadas en el dia a dia? ¢ Como hacer visible la trama de la vida y del cuidado en los
barrios? s En qué practicas cotidianas se hacen presentes? ;Por qué sera importante hablar de esto?
¢ Es posible desvincularlas de la identificacién a ciertas imagenes, comportamientos y expectativas
asociadas a la feminidad? ;Como seria resituarlas como accion politica de resistencia? De estas
interrogantes surge este trabajo como una deriva critica y situada, atravesada por preguntas, y
motivada por la necesidad de generar nuevas imagenes de pensamiento que nos permitan
revalorizar los cuidados como paradigma ontoldgico, ético y politico; para desde alli, poder pensar
nuestras practicas profesionales como compaiiias, criticas, situadas y artesanales.

Palabras claves: cuidados, habitar, accion politica, produccion de lo comun

ABSTRACT

This work is a critical and situated drift of a project called Territorialities of Neighborhoods in the
Contemporary City (TNCC), developed between 2018 and 2025 in the Capurro neighborhood,
Montevideo, Uruguay. My connection with this project began as a student in 2023 and later continued
with my incorporation into the team, which enabled my first teaching experiences. We are currently in
a closing stage, in which one of the systematization devices is a collaborative book. During the
process of reading and composing this book, | began to notice how, in the narrative productions of
women, affective connections around neighborhood life were intertwined with the care practices they
carried out in their daily lives. This completely captured my attention and led me to questions such as:
How many of these practices remain invisible in everyday life? How can the fabric of life and care in
neighborhoods be made visible? In what daily practices do they become present? Why is it important
to talk about this? Is it possible to detach them from identification with certain images, behaviors, and
expectations associated with femininity? How might we resituate them as political acts of resistance?
From these questions, this work emerges as a critical and situated drift, traversed by inquiries and
motivated by the need to generate new images of thought. These, in turn, allow us to revalue care as
an ontological, ethical, and political paradigm. From there, we can think of our professional practices
as forms of accompaniment—critical, situated, and artisanal.

Keywords: care, dwelling, political action, production of the common



iNDICE

1. INTRODUCCION

2. INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA

2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporanea

2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro
3. DESTERRITORIALIZANDONOS

3.1. Habitar la pregunta por el presente

3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir
4. VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS

4.1. Identidades incardinadas

4.2. Territorio-cuerpo-tierra

4.3. Los cuidados como estrategia y accion politica
5. PRIMERAS DERIVAS POSIBLES

5.1. Habitar desde una ética del cuidado

5.2. La psicologia como compafiias
6. CONCLUSIONES

7. REFERENCIAS

10

15

15

18

21

25

25

27

31

34



1. INTRODUCCION

A través de este ensayo académico' intento compartir mi blsqueda por rescatar la
dimension vital de los cuidados, comprendiéndolos como practicas, gestos y actitudes que
acompafian nuestra cotidianidad y permiten el sostenimiento de nuestra existencia. Esta
busqueda se encuentra guiada por una intuicidn y necesidad personal de recuperar la
potencia que estas experiencias ofrecen. Entendiendo por potencia «las acciones y

pasiones de las cuales algo es capaz» (Deleuze, 2003, p.40).

Es una deriva critica y situada de una investigacion denominada Territorialidades Barriales
de la Ciudad Contemporanea (TEBAC) que inicié en el afio 2018 en el barrio Capurro de
Montevideo, Uruguay. En la que metodologias cualitativas como la etnografia de la
subjetividad (Alvarez Pedrosian, 2011), la investigacién-accién participativa (Balcazar,
2003), producciones narrativas (Balasch & Montenegro, 2003) y cartografias sensibles
(Pozzana de Barros & Kastrup, 2009); se pusieron al servicio de la exploracién y la pregunta
por el habitar permitiendo «una aproximacion integral y situada de las tramas territoriales»
(Fagundez, 2024b, p.4).

En la actualidad, nos encontramos en una etapa final de sistematizacién y divulgacion de
estos seis afos de trabajo. Los mismos se condensaron en una produccion audiovisual y en
un libro con el propésito de validar y difundir la multiplicidad de voces y sentires que
componen los saberes-habitantes (Alvarez Pedrosian, 2018) de esa barrialidad. Fue
particularmente, durante el proceso de lectura y composicién del libro que empecé a notar
coémo, en las narrativas de las mujeres, las vinculaciones afectivas a esa barrialidad se
relacionaban con las practicas de cuidado que ellas despliegan, siendo esto gran parte de

su cotidianidad.

Sus relatos fueron impulso para embarcarme en esta escritura. Fue un proceso de deriva,
de descomposicion y composicion, en los cuales la interpelacién y los naufragios se hicieron
presente en cada intento de superar automatismos y naturalizaciones. Es un intento de
dejar ir identidades y categorias que rigidizan nuestra existencia consagrando modos

inalterables que suprimen nuestra posibilidad de devenir. Comprendo a este ultimo como la

' Para la elaboracion de este trabajo decidi emplear el uso del femenino para facilitar la lectura y
revalorizar los saberes, aprendizajes y resistencias que han sido sostenidas, mayoritariamente por
las mujeres desde lo doméstico. Esta eleccion no busca una mirada centrada en las identidades, todo
lo contrario, a lo largo del trabajo se busca focalizar y priorizar las practicas y las producciones
subjetivas que de ellas se desprenden.



posibilidad de ser en movimiento, de acontecer en singular, como algo que irrumpe y

escapa de lo esperado y nos permite ser de manera situada e inventiva (Percia, 2017).

Este trabajo es también un intento de desarmar algunas imagenes de pensamiento que
atraviesan los cuidados. Es innegable que estos han representado una gran carga para
algunos cuerpos y que, con frecuencia, se los asocia con el sacrificio y la abnegacion
vinculados a una supuesta cualidad femenina. Sin desconocer que esto circula, quiero
poder salir de ahi para poder pensar los cuidados de manera democratica (Gilligan, 2000;
Guzman Sierra & Lopez Céspedes, 2022). ;Cémo podemos concebir el cuidado si, en el

propio acto de hacerlo, nos descuidamos?

Conquistar nuestra singularidad, consolidarnos como seres independientes con un Yo
separado de otros esta presente en nuestra vida cotidiana. Se cuela todo el tiempo vy la
psicologia no puede desconocerse por fuera de esto (Rolnik & Guattari, 2006). Por
momentos entramos en esa ficcion pero las experiencias de cuidado, en tanto practicas, nos
colocan en el inmanente reconocimiento de la interrelacion e interdependencia que

atraviesa nuestra existencia.

A partir de estas reflexiones surge este trabajo. Este busca alejarse de la produccion de una
utopia deseada, para reconocernos como entramados relacionales donde lo posible e
imposible es inmanente a nuestra existencia y se juega de manera constante en nuestras
practicas cotidianas (Garcés, 2013; Lee Teles, 2010). Los cuidados se entrelazan asi con
los procesos de subjetivacion, con el habitar, con la posibilidad de accién politica, con la
produccién de saberes-habitantes; para desde ahi pensar la construccion de un horizonte
ético, politico y ontolégico que nos permita hacer de la psicologia una compania critica,

situada y artesanal.



2. INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA

«Docentes aprehendientes, estudiantes enseriantes Yy
vecinos portadores de saberes legitimados por su

comunidad y en didlogo con la academia»

Alicia Rodriguez et al., (2015)

2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporanea

Este trabajo es una deriva critica y situada de mi transito por un proyecto de investigacion a
cargo del Prof. Adj. Daniel Fagundez que inicié en el afio 2018 en el barrio Capurro de
Montevideo, Uruguay. Uno de los principales objetivos del proyecto ha sido conocer las
formas de habitar esa barrialidad, con especial interés en la produccion de sentidos y las
conexiones afectivas que de ellas se desprenden. A lo largo de estos anos, fueron muchas
las estudiantes que participaron y colaboraron en esta experiencia, entre quienes me
encuentro. Mi incorporacién sucede en el afio 2023 a través del Espacio de Formacion
Integral (EFI) TEBAC Capurro 6 , correspondiente al médulo Proyectos. Desde entonces me
encuentro acompanando este proceso, que fue también compafiia en mis primeras

experiencias docentes.

El transito por esta experiencia me permite afirmar que, la integralidad como
posicionamiento ético, politico y estratégico -asumido por la Universidad de la Republica a
partir de su segunda reforma- ha atravesado este proyecto (Rodriguez & Lopez, 2020). Esto
implicd, en primer lugar, la busqueda por articular las funciones de ensefianza, investigacion
y extension, a través de los EFls y el desarrollo de proyectos de extensidn universitaria?.
Asimismo, se establecieron articulaciones con otras disciplinas como lo fue el vinculo con el
Laboratorio Transdisciplinario de Etnografia Experimental® (Labtee) y el que se generd
durante el estos afnos con la Facultad de Artes. Al mismo tiempo que se crearon espacios
de produccién de conocimiento, dialogo y toma de decisiones con habitantes y colectivos de

Capurro.

2 EI mas significativo para mi fue el proyecto Capurro: infancias y sus habitares financiado por
CSEAM-Actividades en el Medio. EI mismo fue disefiado y sostenido junto a Katherine Pefia con la
supervisiéon de Daniel Fagundez y en coordinacion con la Escuela N°47 y el Jardin N°237. Para su
ejecucioén colaboraron también las estudiantes de TEBAC-Capurro 2024.

3 El Labtee se interesa principalmente por el estudio de la produccion de subjetividad y las formas de
habitar desde el empleo de metodologias participativas y la transversalidad entre las artes, la
filosofia, la comunicacién, la psicologia social, la antropologia y la geografia.



Siguiendo a Alicia Rodriguez y Sandra Lopez (2020) podemos comprender que llevar a
cabo la integralidad implica desafios epistemoldgicos y metodoldgicos especificos, de modo
tal que «la produccion de conocimientos se articule y emerja de la relacion con los actores
sociales» (p.2). Esta ha sido una de las busquedas centrales de este proyecto en las que
las metodologias cualitativas como la investigacion-accion participativa (Balcazar, 2003), la
etnografia de la subjetividad (Alvares Pedrosian, 2011), las producciones narrativas
(Balasch & Montenegro, 2003) y las cartografias sensibles (Pozzana de Barros & Kastrup,
2009), ocuparon un lugar fundamental. Esto permitié afrontar asi los desafios que la
integralidad plantea a través de la articulacion de quienes investigamos a las tramas
barriales, posibilitandonos comprender de manera experimental, colaborativa y situada la

produccion de sentidos y las conexiones afectivas que alli suceden.

Durante estos afios de trabajo se propusieron talleres, y se mantuvieron encuentros con
vecinas y colectivos en el que las producciones narrativas y las cartografias sensibles
fueron fundamentales para conocer en profundidad los saberes-habitantes portadores de
experiencias singulares-colectivas. Asimismo, la articulacion con metodologias como la
etnografia de la subjetividad y la investigacidn-accion participativa permitio, en primer lugar,
«la insercién de los/las investigadores/as en el lugar en donde se producen las acciones
colectivas, e implicarse a modo de acople o de ensamble con las propuestas comunitarias»
(Fagundez, 2024b, pp. 216-217). Esto favorecié el establecimiento de relaciones que
acompafiaron procesos iniciados por las propias vecinas, como fue el caso de la Olla

Capurro* en el afio 2020 y Capurro Textil® en el afio 2023.

En la actualidad, el proyecto se encuentra en su etapa final de sistematizacion y
divulgacion. En acuerdo con las vecinas se decidié armar un audiovisual con todo el
material generado en estos afios por parte del equipo de comunicacion del Labtee. Y
también un libro comun compuesto por fragmentos de las veinte producciones narrativas
elaboradas entre los afnos 2021 y 2024. Ambos materiales no buscan construir una historia
lineal ni oficial de Capurro, sino validar la multiplicidad de voces y sentires de los
saberes-habitantes. En palabras de Daniel Fagundez (2024b) podemos afirmar que:

El conocimiento generado es producto de un trabajo comunitario, y desde el equipo

universitario trabajamos con el colectivo, siguiendo sus formas, decisiones vy

4 Fagundez, D., Vidal, R., & Colectivo Olla Capurro (directores). (2021, noviembre 8). Olla Capurro: El
barrio se mueve [Video YouTube]: https://www.youtube.com/watch?v=97ZR7crtO9E

5 Vidal, R., & Comunidad de Dragones y Flangini. (2024, abril 9). Capurro Textil. Una historia obrera
[Video YouTube]: _https://voutu.be/OdgxbM5Pglo?si=2SAUrGBNIDDvP20X


https://youtu.be/OdgxbM5PgIo?si=2SAUrGBNIDDvP2OX
https://www.youtube.com/watch?v=97ZR7crtO9E

emociones, tratando de dar desde nuestro lugar las herramientas aprendidas y

aprendiendo de los saberes valiosos de la comunidad. (p.217)

Fue particularmente, el proceso de lectura y composicién del libro el que inspiré e impulsé la
elaboracion de este trabajo. Releyendo las narrativas empecé a notar como, en las
producciones de las mujeres, las vinculaciones afectivas en torno a la barrialidad se
relacionaban con las practicas de cuidado que ellas desplegaban en su cotidianidad. Esto
captur6 mi atencién por completo, y me llevé a preguntas como: ;Cuantas de estas
practicas quedaran invisibilizadas en el dia a dia?  Como hacer visible la trama de la vida y
del cuidado en los barrios? 4En qué practicas cotidianas se hacen presentes? ;Por qué
sera importante hablar de esto? ;Es posible desvincularlas de la identificacion a ciertas
imagenes, comportamientos y expectativas asociadas a la feminidad? ;Cdmo seria

resituarlas como accion politica de resistencia?

2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro

Para la composicion de este trabajo seleccioné ocho fragmentos de producciones narrativas
pertenecientes a seis® habitantes de Capurro. Interiorizandonos en sus particularidades
metodoldgicas es preciso comprender, en primer lugar, que estas se fundamentan en la
perspectiva epistemoldgica y politica de Donna Haraway (1995), quien sostiene que todo
pensamiento es necesariamente una mirada parcial, encarnada y situada. En consecuencia,
la produccidon de conocimiento no puede concebirse ajena a estas condiciones; y es, el
reconocimiento de este lugar ontolégico desde el cual nos enunciamos lo que entendemos

por objetividad feminista (Gandarias Goikoetxea & Garcia Fernandez, 2014).

Por tanto, la busqueda metodolégica no radica en construir respuestas homogéneas ni
universalizables; sino que apela a la generacion de un conocimiento critico y localizado que,
«a partir de conexiones parciales, tenga efectos en la construccién de mundos menos
organizados en torno a ejes de dominacién» (Gandarias Goikoetxea & Garcia Fernandez,
2014, p.101). De este modo, la verdad se multiplica, se expande produciendo nuevas
conexiones y lecturas que reconocen saberes y practicas otras, muchas veces

invisibilizadas y subalternizadas por la busqueda de universalidad y objetividad cientifica.

¢ Cuatro de ellas fueron realizadas en el afio 2021, una en el 2022 y otra en el 2024.



En este caso particular, las producciones narrativas realizadas se vincularon a la pregunta
acerca de como era para ellas habitar Capurro, intentando asi conocer las memorias
afectivas que las conectaban a esa barrialidad. A partir de este tema-problema se realizaron
encuentros entre las habitantes y las colaboradoras del proyecto. Dichos encuentros fueron
grabados y luego pasados a texto, no como transcripciones literales, sino como
composiciones que nacen de un proceso colaborativo de escucha, escritura y revision. En
este proceso, las participantes intervienen de manera activa validando cuando el texto esta
terminado. De este modo, las producciones construidas son resultado de un proceso de
didlogo, negociacién, de encuentros y relaciones entre quienes investigamos y quienes
participaron. Y recogen distintas posiciones, tonalidades afectivas y significados en torno al
habitar y las complejidades alli presentes (Balasch & Montenegro, 2003; Gandarias

Goikoetxea & Garcia Fernandez, 2014).

Asimismo, «las narrativas no solo son historias que relatan lo que nos ha pasado, sino que
adquieren un papel fundamental como constructoras de significado»; el mundo, nuestra vida
y nuestras relaciones estan atravesadas por un montdén de narrativas y narraciones
(Gandarias Goikoetxea & Garcia Fernandez, 2014, p.98). Cuando narrativizamos
acontecimientos y vivencias estamos incorporando un patrén de significados que se
articulan de manera singular y situada produciendo efectos clinicos en los participantes. De
este modo, nos permite habitar la ambigliedad y complejidad de la vida, asi como también

cuestionar las visiones tradicionales de verdad, realidad y conocimiento.

En cuanto a sus impactos politicos, al dotar de agencia para modificar, suprimir o elegir
como quieren que sus posiciones sean presentadas en la narrativa final, minimiza las
relaciones de poder existentes en las investigaciones (Balasch & Montenegro, 2003). Y se
reafirma el papel activo de quienes participan al documentar la historia de su experiencia,
apelando también a un saber otro que emerge del propio aprender haciendo e involucra el
cuerpo y los afectos (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2025; Guzman Sierra & Lépez
Céspedes, 2022).

Los fragmentos que componen este trabajo son fruto de este proceso experimental,
colaborativo y situado, que necesitd de tiempo para establecer encuentros, dialogos y
acuerdos. Implicé también templanza y escucha para encontrar los momentos oportunos y
no superponer los tiempos institucionales a los barriales. Por cuestiones éticas, no se

compartiran los nombres de ninguna de las participantes respetando asi su anonimato.



3. DESTERRITORIALIZANDONOS

«Interrogar a lo que pareceria habernos dejado de
sorprender para siempre. Vivimos, por supuesto,
respiramos, por supuesto, caminamos, abrimos puertas,
bajamos escaleras, nos sentamos a la mesa para comer,
nos acostamos en una cama para dormir. ;Cémo? ;Dénde?

¢sCudndo? ;Por qué?»

Georges Perec (2008)

3.1. Habitar la pregunta por el presente

Hay dias en los que me despierto convencida de que las cosas son como son, y que no
existe posibilidad de que sean de otro modo. Que correr de un lado a otro, habiendo
superpuesto actividades para que el tiempo me alcance, es algo normal. Que mantener
varias conversaciones por WhatsApp al mismo tiempo forma parte de lo cotidiano. Y que el
camino que elijo para ir al trabajo es el unico posible. Estos dias el mundo parece ser un
espacio exterior a mi, no hay sorpresas ni asombros, los dias pasan sin grandes cambios,
todo parece igual. Son dias en los que hay ausencia de preguntas y reflexion, tal y como lo

retrata Georges Perec (2008) en el siguiente fragmento:

Interrogar a lo habitual. Pero si es justamente a lo que estamos habituados. No lo
interrogamos, no nos interroga, no plantea problemas, lo vivimos sin pensar sobre él,
como si no vehiculase ni preguntas ni respuestas, como si no fuese portador de
informacion. Esto no es ni siquiera condicionamiento: es anestesia. Dormimos
nuestra vida en un letargo sin suefios. Pero nuestra vida, donde esta? ;Ddénde esta

nuestro cuerpo? s Donde esta nuestro espacio?. (p.14)

Sin embargo, hay otros dias en los que algo irrumpe y me detiene. Me reconozco
funcionando en automatico. Comienzo a sentir el cansancio en mi cuerpo; ya no puedo
sostener ese ritmo, necesito desacelerar. Las fronteras entre exterioridad e interioridad
empiezan a difuminarse, y aparecen las preguntas. Aquello que antes veia como natural y
obvio ahora me interpela; busco hacer algo diferente, algo nuevo. Son instantes, algunos

fugaces y otros mas estables, que van erosionando una cotidianidad naturalizada.



A lo largo de mi transito por esta universidad, me he ido encontrando con lecturas,
experiencias, conversaciones y discusiones que me han ayudado a entender y dar sentido a
esto que me sucede. Entendi, en primer lugar, que esta percepcién de los espacios
cotidianos como inocentes y definitivos preexistentes a las practicas, es una ilusion que
impone una determinada visién de realidad social (Lefebvre, 1978; 2013). A través del
concepto de imaginario social, esta ilusién puede entenderse como una ficciéon construida y
sostenida por un universo de significaciones. Estas instituyen la idea de exterioridad,
neutralidad e inteligibilidad de los espacios, que es sostenida y reproducida en nuestras

propias practicas cotidianas (Fernandez, 1993).

Las sociedades capitalistas, asi como sus ciudades y sus desarrollos, han reproducido esta
ilusién de inteligibilidad y neutralidad, la cual ha resultado funcional para su despliegue y
expansion (Guattari, 1998). Esto produce pasividad y antiproduccion entre sus habitantes,
ya que estos «no tendrian mas ocupacién ni preocupacion que situarse en “su lugar”. Los
usos posibles ya estan definidos, y los cuerpos solo deberan adaptarse a las formas
preestablecidas» (Lefevre, 2013, p.22). Los universos de significaciones intervienen aqui,

construyendo regimenes de verdad que instalan y sostienen esta ilusion (Foucault, 1968).

De este modo, puede entenderse al capitalismo contemporaneo como un organizador
mundial y planetario que capta, sobrecodifica y controla la subjetividad dominante. Esto le
ha permitido poder perpetuarse, producirse y reproducirse, no como «una especie de alma
flotante situada en la superestructura ideolégica», sino algo inmerso e integrado a nuestras

practicas, experiencias y relaciones cotidianas (Guattari, 1998, p.36).

El Capitalismo Mundial Integrado (CMI) (Guattari, 1998) organiza de este modo el planeta
entero con la tendencia a homogeneizar y normalizar todo sin respetar territorios, modos de
vida, valores, ni formas de organizacion social. Esta dinamica interpela lo que pensamos, lo
que sentimos, lo que hacemos y deseamos entendiéndolo, no como voluntades o esencias
individuales, sino como aspectos inmersos en relaciones de poder y significacién dentro de

una trama colectiva y situada (Fernandez, 1993; Foucault, 1993).

Sin embargo, esto no marca el destino ni determina a priori nuestros modos de existencia.
En palabras de Enrique Ema Lépez (2004), podemos comprender que «toda significacion se
constituye en esta cierta obligacion por repetir el contexto normativo en el que se produce.
Sin embargo el contexto normativo no determina» (p.10). La vida cotidiana trae consigo
acontecimientos y devenires que nos impulsan a la creacion, a la reinvencion y

reelaboracion de lo que pensamos, sentimos y hacemos (Lee Teles, 2010). De este modo,



pensar en términos de produccion de subjetividad, lejos de buscar establecer un
determinismo, permite recuperar la capacidad de interrogacién y asumir nuestra

responsabilidad en la reproduccion y la transformacion del orden social.

Se entiende asi necesaria la busqueda por «“despegar” la subjetividad del sujeto» (Guattari,
1998, p.13) permitiéndole poder ir mas alla de los limites que la definen, extendiendo y
singularizando nuestros territorios de existencia. Un movimiento de territorializacion de la
subjetividad que la cuestione y la problematice, es decir que la desterritorialice, para luego
poder reordenarla y situarla singularmente, reterritorializandola. Este movimiento, segun
Félix Guattari (1998), es un trabajo cartografico necesario que posibilita la problematizacién
y desnaturalizacién de todo aquello que nos rodea y se nos presenta, con frecuencia, como

unica realidad, con el fin de expandirla y singularizarla.

De este modo, podemos comprender que nuestra vida cotidiana no es ingenua a estas
dinamicas. Muy por el contrario, las ciudades y sus espacios tienden a estar al servicio del
sostenimiento y la perpetuacion de las logicas del CMI. A través de estas es que
ingresamos en esa ficcion diferencial y dicotdmica entre lo publico y lo privado, entre lo
productivo y lo reproductivo, entre lo exterior e interior, que busca producir una suerte de
domesticacion de nuestras practicas, gestos, actitudes, relaciones, deseos, sensibilidades y
afectos. Lo diferente, lo disruptivo, suele ser asi silenciado, aparato, relegado, escondido o
encerrado (Lefebvre, 1968; Foucault, 1993).

Sin embargo, nuestra vida cotidiana tiene movimientos y discontinuidades que irrumpen
como acontecimientos y nos posibilitan transformar estas determinaciones. Esto produce
nuevas condiciones, materiales y sentidos que hacen a nuestras experiencias de habitar.
Preguntarnos por estas experiencias es entonces, preguntarnos por aquellas singulares y
situadas que resisten a las relaciones de fuerza que tienden a normalizar y homogeneizar
todo. Es recuperar y resignificar los saberes y aprendizajes que desde alli emergen, y darle
visibilidad a aquello que suele silenciarse. Implica también redimensionar la potencia
inmersa en sus practicas, en tanto creaciones situadas que suelen estar al servicio del
sostenimiento de nuestras existencias (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013; Lee
Teles, 2010).

La pregunta por el habitar en tiempo presente, se presenta aqui como un posicionamiento
ético, politico y ontolégico. Como una invitacién a adentrarnos en las fisuras de una realidad
naturalizada; a desacelerar y recuperar la capacidad de asombro, de pregunta y

cuestionamiento. Pero también, como una invitacion a pensar e imaginar otras formas



posibles de existencia que nos permitan «construir, espacios vitales, construir sentidos
desde los afectos, desde el cuidado y el abrigo» (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro,
2013, p.9), y nos permita recuperar la potencia de habitarnos como seres singulares,

colectivos y multiples.

3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir

Caminar por Capurro ha sido para mi contemplar el movimiento de los arboles y su
arquitectura; hacerlo a un ritmo sereno y con extrafiamiento, dejandome sorprender por lo
que observo. Ha sido también caminar con rareza sobre adoquines y contemplar el silencio
“de barrio”. Si bien habia algo que al caminar se respiraba diferente, en ese tiempo aun no
me daba cuenta. Fue llegado el proceso de lectura y composicion del libro que pude ver, en
los relatos de estas mujeres, esos encuentros que son soporte para la vida y activan
procesos que nos invisten, nos atraviesan y nos transforman al punto tal de sentirnos otras
(Lee Teles, 2010; Tatian et al., 2025).

Ni bien llegué, me encontré con un sentimiento de comunidad mas fuerte que en otros
lugares en los que habia vivido. Nunca me habia pasado esto porque los otros lugares eran
mas anoénimos. Por el Parque Capurro y por las organizaciones de la zona, fue que
rapidamente me empecé a sentir parte de esta comunidad. También fue una etapa de mi vida
en la que comencé a habitar mas el barrio, porque antes era mas un lugar de transito que de
habitar, y creo que cuando tenés hijos empezas a estar mas en el barrio: los llevo y los traigo
del Club Capurro. Ahi, hace 5 afios, empez6 mi vinculo con el barrio y enseguida me empecé
a sentir parte de este espacio. Creo que fue el haber elegido un lugar donde vivir lo que me
llevd a identificarme con el barrio, con el espacio fisico, con los lugares publicos y empezar a
reconocer caras, que en otro lado no me habia pasado. Un dia me di cuenta que desde que
sali de mi casa hasta la parada de émnibus saludé a seis o siete personas en dos cuadras, y

eso en otros lugares donde vivia no me pasaba. Es la vecindad, el conocer a la gente.
Fragmento de Narrativa 1. Ao 2021

La maternidad como experiencia subjetiva, aparece, para alguna de estas mujeres, como un
tiempo de quiebre, de ruptura y resignificacion. A partir de esas experiencias algo acontece
en ellas, en sus formas de ver, en los modos en que se vinculan y significan el mundo que
las rodea (de la Aldea, 2019; Lee Teles, 2010). ElI Parque Capurro, los clubes deportivos, la

Escuela empiezan a ser cargados de afectos y relaciones. El barrio y sus espacios

10



comienzan a transformarse en lugares y adquieren nuevos sentidos que van conectando a

estas mujeres con el caracter vital de construir (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013).

Al crecer y ver la vida de otra manera, el ser madre te hace valorar y ver cosas que antes no
lo hacias. Cuando mis padres tenian el bar yo estaba en plena adolescencia, lo que menos
queria era que estuvieran alcahueteando a mi padre. Después de grande mi hijo jugaba en la
calle, yo no tenia celular, pero si salia y no lo veia le preguntaba a una vecina “j Rosita viste
a Lucas?”. Esas cosas las valoras después cuando creces, decis esta es mi casa, es la casa
de mi hijo, es nuestro hogar. Mas alla de esta casa; el barrio y la historia familiar que tengo

aca son mis raices.

Fragmento de Narrativa 2. Afio 2021

Estas experiencias de quiebre empiezan a dejar entrever la interdependencia e
interconexion existente entre los habitantes y todo lo que compone esa barrialidad. De este
modo, las coloca en una posicidon distinta a la tendencia individualista dominante, que
genera la idea ficticia de ser seres aislados e independientes a todo aquello que
entendemos por exterior, y que desplazamos al orden de lo publico y colectivo. Que tiene su
contracara privada e interior, donde alojamos todo lo que creemos que nos pertenece y que
tenemos responsabilidad. Tradicionalmente la maternidad y los cuidados han estado muy
vinculados a esta imagen de pensamiento (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013;
Federici, 2013; hooks, 2020).

En la escuela hice 14 aifos de Comisiéon Fomento. Ahi si participé y conoci Capurro desde el
lugar de madre y de vecina; conoci un mundo de gente. En ese ambito se produce la
socializacion con el otro gracias a la vereda, a la puerta de la escuela, a la participacion en la
comision. Lo tipico era que cuando empezaban las clases te invitaban a participar. El primer
afio, como las maestras ya conocian a la poblacion y sus familias proponian quién podia ser
el presidente de la comisién. (...) El participar en la comision nos di6 la posibilidad de poder

ayudar.
Fragmento de Narrativa 3. Afo 2024

Mi hijo vivié el barrio mas de chico y tuvo mas amigos de aca hasta el dia de hoy. Empezé a
jugar al basquetbol en el Club Capurro, y entonces a través de él comencé a sentir mas
referencia con el club. Capaz que de nifia y adolescente me daba lo mismo, también creo
que el juego estaba medio sin vida y después a medida que fue cambiando la gente, las

directivas y todo lo demas, le empezaron a dar otro movimiento y otra apertura. Los gurises

11



van a practicar, a estar en el club, es un club social también y entonces a través de mi hijo

siento la pertenencia a ese club como su mama.

Fragmento de narrativa 2. Afio 2021

La maternidad y su consecuente experiencia de cuidados, fue para estas mujeres una
oportunidad para la produccion de una trama que empieza a vincularlas de manera activa a
la barrialidad. Puede entenderse como una experiencia de ruptura que las coloca en un
espacio de reconocimiento y de visibilidad de la interdependencia e interconexion existente
para el sostenimiento de la vida. Esto las llevo a ir tejiendo relaciones de cooperacion
cotidianas en las que colaboraron y participaron activamente de espacios como lo son la
comision fomento de la Escuela y el Club Capurro, por sus hijas pero también por las

“otras”.

El haber podido mandar a mi hijo a la misma escuela que yo fui para mi fue increible. Mas
aun haberla podido laburar, sentia que tenia que devolverle algo y eso me pasa en todos los
espacios. Para que salgan las cosas y para disfrutar el barrio hay que estar, hay que hacer y
yo estoy. A mi me fomentaron el hecho de estar y acompanfar en el proceso que creo que es
lo mas importante. Me parece que es de la manera en la que se les ensefia a los hijos a que
el dia de mafiana sean como uno, en el sentido de que vean como son las cosas, de que
entiendan que no por ir a una escuela publica te tienen que dar el lapiz, la goma, etc. Es
clave que entiendan que todo cuesta trabajo, no es que la escuela tiene aire acondicionado
porque tiene plata, sino que lo tiene porque estuvimos afios trabajando para poder comprar
dos o tres aires por afio y eso hay que valorarlo, tienen que saberlo para poder disfrutarlo

pero también cuidarlo.

Fragmento de Narrativa 4. Ao 2021

Estos relatos me llevan a percibir con mayor claridad y entendimiento la irrupcion
intempestiva de los acontecimientos y sus efectos. Aparecen sin previo aviso y generan esa
sensacion repentina en la que algo se transforma. Podemos comprender asi que «todo
acontecimiento resulta ser el movimiento a partir del cual lo nuevo emerge, 10 no previsto

irrumpe en la realidad y escapa de los limites historiograficos» (Esperén, 2014, p.287).

Surge entonces esa sensacion de extrafamiento en lo que percibimos, sentimos y
hacemos. Se produce asi un cambio subjetivo que desencadena la posibilidad de
transformarse y las impulsa a devenir activas en su propia cotidianidad. En sus relatos, los

limites entre lo publico y lo privado parecerian ser difusos. Los espacios, como en este caso

12



son el Parque Capurro, los clubes deportivos o las instituciones educativas, se transforman
en lugares que las sostiene y las aloja en sus experiencias de cuidar. Son espacios de
“socializacion”, donde suceden encuentros, cooperaciones y la accion, que pareceria

empezar a llenarse de nuevos sentidos.

Ahora bien, lejos de romantizar la maternidad, comprendiendo también que dicha
experiencia se encuentra atravesada por universos de significaciones que producen
practicas fundamentadas en légicas patriarcales, colonialistas y capitalistas. Considero
pertinente presentar los relatos de la siguiente participante para pensar como, en este caso
la maternidad como eje comun a las participantes, puede presentarse tanto como una
oportunidad como un obstaculo. Para esta ultima fue necesario atravesar esta etapa de alta
demanda y responsabilidad para poder sentirse parte y participar de otros espacios que

para ella eran importantes.

El lazo con el barrio siempre fue algo tenue. Nunca envié a mis hijos a la escuela del barrio.
En lugar de eso, asistieron a un colegio con doble horario, cerca de mi trabajo. Mi hija no
tuvo problemas con esa situacion, pero mi hijo varén aun me lo recrimina. A lo largo de los
afnos, ha hecho muchos amigos en el barrio, pero siempre sintié que le faltaba compartir ese
pasado comun que sus amigos tienen: ir juntos a la escuela, jugar en las mismas calles
desde pequeinos. Yo, al estar siempre ocupada con el trabajo, llegaba al barrio solo para
dormir, lo que contribuyé a que me mantuviera al margen de la vida comunitaria por mucho
tiempo. Es cierto que hubo épocas en las que esta dinamica era aun mas intensa. Al dia
siguiente, todo se repetia, y asi, el barrio se convirtié en un lugar en el que vivi muy poco, al
menos en lo que respecta a la participacion en actividades comunitarias. Sin embargo, ahora,
como adulta mayor y con mis hijos ya grandes, mi relacién con este ha cambiado
completamente. Participo mucho en la vida del barrio, principalmente a través de mi actividad
militante y mi integracion en el Mercado Popular de Subsistencia (MPS). Son iniciativas en
las que empecé a involucrarme hace algunos afos. Recuerdo, por ejemplo, una reunién que
tuvimos en la escuela del barrio. Fue ahi donde me di cuenta de lo mucho que este lugar

significa para mi.

Fragmento de Narrativa 5. Afio 2022

Lo que me importa de estos relatos, no es hacer una apologia a la maternidad, sino
recuperar los gestos y las afectaciones que sus narraciones evidencian. Me interesa darle
lugar a las experiencias y los encuentros, que independientemente de la forma que puedan
llegar a tomar, traen consigo acontecimientos que activan procesos. En palabras de Anabel

Lee Teles (2010) comprendemos que:

13



Constantemente, tenemos la oportunidad de encontrarnos en enjambres afectivos
que nos componen y nos dan alegria, que potencializan y estimulan el pensamiento
y la accion. Ellos coexisten con las formas endurecidas, con modalidades rigidas
que interceptan el despliegue de la potencia singular y colectiva. Aferrarnos a las
formas endurecidas, a un uUnico modo de concebir las relaciones nos hace
permanecer sujetos a los moldes que tanto nos agobian y desestimar las
oportunidades de componer amorosamente, de aumentar nuestra potencia de

encuentro y de creacion. (p.32)

En nuestra vida cotidiana existen experiencias, que a través de distintos hechos y de modos
diferentes, permiten el despliegue de una potencia creativa, inventiva, que produce
conexiones, relaciones e hilvanan una trama comun’ (Percia, 2017). Lo comun aparece
aqui, como una oportunidad de componer un “nosotras” que moviliza practicas, gestos y
actitudes que responden a las necesidades que atraviesa una barrialidad en determinado

momento y son soporte para la vida (Gutiérrez Aguilar, 2017).

En las narrativas de estas mujeres el habitar se despliega y entrelaza con las experiencias
de cuidado. Difuminando asi los limites entre lo publico y lo privado, entre lo individual y lo
colectivo, al sacar algo de sus experiencias y aprendizajes de “lo doméstico” para llevarlos a
la “escena comunitaria”. Produciendo asi nuevas dimensiones relacionales que envuelven
devenires y nos impulsan a la creacion de otros modos de existencia que son soporte para

habitar desde la construccién, el afecto y el cuidado de vida (Lee Teles, 2010).

" El palabras de Marcelo Percia (2017) lo comun:

«Se reserva la accion de hilvanar antes que la de enlazar.

Respira en lo inacabado.

Cosido provisorio que no ata, anuda, atrapa, fija. Hilvan sin ligadores:enlaces y desenlaces
disponibles. Ni costuras ni bordados: hilvanes invisibles» (p.285).

14



4. VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS

«El otro estd ya en el aire que respiramos, en el acento de
nuestras palabras, en los érganos de nuestro cuerpo, en
los objetos que manipulamos, en cualquiera de nuestras
acciones. Exponerse al mundo es perder el miedo a la
proximidad, el miedo a la vida material de un nosotros que

excede el dmbito de la ideal comunidad humana.»

Marina Garcés (2013)

4.1.1dentidades incardinadas

Ahora bien, ;podemos pensar los cuidados mas alla de la maternidad y la crianza? ;En qué
practicas cotidianas se hacen presentes? ;Cudles de estas nos potencian y cuales resultan
ser cargas? ¢Qué huellas dejan las légicas capitalistas, patriarcales y coloniales en
nuestros cuerpos? ¢Y, en nuestras experiencias de cuidado? 4 Seria posible pensarlas por
fuera de estas logicas dominantes? ;Como seria resituarlas desde el paradigma de lo

multiple y colectivo? ¢ Y, como accion politica de resistencia?

Siguiendo a Lee Teles (2010), podemos comprender que generar nuevas posibilidades de
existencia nos pone el desafio de pensar de otros modos, ya que el pensamiento es en si
mismo un acto creativo. Sin embargo, una de las mayores dificultades que atravesamos es
el apego a las formas en que vemos, sentimos y entendemos el mundo. Estas se
encuentran atravesadas, no asi determinadas, por categorias de sentido. A través de
Michael Foucault (1968) podemos comprender que estas construcciones situadas son
producto de ordenamientos del saber. Lo mismo y lo otro se establecen asi como
organizadores de nuestro pensamiento, como una practica divisoria que performa la manera
en que vemos, pensamos Yy sentimos. «;A partir de qué "tabla", segun qué espacio de
identidades, de semejanzas, de analogias, hemos tomado la costumbre de distribuir tantas

cosas diferentes y parecidas?» (p.5).

En articulacion con autoras como Ana Maria Fernandez (2009) y Judith Butler (2017)
podemos comprender que, en los procesos de identificacion y construccion subjetiva se
encuentran inmersos estos ordenamientos del saber que construyen categorias

diferenciadas, antagonicas y desiguales. A la vez que nos diferenciamos para poder ser -e

15



inmediatamente que lo hacemos- se activan procesos y estrategias que no solo producen
desigualdades, sino que también, precarizan y deslegitiman los cuerpos asignandoles valor

y prioridad a unos por sobre otros.

Los cuidados, en tanto practicas vitales, se encuentran inmersos en estos universos de
significaciones que funcionan como tecnologias politicas complejas de gestion de la vida. La
diferencia sexual de los cuerpos fundamentada por légicas binarias, heteronormativas y
patriarcales ha sostenido y cristalizado la produccién mitica de lo que un hombre y una
mujer “debe poder ser” (De Lauretis, 1989; Fernandez 1993). Invisibilizando, en primer
lugar, otras identificaciones posibles; normalizando practicas, responsabilidades, afectos y
deseos. Esta es la tradicion de la que venimos, y ha producido esa suerte de
especializacién e idealizacion de la capacidad de las mujeres para cuidar la vida. Las
practicas de cuidado tienden a ser asi invisibilizadas como trabajo, quedando asociadas a
“tareas de amor y afecto” que las mujeres sostienen por sus “capacidades innatas de
cuidar” (Gliemes y Cos Montiel, 2023; Vega, 2019).

Sin embargo, las epistemologias feministas han venido desarrollando y desmitificando estas
significaciones, poniendo al descubierto las consecuencias que ha producido su
naturalizaciéon. Si bien esto ha dado Ilugar a otras formaciones, practicas vy
responsabilidades, las mujeres aun cargan con este peso afectando el ejercicio de sus
derechos -el espacio para el ocio, el cuidado de si, el desarrollo profesional, entre otros-
(Federici, 2013). No obstante, es importante reconocer que estos impactos no son iguales
para todas, intervienen aqui condiciones como la clase, la raza, la etnia, la edad, el lugar de
procedencia, la situacién migratoria, la etapa de la vida en que se encuentre, entre otras;

que configuran formas distintas de significacion y sentidos (Gliemes y Cos Montiel, 2023).

Siguiendo los planteos de bell hooks® (2020), las feministas negras han identificado «el
trabajo dentro del contexto de la familia como un trabajo que humaniza, un trabajo que
afirma su identidad como mujeres, como seres humanos capaces de mostrar amor y
carifio» (p.206). Para ellas son otros factores como el racismo, la falta de empleo, las
barreras para acceder a la educacioén; los que se interponen en el ejercicio de sus derechos.
«Desde la esclavitud hasta nuestros dias, las mujeres negras en Estados Unidos han

trabajado fuera de casa, en los campos, en las fabricas, en las lavanderias, en las casas de

8 Fue una de las pensadoras feministas negras mas influyentes en las Ultimas décadas. Ella modifico
su nombre Gloria Jean Watkins, por el de su bisabuela materna bell hooks. «Con esa pequefia marca
de escritura queria indicar que no es tan importante el nombre propio o la persona individual, sino los
mensajes que se transmiten y el sentido politico y colectivo de su lucha y de su trabajo» (Saez del
Alamo, 2021).

16



las demas» (p.205). El trabajo se vivia habitualmente como estresante, degradante y
deshumanizador, y el hogar era la posibilidad de tener otros regimenes de afectividad,

deseos y libertad.

Por su parte, Monique Wittig (2006) sefiala que es preciso concebir el sexo, la raza, la clase
social, la ubicacion territorial, la edad, entre otras, como construcciones simbdlicas y
miticas; es decir, formaciones imaginarias que reinterpretan ciertos rasgos fisicos
asignandoles valor, sentido y practicas. Estas formaciones son luego fijadas y cristalizadas
por la produccién de conocimiento cientifico y académico, que explica y justifica estas
diferencias en nombre de la naturaleza y la biologia. De este modo, afirma que «ellas son
vistas como negras, por eso son negras; ellas son vistas como mujeres, por eso son
mujeres. No obstante, antes de que sean vistas de esa manera, ellas tuvieron que ser

hechas de esa manera» (p.34).

Esta afirmaciéon nos aleja de la idea de identidad como caracteristica esencial de los
cuerpos para comprenderla como produccién subjetiva. Es decir, como una compleja
tecnologia politica de gestién de la vida que a través de la ilusion de inteligibilidad y la
naturalizacién oculta el caracter construido de las diferencias, y su relacion con el orden
econdémico, politico y cultural. Los cuerpos se constituyen asi en los territorios primarios de
localizacién, articulacion e interseccién. Son el sitio donde discursos y tecnologias se
encuentran y entrelazan configurando valores, prioridades, significaciones, libertades y
restricciones. Estamos asi constituidos por multiples variables de fuerzas incardinadas que
performan y diferencian nuestros territorios de existencias (Braidotti, 2004; De Lauretis,
1989; Garcia Dauder & Romero Bachiller, 2002).

Las ilusiones y los sistemas miticos dan forma a lo que pensamos, categorizan experiencias
y delimitan asi nuestros territorios de existencia, por lo que la busqueda se enmarca en lo
que Haraway (1995) denomina como politica del cyborg, entendida como «la lucha por el
lenguaje y contra la comunicacion perfecta, contra el cédigo unico que traduce a la
perfeccion todos los significados» (p. 302). Reconocer esto implica también revalorizar, en
la produccion de conocimiento y practicas profesionales, los saberes cotidianos, situados y

corporizados; poniendo el foco en las practicas y sus efectos.

Las formas que toman nuestra existencia pueden entenderse asi como producto de
articulaciones vivas, situadas, multiples, rizomaticas, mudables, contradictorias y singulares;
recuperar esta imagen de pensamiento nos devuelve la posibilidad de comprendernos

activas de nuestra cotidianidad. Posibilita también despegar a los cuidados de la idea de

17



que son simple decisiones o deseos personales, para comprenderlos también como
practicas incardinadas insertas en esta compleja red de gestion de la vida (Braidotti, 2004;
Ema Lopez, 2004; Ferraris & Martinez Salgado, 2022).

4.2, Territorio-cuerpo-tierra

En la actualidad, podemos afirmar que nos encontramos ante una crisis de los cuidados.
Esta crisis esta estrechamente ligada a los modos de produccién capitalista y a su
concepcion de valor asociada al dinero, que invisibiliza todo aquello que no tiene beneficios
productivos. Los cuidados escapan a estas légicas de mercado ya que implican relaciones
afectivas complejas y otros tiempos, imposibles de producir. La vida se desarrolla inserta en
relaciones, y la intensidad con que esto sucede varia a lo largo del ciclo vital y en
circunstancias especificas, muchas veces impredecibles (Carrasco, 2001; de la Aldea,
2019).

La produccién capitalista se desliga del cuidado de la vida al comprenderlo como un
proceso que se desarrolla en paralelo y de manera autosuficiente. De este modo, el sistema
economico y politico ignora el tiempo destinado al cuidado, invisibilizando asi la inmanente
interrelaciéon que compone nuestra existencia. Y provoca que los cuidados se desarrollen en
nuestra cotidianidad como tareas naturalizadas, subalternizadas, desprovistas de

reconocimiento y asociadas a una responsabilidad individual (Carrasco, 2001).

En casi todas las sociedades, en sus diferentes momentos historicos, el sostenimiento de la
vida ha caido mayoritariamente sobre los cuerpos de las mujeres, en espacios invisibles a la
economia y a la politica, regladas por relaciones sociales patriarcales y coloniales. Es asi
que, la creciente participacién de las mujeres en el mercado laboral ha evidenciado la
incompatibilidad entre los tiempos de cuidado y las exigencias del trabajo. La denominada
crisis actual de los cuidados se constituye en la tensién entre la necesidad de requerir cada
vez mas tiempo para cuidar y la dificultad por tener cada vez menos tiempo para hacerlo
(Carrasco, 2001; de la Aldea, 2019; Federici, 2013).

Esta tensién ha generado cadenas transaccionales de cuidado que lleva a la transferencia
generacional o por intercambio econémico de los mismos. Estas transferencias de tareas en
palabras de Yayo Herrero (Cotidiano Mujer, 2017), siguen sostenidas principalmente por

mujeres reproduciendo «cadenas de explotacion, cadenas de miseria, cadenas de trabajo

18



mal pagado que sostienen un sistema patriarcal que se desresponsabiliza globalmente del
cuidado de la vida porque hay otros seres subordinados, subyugados, que se ven obligado

a hacerlo» (32m 14s).

Por consiguiente, desde las perspectivas ecofeministas, el cuidado se reivindica como un
derecho integral y universal que abarca a todos los cuerpos y ecosistemas comprendiendo
que todas necesitamos cuidado para vivir, resituandolos como responsabilidad colectiva. Su
propuesta se centra asi en:
Explorar la potencialidad de los cuidados para fortalecer entramados comunitarios y
de accion colectiva capaces de enfrentar la privatizacion de lo social, la asignacién
patriarcal de los cuidados a las mujeres y la ausencia del reconocimiento a la
ecodependencia de las bases materiales que sostienen la vida. (Celiberti, 2022, p.1)
Constituyen asi un paradigma ético y politico que busca redefinir lo que entendemos por
realidad, cuestionando el paradigma de la explotacién y dominacion capitalista, patriarcal,
androcéntrica, colonialista y neoliberal naturalizada e invisibilizada en nuestras practicas

cotidianas (Pascual y Herrero, 2010).

Comprende que, tanto las tierras como los cuerpos son capturados e interceptados por
l6gicas de consumo y depredacion que las ha transformado en objetos de uso, vendibles,
comparables, obsolescentes, supeditando la vida a la obtencién de beneficios (Segato,
2021). Es asi que, la busqueda politica se orienta hacia la reapropiacion y reafirmaciéon de
estos territorios-cuerpos-tierras (Cabnal, 2010) como propios e irrepetibles; y a la
transformacién localizada de los modos en que nos relacionamos, sustituyendo las formas

naturalizadas de opresién, imposicion y apropiacion.

Las ciudades y sus territorios, acosados por la mercantilizacion de sus espacios y por
formas de vida cotidiana atravesadas por la violencia y la individualizacién, aun pueden
convertirse en un terreno fértil para transformar los modos en que las cosas suceden
(Lefebvre, 1978). En este marco, lo comun se transforma en un horizonte politico y ético
que nos desafia a reinventar la experiencia colectiva, «que permita construir una vida que
merece ser vivida partiendo de los cuerpos que habitamos y la tierra que pisamos»
(Guemes & Cos Montiel, 2023, pp. 41-42).

Esta perspectiva nos permite pensar los cuidados mas alla de las visiones antropocéntricas
y androcéntricas. La articulacién de saberes ecoldgicos con saberes feministas evidencian
la necesidad de reterritorializar los cuidados para recuperar su potencia politica; al mismo

tiempo que revaloriza las ensefianzas y aprendizajes que alli se producen. Rompiendo asi

19



con la tendencia dominante de subalternizar, deslegitimar e invisibilizar estas experiencias y
los saberes que desde alli se desprenden, para pensar nuevas formas localizadas de

producir, consumir, habitar y cuidar (Celiberti, 2019; Vega Solis et al., 2018).

Sin embargo, a partir de las lecturas realizadas surgen advertencias que es necesario
considerar. En primer lugar, algunos discursos ecofeministas -conocidos como esencialistas
y espiritualistas®- tienden a elogiar las virtudes femeninas del cuidado. Esto puede diluir la
critica a la ideologia de la diferencia sexual heteronormativa y patriarcal que atraviesa estas
practicas. Del mismo modo, es importante evitar la idealizacion del pasado o de ciertas
tradiciones, alli también se alojan relaciones de poder y dominacién invisibilizadas (Celiberti,
2019; Guemes & Cos Montiel, 2023).

Para revalorizar los cuidados como potencia, resulta indispensable un analisis critico y
reflexivo en clave deconstructiva de las légicas naturalizadas e invisibilizadas en nuestras
practicas cotidianas. Resulta asi pertinente, la articulacion de la perspectiva ecofeminista
con la ecosofia de Guattari (1996), ya que nos da algunas pistas para pensar y trascender
las dificultades anteriormente observadas. A través de esta perspectiva se propone una
reflexién e involucramiento activo del devenir futuro de la naturaleza, las sociedades y las
culturas, que no pretende imponerse como una vision totalizante ni reemplazar una forma
de organizacion social por otra. Por el contrario, su fin es la multiplicacién y

reterritorializacion de los procesos de singularizacién (Guattari, 1996; Solver, 2021).

Se interesa asi por los dispositivos de produccion de subjetividad, orientados hacia una
resingularizacion individual y colectiva, en oposicidon a las producciones estandarizadas y
masivas que denomina “mass-mediatica” (Guattari, 1996). Propone trabajar en un orden
molecular sobre los procesos que sujetan los cuerpos y las cosas, que las atan e identifican,
totalizandolas y homogeneizandolas. Propone asi, desenganchar las subjetividades de los
sujetos:

Para poner en accion procesos de subjetivacion que vayan en otras direcciones, que

exploren otras alternativas de vida y existencia, que abran nuevas posibilidades a las

formas de existencia humana, que construyan nuevas praxis humanas, nuevas

formas de concebir y de habitar otros mundos posibles. (Solver, 2021, p. 8)

® Las corrientes ecofeministas esencialistas y espiritualistas defienden que las mujeres, por su
cualidad natural e innata de parir, se encuentran mas préximas a la naturaleza y con ello las conciben
mas capaces para comprender sus procesos. En cambio, las corrientes constructivistas comprenden
que esto no es una cualidad esencial sino que es producto de la organizacién patriarcal que atraviesa
nuestras vidas (Guemes & Cos Montiel, 2023).

20



Es asi que visibilizar y reconocer la ecologia de los cuidados y saberes presentes en los
territorios se presentan como horizonte ético y politico. Que necesita de un enfoque que se
oriente al fortalecimiento de entramados comunes, de accion colectiva y situada, que
permita subvertir los cddigos culturales. Que sucedan a partir de un proceso activo de
potenciar las diferencias, y no establecerla como condiciéon debilitada. Esto nos permitira
habitar la multiplicidad, la contradiccion y la diversidad, que puede proporcionarnos la fuerza
y la inspiracion necesaria para reconstruir los limites de la vida cotidiana y producir
experiencias fronterizas que nos permitan salir de los dualismos en los que estamos
inmersos (Braidotti, 2004; Celiberti, 2022; Haraway, 1995).

La busqueda esta entonces en descubrir y abonar en aquellas tramas, practicas y saberes
gue son soporte para la vida en las barrialidades. Esas que devienen como potencia
creativa, singular e inventiva, en donde la interrelacion y dependencia es reconocida como
algo inmanente a nuestra existencia. Esas que implican encuentros, activan devenires e
hilvanan una trama comun de cooperacion, cuidado y sostén. Esas que resisten al abrirse a
la multiplicidad y a su reinvencion continua, para no ser captadas por la subjetividad
‘mass-mediatica”. Esa que se mueve a otros tiempos mas pausados e improductivos, y se
pregunta acerca de «qué forma se va a vivir de aqui en adelante sobre este planeta»
(Guattari, 1996, p. 8).

4.3. Los cuidados como estrategia y acciéon politica

En el afo 2020, con la irrupcidon de la pandemia producto del virus COVID-19 y la
consecuente declaracion de la emergencia sanitaria, el mundo entero fue sacudido. El
cambio, las incertidumbres y los miedos atravesaron los cuerpos de todas, para cada una
de nosotras con significados, implicaciones y sentidos diferentes. Que evidenciaron las

diferencias y desigualdades con las que convivimos a diario.

«Como en todas las situaciones de crisis, las practicas solidarias con el dolor colectivo
convocaron a las personas a organizar entramados de solidaridad y cuidado, como ollas
populares, merenderos, canastas de alimentos o redes comunitarias de salud» (Gliemes &
Cos Montiel, 2023, p.40). Estas acciones permitieron enfrentar los impactos de la pandemia
y el pedido, por parte del Estado uruguayo, de una “libertad responsable” fundamentada en

la idea de igualdad de condiciones y cuidado individual neoliberal (Fagundez, 2024a).

21



El miedo y la incertidumbre que atraveso este tiempo fue, para algunas de las habitantes de
Capurro, el motor que permitié desplegar estrategias de cuidado colectivas (Celiberti, 2022).
Emerge asi la Olla Capurro, como un espacio de intersticios y articulaciones de diferentes
colectivos, organizaciones vecinales y activistas. La misma funcioné de marzo a diciembre
del afio 2020 en el local del Sindicato de Trabajadores de la Industria Quimica. Las mujeres
de las narrativas anteriores fueron parte importante en el sostenimiento y desarrollo de esta
estrategia colectiva, donde el quiebre en la cotidianidad las obliga nuevamente a dar nuevos
sentidos y desarrollar otras practicas. Y deja al descubierto la accién aliada que ya se venia

tejiendo cotidianamente para el sostén de la vida en el barrio.

La Olla me hizo crecer como persona, de espiritu, de mente, de corazén. Creo que mas que
nada de corazon, pero de mente también me desarrollé. Soy muy sensible y a veces me iba
llorando porque no podia creer las realidades que veia. Me sentia culpable, pensaba: “yo
ahora me voy a mi casa”, aunque no es que estoy super comoda. Soy de clase media, pero
me di cuenta de que soy una mina re privilegiada: tengo una casa, tengo un techo, tengo
alguien que me escucha. Porque no es solo la falta de comida, es la falta de que alguien te
escuche, la falta de un lugar privado. Habia gente que estaba en la calle. Por ejemplo, habia
una sefiora que tenia mas de sesenta afnos y caminaba desde La Teja hasta ahi para poder
comer. También habia otro sefior, que conocia ya del barrio, que me decia que hacia meses
que no le pagaban pero él siempre que iba llevaba un paquete de arroz o un paquete de
fideos. Eso para mi es clave porque capaz que no tenia mucha plata, pero lo que tenia lo
invertia para llevar y él decia: "Ustedes me estan dando una mano, yo también les doy una
mano". Eso es reciproco. La Olla signific6 un montén para mi, me hizo cambiar de

pensamientos.

Fragmento de Narrativa 6. Afio 2021

Fue la toma de conciencia de las necesidades y desigualdades existentes lo que llevd,a las
integrantes y colaboradoras de la Olla, a traspasar la tolerancia pasiva que el Estado
uruguayo proponia para ir en busca del encuentro con otras. Establecieron alianzas y
articulaciones que fueron componiendo lo que ha sido esta experiencia, que funcioné como
soporte para la vida, como una estrategia politica de cooperacion y cuidado (Aranda y
Garcia, 2014; Garcia Dauder & Romero Bachiller, 2002). Emerge de un «saber hacer
comunitario, la capacidad de colectivizar lo que se tiene» (Vega, 2019, p.57) que puso en

primer plano la defensa de la vida.

La cocina y las ollas fueron sacadas del encierro, del confinamiento y la soledad promovida,

y se colocaron en el medio de la escena comunitaria. La solidaridad se puso al servicio de

22



reducir el sufrimiento, y fue el motor de estas articulaciones que se sostuvieron por
conviccién y amenaza exterior y compusieron este “nosotras”. «En la forma organizada que
adquiere la accion colectiva, la creacion de un ‘nosotros’ basado en la solidaridad resulta
central como uno de los componentes que conforman el movimiento social» (Aranda y
Garcia, 2014, p.7).

La Olla Capurro se establece asi como un espacio para la accién politica colectiva de
cuidado, que resiste de manera creativa y generativa a la fragmentacion promovida por la
pandemia y sus “estrategias de cuidado” en un contexto de globalizacién neoliberal. Una
accion que acuerpa la reinvindicacion feminista de “lo personal es politico™?, reubicando “lo
personal”’, aquello que pareceria que nos pertenece, en la “escena colectiva” para que

devenga en accién politica de resistencia.

Agradezco haber estado en este barrio durante la pandemia y agradezco haber sido parte del
grupo de la Olla Capurro, la cual tuvo lugar en el Sindicato de Trabajadores de la Industria
Quimica. Esto debido a que eran las caras que veiamos. Mas alla de ser un momento en que
estdbamos ayudando, dando una mano, cocinando; estdbamos socializando con nosotros,
con la gente que iba a buscar un plato de comida, con la gente del Sindicato. Era hacer

” oo« ” o« ” o« ” o«

catarsis: “me pasa esto”, “quiero salir’, “no veo a tal persona”, “extrafio a mi madre”, “extrafio
a mi abuela”, “me quedé sin trabajo”, “la estoy pasando mal porque no tengo un peso”. Fue
contenernos, lo que convirtié a la Olla en algo muy importante y brutal. Considero que si la
pasé relativamente bien durante este tiempo fue gracias a este espacio. Ver a mis
compafieras y a mis compaferos, gente con quien nos conociamos, algunas mas cercanas y
otras mas lejanas, algunos desconocidos totalmente, pero que con el paso del tiempo y las
semanas se fue formando un vinculo de respeto y de contencién en todos los aspectos.

Desde la militancia, desde lo politico, desde lo emocional, de todo.

Fragmento de Narrativa 2. Afio 2021

Asimismo, tal y como lo narran estas mujeres, la Olla funcion6 también para ellas como un
espacio sostén, de nutricibn y de encuentros; que las atravesd, las transformd y las
acompaid en la incertidumbre y el miedo de ese entonces. Produciendo ese doble
movimiento de ser un espacio que sostenian pero que las sostenia, que cuidaban pero que

las cuidaba, que acompafiaban pero que también las acompanaba.

° Una de los lemas del movimiento feminista. Fue dicho por primera vez por Kate Millet, en la década
del 70 en Estados Unidos. Hace algunos afios se ha vuelto a retomar con mayor fuerza para afirmar
que toda accién por mas intima que parezca, tiene una estructura que la sostiene (Cachi, 2019).

23



La verdad que no sé qué hubiera sido de mi vida el afio pasado (2020) si no hubiera tenido la
Olla. Fue lo mejor que pude haber hecho. Haber estado en la Olla y ver el vinculo que
generamos y cdmo nos apoyamos me hizo pensar en que me gustaria buscar la manera de
articular los distintos colectivos que hay en el barrio y hacer algo juntos, organizados. Lo que
pasa cuando hay muchos colectivos, que pasa en todos lados, es que hay muchos egos en
juego. De todas maneras lo que hagas en el barrio la gente se prende. Por ejemplo, hubo
tres festejos el dia del nifio porque nadie se pudo poner de acuerdo para hacer uno solo. Los
tres se llenaron y la gente iba de uno a otro. Fueron en dias y horarios distintos. Por eso esta

idea de poder articular los distintos colectivos va a enriquecer la dindmica del barrio.

Fragmento de Narrativa 4. Ao 2021

Las problematizaciones y reflexiones atravesaron a las participantes, permitiendo un
«dialogo creativo permanente entre las personas involucradas, en un ejercicio de
pensamiento capaz de intensificar lo propio de cada quien y del colectivo en su conjunto»
(Lee Teles, 2010, pp.63-64). Esto permitidé ir hilvanando una accién alternativa, plural,
colectiva y compartida como estrategia politica que hizo posible alivianar las consecuencias

de la emergencia sanitaria desde una légica micropolitica.

Su potencia de accién se manifestd en sus practicas cotidianas de cuidado, en los actos
concretos que fueron reafirmando las tramas afectivas que generaron valores activos y
mejoraron las condiciones para la vida en Capurro. La solidaridad se puso asi al servicio de
la composicion y potenciacion de la accion politica (Aranda y Garcia, 2014; Fagundez,
2024a). Comprendida a esta como «emergencias locales en contextos determinados, en los
que se construyen de manera situada, relaciones, conexiones, entidades» (Ema Lopez,
2004, p. 19). Lo que importa aca no es la forma en si misma sino sus efectos, las alianzas,
las aleaciones y los contagios que provocaron. Que se contraponen a la tendencia a
«separarnos, a sostener distancias infranqueables entre los seres; escondemos los lazos

afectivos, quedamos atrapados en la soledad y la dependencia» (Lee Teles, 2010, p. 61).

Las relaciones se articularon y compusieron asi, es sus diferencias y contradicciones, una
accion colectiva que construyé lazos afectivos de cuidado y sostén. Situando asi al cuidado
de la vida como una relacion social, de lucha y resistencia, inscriptas en un modo de hacer
politica que encarna la comunalidad. Poder decir nosotras exige poder reaprender a ver la
realidad desde la implicacion de un mundo comun de hacer en comun y lo comun para la
sustentabilidad y sostenibilidad de la vida (Guattari, 1996; Gutiérrez Aguilar, 2017).

24



5. PRIMERAS DERIVAS POSIBLES

«;Como preservar la imaginacion de la instruccion, de la
imposicion disimulada, de modelos no declarados sobre

qué significa “estar en comin”?»

Marcelo Percia (2017)

5.1. Habitar desde una ética del cuidado

Es innegable que, para poder ser y existir, necesitamos del cuidado. No es una opcién, lo
necesitamos o perecemos, y esto atraviesa a todo y a todas. El cuidado comprende un
amplio espectro de practicas, gestos y actitudes cotidianas que resultan del encuentro con
otras permitiendo el sostenimiento de nuestra existencia. Por lo que resulta necesario
reconocerlo como un derecho fundamental en intima relacion con el derecho a la vida (de la
Aldea, 2019; Gilligan, 2000).

Desde esta comprension del cuidado como necesidad vital, resulta pertinente la integracién
de los aportes ecofeministas y la mirada ecosofica para que nuestra visidbn pueda
expandirse mas alla de los limites antropocéntricos y androcéntricos. Esto nos permite
comprender que la vida que se cuida no solo es la humana, nuestros ambientes y espacios
cotidianos estan compuestos por materiales, objetos y artefactos naturales y artificiales.
Necesitamos del aire para respirar, necesitamos del agua para hidratarnos, las tecnologias
cada vez mas se entrelazan con nuestros cuerpos y a nuestras formas de comunicacién
(Guattari, 1996; Pascual & Herrero, 2010). Esto configura una trama de relaciones e
interrelaciones que se componen para hacer posible el sostenimiento de nuestra existencia,
tal y como lo expresa Lee Teles (2010): «somos seres relacionales, nuestras vidas se

pliegan en tramas relacionales moviles y permanentes» (p.31).

Los cuidados son asi, experiencias relacionales que suceden en ese intermedio de flujos de
acciones alli donde, para Ema Lopez (2004), sucede la agencia, entendida como capacidad
de resistir siempre presente y circulante. Estas experiencias -algunas fugaces, apenas
perceptibles- pueden comprenderse como movimientos espontaneos que devienen del
propio encuentro. Irrumpen venciendo condicionamientos y normalizaciones, e hilvanan
relaciones desde lo sensible, la afectividad, la ternura y la solidaridad. Son dificiles de

adiestrar y formar; en cambio, suelen acontecer como agenciamientos para la dignificacién

25



y democratizacion de la vida. Tal y como se percibe en los fragmentos presentados, cuando
el cuidado se desplaza hacia el ambito de la accion politica, produce una ruptura entre lo
privado y lo publico, entre lo personal y lo colectivo, entre la razén y los afectos
desmontando de este modo la ficcion dicotdmica construida (Esperén, 2014; de la Aldea,
2019).

Cuidar se transforma asi en una estrategia practica de lucha y amorosidad que busca la
dignificacién y democratizacion de la vida; que rompe con las dicotomias modernas al
reconocer que somos producto de relaciones e interrelaciones vivas, constantes y
rizomaticas; y que resignifica los saberes y aprendizajes que desde alli suceden. De este
modo, el cuidado se entrelaza con la posibilidad de resistir, es decir, de rechazar los modos
de individualidad que se nos han impuesto para producir nuevas formas de subjetivacion
(Foucault, 1988; 1999; Guzman Sierra & Lépez Céspedes, 2022).

De estas experiencias emergen lo que entendemos por saberes-habitantes, son esos
aprendizajes que se desprenden del devenir cotidiano, se alojan en el cuerpo y se integran
en las narrativas, los relatos, practicas, habilidades, creencias, gestos y actitudes cotidianas
(Alvarez Pedrosian, 2018). Validar estos conocimientos que emergen de manera situada y
creativa, es validar también las resistencias subjetivas que suceden en las barrialidades
(Lee Teles, 2010; Vega Solis et al., 2018).

En este sentido, entrelazarlos al habitar y la ética hace que los cuidados devengan en
voluntades de obrar, de construir de manera critica, reflexiva y situadas nuestros territorios
de existencia. Es una busqueda por des y re territorializarnos para devenir causa de
nosotras mismas. Constituyéndose como una practica, una actitud, una sensibilidad politica
de cuidar los modos de existencia amorosa y colectivamente. Resistiendo asi a las logicas
patriarcales, capitalistas y colonialistas que favorecen la individualidad, las jerarquias y la

competencia depredadora (Guattari, 1996; Guzman Sierra & Lopez Céspedes, 2022).

Habitar desde una ética del cuidado, puede entenderse como una busqueda de «una
sociedad mas justa, equitativa y democratica» (Guzman Sierra & Lopez Céspedes, 2022,
p.176), que asume el compromiso de desidentificar, desfeminizar, desdomesticar vy
desprivatizar los cuidados. Transformandolos en capacidades y voluntades que cuestionan
la distribuciéon desigual de sus practicas para dignificarlas y resistir, a través del desarrollo
de estrategias colectivas, creativas e inventivas. El cuidado se entrelaza asi con la accién
politica, capaz de generar nuevas subjetividades que activen un proceso de composicion y

conexion afectiva que nos permita devenir causa de nosotras mismas (Deleuze, 2003).

26



Significa entonces, cultivar, construir y hacer crecer otras formas de cotidianidad singulares,
colectivas y situadas (Alvarez Pedrosian & Blanco Latierro, 2013). Las experiencias
barriales de cuidado, su accién politica y organizada, resulta aca de especial interés para
seguir pensando cémo se producen otros devenires subjetivos singulares y situados, que
parecerian -por momentos- ser arrasados por la monotonia de la cotidianidad. Los saberes
y aprendizajes que desde alli se desprenden resultan valiosos para seguir pensando otros

modos de existencia mas amorosos y colectivos.

5.2. La psicologia como compaiiias

Pensar en nuestras practicas profesionales, necesariamente nos coloca en |la
responsabilidad de construir un posicionamiento ético, politico y ontolégico. Comprendiendo
a estos tres como aspectos inseparables, dado que las formas en que vemos, sentimos y
pensamos nuestra existencia, son el sitio desde el cual desplegamos un modo de ética y

politica en nuestras practicas.

En este sentido, interrogar el presente se vuelve parte del posicionamiento ontolégico que
guid el recorrido realizado en este trabajo. La pregunta por los modos que toma nuestra
existencia comprende que estos son producto del incardinamiento de las relaciones de
fuerzas que componen y descomponen nuestros territorios de existencia. Provocando
efectos especificos en nuestras practicas éticas y politicas, ya que la busqueda estara en
poder vivir con el minimo de dominacién posible, no como una meta sino como una practica
constante. La ética nos da la pregunta critica y situada que nos permite construir voluntades

para una accioén politica (Deleuze, 2003; Foucault, 1988; Lee Teles, 2010).

Este posicionamiento ontolégico nos lleva a comprendernos como seres
singulares-colectivos inmersos en relaciones de fuerzas que nos empujan con facilidad a
entrar en la ficcion de la individualidad y competencia productiva. Nuestras practicas y
conocimientos desde la psicologia deben poder asi contemplar la vulnerabilidad e
inmanente interrelacion que nos compone. Reconociéndonos dentro de este juego de
relaciones de fuerzas y poder. Esto hace necesario la reorientaciéon de conceptos y el ajuste
de nuestras practicas de modo tal que nos permitan alejarnos de las ataduras
estructuralistas de la subjetividad dominante y podamos asi explorar otras posibilidades de
hacer psicologia (Guattari, 1996; Tatian et al., 2025).

27



Una psicologia que genere «procesos de construccion distintos, mas conectados con el
movimiento, la mutacion y la transformacién, y no con el horizonte Unico hacia el que hay
que ir» (p.101). Lo que hace necesario el desarrollo de experiencias situadas enmarcadas
en la objetividad feminista antes mencionda; que deje de lado la busqueda incesante por un
mundo Unico y verdadero, y que no se conforme con una visidbn desecarnada, para
adentrarse en la potencia que «las conexiones y aperturas inesperadas que los

conocimientos situados hacen posibles» (Haraway, 1995, pp. 338-339).

De estas experiencias se desprenden conocimientos y saberes que suceden de la
singularidad, de lo inesperado del encuentro y del propio aprender haciendo junto a otras.
Integrar a los saberes académicos y profesionales los saberes-habitantes, permite expandir
significados, comprendernos desde las diferencias, habitar los limites y contradicciones de
nuestras visiones y enunciaciones. Esto nos permite también asumir el compromiso
ético-politico de dar voz a todo aquello que late en silencio (Guzman Sierra & Lépez
Céspedes, 2022).

Suley Rolnik y Félix Guattari (2006) en Micropolitica: Cartografias del Deseo, ya nos
advierten que toda profesion que se interese por el discurso de otro, se encuentra
necesariamente en una encrucijada politica y micropolitica:
O hacen el juego a esa reproduccién de modelos que no nos permiten crear salidas
a los procesos de singularizacion o, por el contrario, trabajan para el funcionamiento
de esos procesos en la medida de sus posibilidades y de los agenciamientos que
consigan poner a funcionar. (pp.43-44)
Reafirmando posteriormente la imposibilidad de neutralidad en las relaciones que
establecemos, por mas profesional que se quiera, siempre hay relaciones de fuerzas en
juego. Considero asi valioso, asumir la integralidad como parte de nuestro posicionamiento
y compromiso. Una integralidad que desborde los muros de la Universidad para imbricarse

en nuestras practicas profesionales.

La busqueda esta entonces en construir una psicologia que afiance un pensamiento y una
experiencia de nosotras mismas como seres singulares-colectivos, que atienda a las tramas
afectivas que nos constituyen y nos impulse a pensar las relaciones en términos de
composicion y descomposicién. En la cual lo que vemos como realidad no es una imagen
estatica y definitiva sino que estda en movimiento, en construccién, que tiene posibilidades

de transformacion (Lee Teles, 2010; Tatian et al., 2025).

28



Esto implica una psicologia que transite por caminos desconocidos, que no anteponga ni
imponga a teorias y conceptos, y se permita habitar la dimension incalculable que tienen los
encuentros. Una psicologia atenta a los acontecimientos y sus efectos, y que pueda
concebirse como una continua artesania. Para de este modo permitirse andar por un
camino que se va armando en la medida que se va caminando (Lee Teles, 2010; Tatian et
al., 2025).

Las compainias, tal y como la propone Laurence Cornu (2017), resultan significativas para
pensar la practica y su articulacién con los cuidados. Comprendiéndolas como relaciones
que se establecen a conciencia de la vulnerabilidad e interrelacién existente y se asientan
en el valor que tenemos para poder hacer. Establecer compafiias implica asi la construccién
de dispositivos que sostengan dinamicas de subjetivacion singularizantes, situadas y

contingentes. De este modo, nuestra tarea es el arte de acompadiar.

La busqueda esta entonces en generar experiencias compartidas de “hacer con”, en dialogo
y cooperacion, que pongan en acto formaciones singulares-plurales-colectivas. Estas
necesitan de una mirada amorosa y de cuidado, comprendiendo que esto nos permite
valorar las diferencias y la naturalidad de los conflictos para transitarlos. «Permite dar paso
a los silencios, las distancias y los desacuerdos, y refuerza las practicas politicas que
ubican en el centro, las necesidades y las emociones de las personas» Guzman Sierra &
Lopez Céspedes, 2022, p.175).

Para ello, es importante la interrogacion de nuestras practicas, reconocer sus alcances,
modalidades y sentidos que esas compafias componen. Buscando generar acciones para
el movimiento, la transformacién, producir desvios que desestabilicen el Unico camino
posible, singularizando y heterogeneizando las formas dominantes de existencia. La
implicacién y sus analisis resulta fundamental para comprender qué de nosotros se pone en

juego en eso que hacemos, pensamos y sentimos (Cornu, 2017; de la Aldea, 2019).

Incorporar a este posicionamiento la perspectiva de cuidado que he venido elaborando en
este trabajo, son coloca en la necesidad de poder resignificar las formas en que nos
relacionamos donde la ética del cuidado pueda atravesar nuestras practicas alejandonos de
las violencias epistémicas que los saberes profesionales o académicos pueden ejercer

sobre los saberes-habitantes (Rolnik & Guattari, 2006).

La psicologia se convierte asi en una practica creativa, en una artesania localizada y

dialégica que necesita de encuadres moviles y situados, que puedan devenir en el propio

29



encuentro y didlogo con quienes acompafiamos. Una psicologia que se desterritorialice para
ir a las calles, que toque la tierra y las relaciones que alli se producen, atenta a escuchar
gestos y pensar los acontecimientos en busca de reinventar nuestros territorios de
existencia (Guattari, 1996). Y que acomparie y cuide «de los que aprenden a cuidar de un

objeto comun» (Cornu, 2017, p.113).

Propongo asi una psicologia mas préxima a un quehacer filosofico, en el entendido de que:
Se enlaza a la vida, en su despliegue activo, se vuelve creacion efectiva de realidad,
convoca a las potencias de la amistad, contribuye a la creacion de nuevas tramas
afectivas, nuevas territorialidades. Impulsa a una apuesta ético-politica, a pensar en
el despliegue de una politica afectiva que contribuya a la creacién de nuevas formas

de vida comunitaria. (Lee Teles, 2010, p.26)

Una psicologia que no se reduzca al dominio de una teoria, ni de un método, ni una técnica
o especialidad. Y pueda asi preguntarse acerca de los procesos de reciprocidad que abran
la posibilidad de producir nuevos territorios de existencia singulares-colectivos; que a partir
de la disparidad de lugares, pueda generar compafias que permitan y potencien el
despliegue de un habitar desde una ética del cuidado. En las barrialidades suceden
encuentros que son soporte para la vida, ;cédmo poder abonar y potenciar, desde la
psicologia, estos encuentros?, ;cdmo sera entonces, «pensar la accién hacia el otro, en la
formacion, en la atencion y el cuidado, en los oficios de actuar con el otro»? (Cornu, 2017,
p.102).

30



6. CONCLUSIONES

La busqueda por recuperar la dimension vital de los cuidados implicd, en primer lugar,
entrelazarlos con el habitar. Es decir, comprender que, para devenir activas en nuestra
cotidianidad, hay algo de la ética y de la politica de los cuidados que se despliega y
acontece. Esto puede verse en las narraciones de estas mujeres, en sus experiencias de
habitar aparecen gestos, actitudes, sensibilidades y practicas de cuidado, que dejan al
descubierto las relaciones, los encuentros y las conexiones afectivas necesarias para
sostener nuestra existencia. Estas rompen con la ficcion de autonomia, individualidad y

competencia circulante.

Con el surgimiento y la consolidacion de las sociedades industriales, el tiempo quedo ligado
a las necesidades de produccion capitalistas, tal y como dice el dicho “el tiempo es oro”.
Esta modalidad es la que controla y regula gran parte de nuestros tiempos de existencia.
Sin embargo, los cuidados tienen otra cadencia, circulan a un ritmo otro, incuantificable,
improductivo e interrelacional (Carrasco, 2001). De este modo, podemos afirmar que si bien
la produccion serializada y homogénea a escala planetaria es un hecho, también lo son los
procesos que se resisten. No solo como fuerzas contrapuestas, sino que también como
fuerzas de fuga que rompen con la continuidad y producen otros modos de subjetivaciéon
singulares y situadas (Rolnik & Guattari, 2006).

A través de su tiempo, sus practicas y dedicacion, estas mujeres de Capurro han
acompafiado y sostenido la vida alli, que con la emergencia sanitaria producto del
COVID-19 se organiza en una accion politica y colectiva basada en la solidaridad, el
cuidado y el sostén que produce lo que fue la Olla Capurro. Esto implicé, para sus
participantes, no solo sacar las ollas al espacio comun, sino que también animarse a

compartir con otras y dejarse atravesar por la experiencia compartida.

De algun modo este movimiento signific6 romper con las distancias propuestas por la
“‘libertad responsable” y sus “estrategias de cuidado” de corte individualistas que las
colocaba como espectadoras, para hundirse en la experiencia colectiva. Una experiencia
que no quiso ser sindnimo de estructura ni permanencia, «sino de un deseo que compone y
potencia la accién» (Aranda y Garcia, 2014, p.12) que las llevé a resistir de manera activa e

inventiva.

Mirar las formas en que se resuelven las tensiones entre las demandas del mundo y lo que

necesitamos para existir, nos permite, en primer lugar, hacer visible todo lo que no se

31



nombra y estd implicito en nuestras practicas cotidianas. Reconocer que existen
experiencias profundas de produccién de lo comun en los barrios aparece aca como algo
que es necesario mirar, ya que estas generan rupturas de los modos en que concebimos el
mundo y nos permiten recuperar nuestra potencia de obrar. Es asi que, preguntarnos por
coémo se producen estos devenir es subjetivos se vuelve central para generar estrategias
que resistan, y nos permitan tejer redes de solidaridad y cooperacion que produzcan
agenciamientos y experiencias localizadas que sean soporte de nuestras existencias
(Carrasco, 2001; el Apantle, 2015; Rolnik & Guattari, 2006).

Esto nos lleva a asumir el compromiso de construir una psicologia que suelte la ficcion del
Yo, la individualidad, la productividad y la autonomia, y se ponga al servicio de potenciar
modos de estar que alboroten las cercanias, los encuentros, las preguntas y las companias.
Una psicologia sensible a los gestos, que irrumpen y acontecen cuando nos encontramos,
€s0s que aun resisten a los condicionamientos y normalizaciones, para que sea asi posible

«vivir aconteciendo, no sélo acontecidos» (Percia, 2017, p.181).

Una psicologia que ponga a disposicion «herramientas técnicas a favor de la memoria y de
la visibilizacion de las subjetividades, con el fin de un aprendizaje colectivo y horizontal»
(Guzman Sierra & Lopez Céspedes, 2022, p.176). Que sea flexible, capaz de construir
nuevos acoplamientos, que puedan ser moviles y nos permitan recodificarnos singular y
situadamente. Donde las experiencias de cuidado ya no se expliquen a través del mito de la
totalidad original ni por légicas productivistas. Y nos permita reconocernos en la
interrelacion e interdependencia que nos compone, valorizando también los saberes que

desde alli emergen (Haraway, 1995).

Se abre asi un camino para mi, para mi formacion y mis practicas profesionales, como
resonancia del proyecto TEBAC-Capurro. Un camino de exploracion critico y situado, que
se focalice en potenciar el desarrollo de estrategias cotidianas, que si bien no seran ajenas
a las relaciones de poder, puedan buscar y construir otras maneras comunes de habitar
desde el cuidado. Se presenta asi un camino de exploracion, artesanal que intente una
practica profesional que libere potencias de vida, de encuentros, companias y co-creacion.
Y que nos permita comprender que, «cambiar el mundo no es cambiar de mundo. Cambiar
la vida no es pensar que la verdadera vida esta en otra parte, que es siempre otra» (Garces,
2013, p.117); sino que es asumir nuestra cuota de responsabilidad critica de los modos que

toma nuestra existencia.

32



Un camino de indagacion y experimentacion que se abre desde el pensar esta ética del
cuidado vinculada al habitar y a su accién politica. Un recorrido que llega a su final pero que
abre nuevas interrogantes en torno a como se piensa y se despliega esta ética en los
territorios: ¢ Como pensaran desde alli esta idea que intento componer en este trabajo?
¢ Qué aspectos seran necesarios reordenar y cuales incluir? ;Coémo el trabajo desde el
habitar y el cuidado, puede abonar en los territorios generando acciones que aumenten la
potencia de vida? ;De qué modo hacerla jugar en las companias que pueda establecer a
futuro? ;Cémo se puede poner a funcionar para movilizar y potenciar otros modos de

existencia singulares-colectivos?

33



7. REFERENCIAS

Alvarez Pedrosian, E. (2011). Etnografias de la subjetividad: herramientas para la
investigacion. Licenciatura en Ciencias de la Comunicacién de la Universidad de la
Republica.

Alvarez Pedrosian, E. (2018). Saberes habitantes en la ciudad contemporanea: narrativas
barriales de una etnografia colaborativa. Mediaciones Sociales, (17), 67-82.

https://doi.org/10.5209/MESO.60094

Alvarez Pedrosian, E., & Blanco Latierro, V. (2013). Componer, habitar y subjetivar: Aportes
para una etnografia del habitar. Bifurcaciones: revista de estudios culturales y

urbanos, (15), 1-12. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5569772

Alvarez Pedrosian, E., & Blanco Latierro, V. (2025). La etnografia entre la critica y la clinica:
una propuesta de investigacion participativa. Tekopora, 6(1), 26-40.

https://revistatekopora.cure.edu.uy/index.php/reet/article/view/242/179

Aranda, M., & Garcia, O. (2014). Solidaridad y accion politica. Sociedad y Discurso, (25),
1-16. https://journals.aau.dk/index.php/sd/article/view/994

Balasch, M., & Montenegro, M. (2003). Una propuesta metodoldgica desde la epistemologia
de los conocimientos situados: Las producciones narrativas. Encuentros en
Psicologia Social, 1(3), 44-48.
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3qica_desde_la

epistemolog%C3%ADa de los conocimientos situados Las producciones narrati

va
Balcazar, F. (2003). Investigacion accion participativa (iap): Aspectos conceptuales y
dificultades de implementacion. Fundamentos en Humanidades, IV(7-8), 59-77.

https://www.redalyc.orqg/pdf/184/18400804.pdf

Braidotti, R. (2004). Feminismo, diferencia sexual y subjetividad némade (A. Fischer, Ed.; G.

Ventureira, Trans.). Gedisa.

34


https://doi.org/10.5209/MESO.60094
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5569772
https://revistatekopora.cure.edu.uy/index.php/reet/article/view/242/179
https://journals.aau.dk/index.php/sd/article/view/994
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.academia.edu/762651/Una_propuesta_metodol%C3%B3gica_desde_la_epistemolog%C3%ADa_de_los_conocimientos_situados_Las_producciones_narrativa
https://www.redalyc.org/pdf/184/18400804.pdf

Butler, J. (2017). Vulnerabilidad corporal, coalicién y la politica de la calle. Némadas, (46),

13-30. https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=105152132003
Cabnal, L. (2010). Feminismos diversos: el feminismo comunitario. ACSUR - Las Segovias.
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-co

munitario-lorena-cabnal.pdf
Cachi. (2019, 08 12). Lo politico es personal. Harta.

https://www.harta.uy/politico-es-personal/

Carrasco, C. (2001). La sostenibilidad de la vida humana: Un asunto de mujeres? Mientras
Tanto, (82), 43—70. hitp://www.jstor.org/stable/2782

Celiberti, L. (2022). Territorios de cuidados para sostener la vida. Fundacién Carolina, (18),
1-10. https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf

Cornu, L. (2017). Capitulo lll. Acompafar: el oficio de hacer humanidad. In G. Frigerio, D.
Korinfeld, & C. Rodriguez (Eds.), Trabajar en instituciones: los oficios del lazo (pp.
101-116). Noveduc.

Cotidiano Muijer (Director). (2017). Yayo Herrero - Jornadas de Debate Feminista 2017

[Youtube]. hit

m/watch?v=iHjx

de la Aldea, E. (2019). Los cuidados en tiempos de descuido. LOM Ediciones.
De Lauretis, T. (1989). Tecnologias del Género. In Technologies of Gender: Essays on
Theory, Film, and Fiction (pp. 1-30). Indiana University Press.

https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/t

econologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf

Deleuze, G. (2003). En medio de Spinoza. Cactus.

el Apantle. (2015). Comun ¢ para qué? Revista de estudios comunitarios, (1), 1-212.
https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle
pdf

Ema Lopez, J. E. (2004). Del sujeto a la agencia (a través de lo politico). Athenea Digital,

(6), 1-24. http://antalya.uab.es/athenea/num5/ema.pdf

35


https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105152132003
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://www.harta.uy/politico-es-personal/
http://www.jstor.org/stable/27820584
https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=iHjxuJ8ks_Q&t=1934s
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/teconologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyeduc2/wp-content/uploads/sites/197/2021/05/teconologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf
https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle.pdf
https://horizontescomunitarios.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/01/elapantle.pdf
http://antalya.uab.es/athenea/num5/ema.pdf

Esperdn, J. P. (2014). El acontecimiento y la diferencia en la filosofia de Gilles Deleuze.
Nuevo Pensamiento, IV(4), 286-314.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=551380

Fagundez, D. (2024a). Aprendizajes de la emergencia sanitaria por el covid-19 en Uruguay:
De la libertad responsable a la responsabilidad colectiva. Polis Revista
Latinoamericana, 23(69), 209-241.

https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2024-N69-3674

Fagundez, D. (2024b). Procesos de subjetivacion politica emergente en la transformacion
de la territorialidad al este de la bahia de Montevideo. [Tesis de doctorado no
publicadal.

Federici, S. (2013). Revolucién en punto cero. Trabajo doméstico, reproduccion y luchas
feministas. Traficantes de Suefios.

Fernandez, A. M. (Ed.). (1993). Las Mujeres en la imaginacion colectiva: una historia de
discriminacion y resistencias. PAIDOS.

Fernandez, A. M. (2009). Las diferencias desigualadas: multiplicidades, invenciones
politicas y transdisciplina. Némadas, (30), 22-23.

https://www.redalyc.orqg/pdf/1051/105112060003.pdf

Ferraris, S. A., & Martinez Salgado, M. (2022). El sostenimiento de la vida: Trayectorias de
trabajo remunerado y no remunerado de mujeres en México. Revista
Interdisciplinaria de Estudios de Género de El Colegio de México, 8, 1-32.

https://estudiosdegenero.colmex.mx/index.php/eg/article/view/883

Foucault, M. (1968). Historia de la Sexualidad (Vol. 1: La voluntad del saber).

Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociologia, 50(3), pp.3-20.

Foucault, M. (1993). Un inédito: ; Qué es la llustracion? Daimon: Revista Internacional de
Filosofia, (7), 5-18.

Foucault, M. (1999). Etica de cuidado de si como practicas de libertad. In Obras esenciales

Ill. Estética, ética y hermenéutica. (pp.257-280). Paidos Basica.

36


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=551380
https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2024-N69-3674
https://www.redalyc.org/pdf/1051/105112060003.pdf
https://estudiosdegenero.colmex.mx/index.php/eg/article/view/883

Gandarias Goikoetxea, |., & Garcia Fernandez, N. (2014). Producciones narrativas: una
propuesta metodoldgica para la investigacion feminista. In Otras formas de
(re)conocer: reflexiones, herramientas y aplicaciones desde la investigacion
feminista (Hegoa ed., pp. 97-110). Irantzu Mendia Azkue, Marta Luxan, Matxalen
Legarreta, Gloria Guzman, Iker Zirion, Jokin Azpiazu Carballo.

Garcés, M. (2013). Un mundo comun. Edicions Bellaterra.

Garcia Dauder, S., & Romero Bachiller, C. (2002). Rompiendo viejos dualismos: De las
(im)posibilidades de la articulacion. Athenea Digital, (2), 1-20.
http://blues.uab.es/athenea/num2/Garcia.pdf

Gilligan, C. (2000). La Etica del cuidado. Fundacié Victor Grifols i Lucas.

Guattari, F. (1996). Las tres ecologias (J. Vazquez Pérez & U. Larraceleta, Trans.).
Pre-Textos.

Guattari, F. (1998). El devenir de la subjetividad: conferencias, entrevistas, dialogos (Chile,
1991). Dolmen Eds.

Glemes, C., & Cos Montiel, F. (Eds.). (2023). Cuidados y ecofeminismo: consolidar avances
y construir futuros igualitarios en Latinoamérica. Fundacion Carolina.

Gutiérrez Aguilar, R. (2017). Horizontes comunitario-populares: produccion de lo comin mas
alla de las politicas estado-céntricas. Traficantes de Suefios.

Guzman Sierra, S. E., & Lopez Céspedes, S. (2022). La ética del cuidado como forma de
organizacion politica feminista en Costa Rica. Revista Lationamericana de Derechos

Humanos, 33(2), 165-177. https://doi.org/10.15359/rldh.33-2.8

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvencion de la naturaleza. Catedra.

hooks, b. (2020). Teoria Feminista: de los margenes al centro (A. Useros, Trans.).
Traficantes de suefios.

Lee Teles, A. (2010). Politica afectiva: apuntes para pensar la vida comunitaria. Editorial
Fundacion La Hendija.

Lefebvre, H. (1978). El derecho a la ciudad. Edicions Peninsula.

37


http://blues.uab.es/athenea/num2/Garcia.pdf
https://doi.org/10.15359/rldh.33-2.8

Lefebvre, H. (2013). La produccién del espacio (E. Martinez Gutiérrez, Trans.). Capitan
Swing Libros S.L.

Pascual, M., & Herrero, Y. (2010). Ecofeminismo, una propuesta para repensar el presente y
construir el futuro. CIP-Ecosocial, Boletin ECOS(10), 1-9.
https://base.socioeco.org/docs/ecofeminismo_propuesta_repensar_presente.pdf

Percia, M. (2017). Estancias en comun. La Cebra.

Perec, G. (2008). Lo infraordinario (M. Cebrian, Trans.). Impedimenta S.L.

Pozzana de Barros, L., & Kastrup, V. (2009). Cartografar € acompanhar processos. In Pistas
do método da cartografia: pesquisa-intervengéo e produgéo de subjetividade (pp.
52-75). Editora Sulina.

Rodriguez, A., & Lopez, S. (2020). Psicologia Comunitaria e Integralidad: Una Alianza
Necesaria para la Formacion, la Produccién de Conocimientos y la Accion

Transformadora. PSYKHE, 29(1), 1-13. http://dx.doi.org/10.7764/psykhe.29.1.1228

Rodriguez, A., Pérez, L., Prieto, M., & Lopez, S. (2015). Caminos en la formacion en
Psicologia Social Comunitaria: Procesos y rupturas. Psicologia, conocimiento y
sociedad, 5(2), 259-277.

http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-702620150001000

11&Ing=es&tlng=es

Rolnik, S., & Guattari, F. (2006). Micropolitica: cartografias del deseo. Traficantes de
Suenos.

Séez del Alamo, J. (2021, 12 21). bell hooks: una lengua en minusculas. E/ Salto.

https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-m

inusculas#

Segato, R. L. (2021). Contra-pedagogias de la crueldad. Prometeo Libros.

Solver, J. M. (2021). La nocién de Ecosofia en Felix Guattari. X/V Jornadas de Sociologia.
Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 1-26.

https://cdsa.aacademica.org/000-074/345

38


http://dx.doi.org/10.7764/psykhe.29.1.1228
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-70262015000100011&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-70262015000100011&lng=es&tlng=es
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-minusculas#
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/bell-hooks-una-lengua-en-minusculas#
https://cdsa.aacademica.org/000-074/345

Tatian, D., Etcheverry, G., & Camparo, D. (2025). Spinoza y la psicologia: dialogos entre
salud, politica y universidad. Udelar. CSEEP.

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/51222

Vega, C. (2019). Reproduccion social y cuidados en la reinvencion de lo comun. Aportes
conceptuales y analiticos desde los feminismos. Revista de Estudios Sociales, (70),

49-63. https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/6114/6175

Vega Solis, C., Martinez Bujan, R., & Paredes, M. (Eds.). (2018). Cuidado, comunidad y
comun: experiencias cooperativas en el sostenimiento de la vida. Traficantes de
Suefios.

Wittig, M. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos (J. Saez & P. Vidarte,

Trans.). Egales.

39


https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/handle/20.500.12008/51222
https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/6114/6175

	 
	ENSAYO ACADÉMICO 
	 
	HABITAR DESDE UNA ÉTICA DEL CUIDADO 
	UNA DERIVA CRÍTICA Y SITUADA 
	 
	ÍNDICE 
	 
	1.​INTRODUCCIÓN  
	2.​INVESTIGAR DESDE LA INTEGRALIDAD Y OBJETIVIDAD FEMINISTA  
	2.1. Territorialidades barriales en la ciudad contemporánea  
	2.2. Producciones narrativas del habitar en Capurro  

	3.​DESTERRITORIALIZANDONOS 
	3.1. Habitar la pregunta por el presente 
	3.2. Acontecimientos como oportunidades de devenir 

	4.​VOLVER A SITUAR LOS CUIDADOS 
	4.1. Identidades incardinadas 
	4.2. Territorio-cuerpo-tierra 
	4.3. Los cuidados como estrategia y acción política 

	 
	5.​PRIMERAS DERIVAS POSIBLES 
	5.1. Habitar desde una ética del cuidado 
	5.2. La psicología como compañías 

	6.​CONCLUSIONES 
	7.​REFERENCIAS  

