
 

 

 

 

 

 

Trabajo Final de Grado 

Pervertir el psicoanálisis. Tensiones y encuentros entre el psicoanálisis y los 

Gay and Lesbian Studies 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

Modalidad: Ensayo académico 
Estudiante: Celeste Silva Alberto  

C. I.: 5.535.331-5 
Tutora: As. Mag. Paola Behetti 

Revisor: As. Mag. Andrés Granese 
 

 

Montevideo, Diciembre 2025 

 



 

 
Índice 

1 

Introducción............................................................................................................................... 5 

Capítulo 1: La patologización de la sexualidad..........................................................................7 

La scientia sexualis y su canónico DSM............................................................................10 

Psicoanálisis + psiquiatría = conjunto teratológico............................................................14 

Capítulo 2: Los Gay and Lesbian Studies................................................................................ 19 

La iniciativa de Jean Allouch............................................................................................. 22 

¿Y ustedes, los psicoanalistas normales y hegemónicos, no tienen ustedes identidad?.....26 

Capítulo 3: Pervertir el psicoanálisis........................................................................................33 

¿Los perversos son inanalizables?......................................................................................34 

Un psicoanálisis disidente.................................................................................................. 39 

Consideraciones finales............................................................................................................44 

Referencias Bibliográficas....................................................................................................... 47 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 La imagen de la carátula corresponde a la pintura Narciso (1597-1599) de Caravaggio. Galería Nacional de 
Arte Antiguo, Roma, Italia.  

2 



 

 
 

 

A mis padres y hermanos, por su apoyo y amor incondicional  

A mis amigas, por su cariño, paciencia y sostén  

A mis compañeros y docentes, por las experiencias compartidas y su enseñanza en este camino 

A mi analista, por su escucha sensible y ayudarme a encontrar mis preguntas entre el silencio 

A mi tutora, por su conocimiento extenso, su guía y su confianza en mis palabras 

A Fede, por su ternura infinita y su amor sincero 

A todos aquellos que, confiandome su dolor, me enseñaron 

Este trabajo fue posible gracias a ustedes  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3 



 

 
 

 

Tú nunca entenderás lo que te quiero 

porque duermes en mí y estás dormido. 

Yo te oculto llorando, perseguido 

por una voz penetrante acero. 

 

Norma que agita igual carne y lucero 

traspasa ya mi pecho dolorido 

y las turbias palabras han mordido 

las alas de tu espíritu severo. 

 

Grupo de gente salta en los jardines 

esperando tu cuerpo y mi agonía 

en caballos de luz y verdes crines. 

 

Pero sigue durmiendo, vida mía. 

¡Oye mi sangre rota en los violines! 

¡Mira que nos acechan todavía! 

 

 

Federico García Lorca, 1935-1936 

El amor duerme en el pecho del poeta, En Sonetos del amor oscuro 

 

 

4 



 

 
Introducción 

 

Las interrogantes que originaron y guían este ensayo surgen principalmente de mi 

recorrido durante la formación de grado. El psicoanálisis siempre me convocó a lo largo de 

este camino, especialmente en las instancias más avanzadas. Me acercó a la teoría 

psicoanalítica su sensibilidad hacia el discurso, hacia el sufrimiento humano, las 

particularidades del sujeto y su deseo. Sin embargo, como estudiante me encontré con ciertos 

planteos acerca de la sexualidad, que lejos de escuchar la posición deseante, buscan controlar 

a las personas. Esto abre la puerta a varias interrogantes: ¿Cuál es el lugar de escucha 

psicoanalítica para aquellos sujetos cuya sexualidad no es heterosexual? 

Al mismo tiempo, comencé a acercarme al campo de los Gay and Lesbian Studies, 

encontrando puntos de vista a veces muy diferentes de los postulados que yo había estudiado. 

Planteos de diversos autores con maneras de entender la sexualidad de manera crítica, 

poniendo en evidencia los aspectos histórico-culturales y las relaciones de poder. En toda la 

realización de este ensayo me pregunté si existía un diálogo posible entre ambos campos. ¿El 

psicoanálisis puede integrar aspectos de estos estudios? ¿Y los estudios del psicoanálisis? 

¿Por qué hay un psicoanálisis al que no le interesa escuchar lo que tienen para decir estos 

estudios? ¿Por qué hay cierto psicoanálisis al que sí?  

Por muchos años “el” psicoanálisis no acusó recibo de las críticas recibidas, y es 

evidente que la despatologización de la homosexualidad no ocurre por un cambio dentro del 

campo freudiano, sino a causa de los movimientos sociales y sus luchas (Allouch, 2012). 

Me propongo conocer y pensar cómo la sexualidad no heterosexual puede tomar la 

palabra, y producir teoría. Para ello tomo apoyo en el enunciado utilizado por activistas 

LGBT en una manifestación durante un encuentro de la Asociación Americana de Psiquiatría, 

en 1970: “dejen de hablar de nosotros y empiecen a hablar con nosotros” (Citado por Reitter, 

5 



 

 
2018/2019, p. 45). Tomándola como guía me propuse una posible línea de análisis: ¿Hablar 

de nosotros, hablar con nosotros o hablar nosotrxs?  

​ Es desde mi trayectoria como estudiante de psicología pero también como analizante 

que me interpela la posición de poder que implica la posición del analista, y constatando que 

la patologización puede producir sufrimiento en aquellos que confían que podemos aliviarlo. 

¿Desde dónde se para el psicoanálisis para pensar las sexualidades, especialmente aquellas 

que no responden a la heteronorma? ¿Somos ajenos a aquellas nociones teóricas que 

repetimos acríticamente? ¿Cuál es nuestra responsabilidad en torno a eso? Si nos 

encontramos con un psicoanálisis que no repiensa sus teorías y prácticas respecto a la 

homosexualidad… ¿existe otro psicoanálisis posible?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 



 

 
Capítulo 1: La patologización de la sexualidad 

Hablar de nosotros 

 

Desde las postrimerías del siglo XVIII hasta el nuestro, corren 
en los intersticios de la sociedad, perseguidos pero no siempre 
por las leyes, encerrados pero no siempre en las prisiones, 
enfermos quizá, pero escandalosas, peligrosas víctimas presas 
de un mal extraño que también lleva el nombre de vicio y a 
veces el de delito. [...] Trátase de la innumerable familia de los 
perversos, vecinos de los delincuentes y parientes de los locos. 
 

Foucault, 1976 
 
 

La sexualidad humana se presenta como un campo de saberes muy diverso, con 

diferentes prácticas e identidades, a la que se le han atribuido diferentes significados y 

sentidos a lo largo de la historia. Freud (1905) plantea la sexualidad como esencial a la vida y 

a la constitución subjetiva, estando presente desde el nacimiento hasta la vida adulta. Propone 

un desarrollo y construcción de la sexualidad, en que las experiencias tempranas moldean el 

aparato psíquico. De esta manera el término sexualidad no es entendido exclusivamente como 

el acto sexual adulto, sino como inherente a la vida de los seres humanos. 

La expresión de la sexualidad es un fenómeno que posee una dimensión social y 

política: una manera de encuentro, pero también de luchas y pérdidas colectivas, de derechos 

ganados y perdidos, de posibilidades y prohibiciones. La misma no escapa a los mecanismos 

sociales y jurídicos que la regulan, los cuales se articulan y fundamentan con ciertos saberes 

“científicos” que intentan explicarla como un objeto externo y estático, al cual podríamos 

acceder para obtener su verdad de manera objetiva.  

La psicología y el psicoanálisis (en conjunto con otras disciplinas) han constituido un 

saber respecto a la misma, el cual no deja de estar producido en un contexto socio-histórico 

determinado. Debo aclarar en este punto, que no existe un saber único producido desde el 

7 



 

 
psicoanálisis en torno a la sexualidad sino de varios saberes, que tienen posibilidades 

distintas de enunciarse y responden a mecanismos de poder dentro y fuera del campo 

epistemológico. De esta manera, no existe un psicoanálisis sino varios psicoanálisis con 

prácticas y posicionamientos diferentes. El surgimiento del psicoanálisis implicó una manera 

inédita de entender la sexualidad humana, privilegiando lo subjetivo y en particular el deseo. 

Sin embargo, algunas producciones psicoanalíticas prefieren obturar de sentido, perseguirla y 

clasificarla, explicar sus mecanismos con lujo de detalles, donde todo es de una manera así y 

para siempre, con parámetros de objetividad propios del saber médico. Se basan en la norma 

establecida a priori de la heterosexualidad practicada bajo ciertos parámetros, que conducen 

a una sexualidad “sana” y bien construida. A los otros, aquellos que se escapan de esa 

categoría, intenta explicarlos en base también a sus propias reglas (que el Edipo esto o 

aquello), y en algunos casos corregir todo lo que sea posible en nombre de la supuesta “cura”. 

Para este psicoanálisis, históricamente el término que mejor describe los desvíos de la norma 

ha sido el de la perversión.  

​ Considero que este último psicoanálisis corresponde a lo que Jorge Reitter 

(2018/2019) en su libro Edipo Gay plantea como tesis central: “el psicoanálisis tal como se lo 

practica o se lo transmite queda, en algunas de sus conceptualizaciones centrales, del lado de 

los dispositivos de regulación de la heterosexualidad obligatoria” (p. 18). El mismo autor 

analiza el texto freudiano Tres ensayos de teoría sexual, que marca el inicio de una 

teorización del psicoanálisis respecto a la sexualidad. Describe como allí encontramos tanto 

un planteo sumamente novedoso para su época, y a la vez otro normativo, siendo esta 

contradicción parte del motivo por la cual el psicoanálisis sigue manteniendo un componente 

heteronormativo (pp. 25-26). El autor pone en evidencia que el concepto de perversión fue 

tomado por Freud de la psiquiatría de su siglo, “para la cual la perversión era una enfermedad 

8 



 

 
funcional del instinto sexual, definido por una meta, la reproducción, y en consecuencia por 

su objeto heterosexual” (p. 26). 

Por otra parte, Laurie Laufer (2021) da cuenta de manera similar de este asunto:  

 

Esa subversividad de la invención freudiana referida a lo sexual está tan firmemente 

anclada en la representación que la comunidad analítica mantiene de sus orígenes, que 

hoy resulta cada vez más difícil percibir y criticar los efectos normativos y opresivos 

de algunos enunciados que constituyen los fundamentos de la teoría y la práctica 

(como la feminidad, la diferencia sexual, el complejo de Edipo, el goce o incluso lo 

Real). Todo sucede como si esos fundamentos no estuvieran atravesados por la 

historia, ni «hibridados» por otros discursos epistemológicos, y se convirtieran 

entonces en barreras del pensamiento (p. 21). 

 

Hay un punto en el cual los fundamentos ya no solo dificultan pensar en otras formas de 

entender la sexualidad, sino que desconocen los cambios sociales y la necesidad de repensar 

estas nociones en la actualidad, donde el contexto es sustancialmente diferente respecto al 

cual fueron creados.  

Ambos autores resaltan la “hibridación epistemológica” de algunos postulados, 

ligados a las circunstancias de su surgimiento epocal, donde se unen saberes que los moldean 

y constituyen. La noción de perversión es la que evidencia con mayor claridad la 

patologización de la homosexualidad, por lo que considero en este punto esencial la siguiente 

pregunta: ¿Cómo y por qué la psiquiatría construye esa noción que es retomada por el 

psicoanálisis? 

 

9 



 

 
La scientia sexualis y su canónico DSM 

​ Peidro (2021) plantea una correlación entre la patologización de la homosexualidad y 

el apropiamiento de la vida intima de las personas por parte de la psiquiatría. Este mecanismo 

de infiltración por parte de la psiquiatría en la vida privada de las personas es descrito por 

Foucault (1976/2003) en su obra Historia de la sexualidad.  

En el primer volumen La voluntad del saber el autor evidencia que desde el siglo 

XVIII se hicieron proliferar los discursos acerca de la sexualidad mediante diversos 

dispositivos y mecanismos, en especial el de la confesión. Foucault argumenta que, la 

sexualidad, lejos de estar reprimida, es incitada a hablar y se quiere saber de ella lo más 

posible. En esa búsqueda existe un particular interés por lo que el autor llama sexualidades 

periféricas, distinguidas de la monogamia heterosexual. Respecto a esta última, “continúa 

siendo la regla interna del campo de las prácticas y de los placeres. Pero se habla de ella cada 

vez menos, en todo caso con creciente sobriedad” (p. 51).  

Propone que esta incitación a hablar es fundamentada por el mecanismo de la 

confesión, el cual funciona como un método para poder construir un saber/discurso 

verdadero. El autor enfatiza en que para poder construir ese saber científico, se requiere una 

interpretación por parte de quien recibe esa confesión, un apropiamiento y “desciframiento” 

de la verdad del otro. De esta manera, se construye un saber al que Foucault llama scientia 

sexualis, donde lo sexual deja de estar exclusivamente en el lugar del pecado, “sino -lo que 

no es más que una trasposición- bajo el régimen de lo normal y de lo patológico; por primera 

vez se define una morbilidad propia de lo sexual” (Foucault, 1976/2003, p. 84-85). Este punto 

implica un aspecto esencial en tanto que esta palabra ya no proviene exclusivamente de un 

grupo religioso particular, sino que proviene de una autoridad científica (constituida por el 

poder que se le otorga a alguien que sabe). De este modo, no quedaba sólo prohibido 

religiosamente en la Biblia, sino que en el campo psiquiátrico también encabezaba en 1968 el 

10 



 

 
apartado “desviaciones sexuales” del célebre Manual Estadístico de Trastornos Mentales 

(DSM-II por sus siglas en inglés) (American Psychiatric Association, 1968).2 

​ Foucault (1976/2003) marca una diferencia respecto a cómo se piensa al sujeto, 

señalando que antes la persona que practicaba actos sexuales con personas de su mismo sexo 

solamente era el autor de un acto prohidido. Sin embargo, ahora “Esta nueva caza de las 

sexualidades periféricas produce una incorporación de las perversiones y una nueva 

especificación de los individuos” (p. 56). La homosexualidad pasa a ser, no una práctica o 

acto, sino algo que es parte escencial de la persona, de su naturaleza, donde nada está por 

fuera de ese “ser homosexual”. Por consiguiente, existe una tipificación de las personas en 

base a su sexualidad: “El sodomita era un relapso, el homosexual es ahora una especie” (p. 

57). En nombre de la salud se impone una norma y una taxonomía, basada en una supuesta 

“naturalidad”.  

​ De esta forma, Foucault nos dice que la psiquiatría construye su saber sobre el sexo, 

pero más allá de un saber, produce la verdad del sexo (y del otro). Respecto a este aspecto de 

de la verdad, afirma lo siguiente:  

​

[...] se desarrollan dos procesos, y siempre cada uno de ellos remite al otro: le 

pedimos que diga la verdad (pero como es el secreto y escapa a sí mismo, nos 

reservamos el derecho de decir nosotros la verdad finalmente iluminada, finalmente 

descifrada, de su verdad): y le pedimos que diga nuestra verdad o, mejor, le pedimos 

que diga la verdad profundamente enterrada de esa verdad de nosotros mismos que 

creemos poseer en la inmediatez de la consciencia. Le decimos su verdad, descifrando 

lo que él nos dice de ella; él nos dice la nuestra liberando lo que se esquiva. (Foucault, 

1976/2003, p. 87-88) 

2 Respecto a este punto, en la actualidad la 5ta edición del manual contiene el trastorno “disforia de género”, 
cuya descripción y problematización excede a este trabajo.  

11 



 

 
 

Esta posición de saber la verdad del otro implica un juego de poder, regida por una 

concepción moralista. Solamente se escucha en clave de esa verdad “iluminada", en lugar de 

alojar esa singularidad. En definitiva se habla por otros, diciéndoles a ellos, su verdad. Para 

pensar este juego de la verdad, considero oportuno los planteos de Lacan (1969-1970/2008) 

en su seminario El reverso del psicoanálisis donde matematiza la discursividad con la 

propuesta de cuatro discursos, dentro del cual encontramos el discurso del amo. El mismo se 

caracteriza por el robo o la extracción del saber al esclavo por parte del amo. Lacan ubica al 

esclavo como “soporte del saber”, donde el amo lo que busca es quitarle ese saber, la 

episteme, para convertirla en saber amo. Pero respecto del amo, el autor nos dice que nos 

preguntemos lo siguiente: “¿tiene acaso ganas de saber? ¿Tiene el deseo de saber? [...] no 

desea saber nada en absoluto, lo que desea un verdadero amo es que la cosa marche” (p. 22). 

En efecto, este saber queda al servicio de la heteronormatividad, donde la cosa marcha. 

Para el DSM, la verdad de las personas homosexuales fue (hasta su eliminación como 

categoría psicopatológica en 1973) la de la enfermedad mental. Esa verdad que va cambiando 

de nombre, pero que al fin y al cabo tiene como cometido categorizar, explicar, patologizar, 

pero sobre todo silenciar. ¿Acaso la psiquiatría se preguntó si las personas que no responden a 

la sexualidad hegemónica quieren sus elaboradas y sofisticadas explicaciones de qué o por 

qué lo son? ¿Que tienen ellas para decir de sus prestigiosos manuales?  

​ En cuanto a la homosexualidad como un diagnóstico Peidro (2021) resalta que el 

mismo esconde su “caracter de convención” (p. 233), donde sus consecuencias afectan las 

subjetividades de las personas:  

 

Sus efectos trascienden el ámbito de la psiquiatría, ya que la repetición del mismo en 

otros espacios, refuerza la idea de la existencia efectiva de sexualidades saludables o 

12 



 

 
enfermas. El diagnóstico cristaliza cualquier práctica o conducta, dotándola de 

cualidades preestablecidas, cartografiando existencias conforme a normas médicas 

consensuadas. El diagnóstico no necesariamente permite conocer mejor el fenómeno 

que pretende estudiar, lo que certeramente sí genera es una inmediata tranquilidad 

para quienes lo realizan. (p. 233) 

 

Considero sumamente relevante el último aspecto, porque deja en evidencia que el 

diagnóstico no proporciona un entendimiento mejor, sino que opera fundamentalmente como 

una forma de calmar la incertidumbre a aquellos que lo ejercen. Existe algo en cuanto a la 

sexualidad no heterosexual que inquieta al saber médico, que lo impulsa a controlar su 

diversidad, que escapa a toda simplificación. El diagnóstico opera como una norma, dando 

cuenta también de un supuesto fenómeno natural que sería es “explicado” a través del 

diagnóstico. 

En cuanto a esta forma de nombrar, el diagnóstico implica una forma de quitar la 

palabra y nombrar al otro, desde la autoridad del discurso académico. Implica también una 

vergüenza, llevar el nombre de ese diagnóstico, de esa “especie” de la psiquiatría, de la cual 

no se podría escapar ya que constituye al ser. Una vez que se realiza el diagnóstico, en el 

mejor de los pronósticos médicos se procede a una cura o corrección. Este discurso respecto a 

la homosexualidad se caracteriza por describirla y ubicarla dentro de la patología, hablando 

de los sujetos unificándolos bajo una misma identidad homogénea.3 

 Esta forma de operar en base a diagnósticos se ha vuelto cada vez más 

“especializada”. Jean Allouch (2012) critica este camino de la psiquiatría, la cual “se ha 

3 Las “terapias de conversión” son aquellas prácticas o “tratamientos” que buscan corregir o curar la 
homosexualidad (u otras sexualidades no heterosexuales), intentando que la persona cambie su sexualidad hacia 
la heterosexualidad. El ACNUDH (2020) distingue tres enfoques de las terapias de conversión: las 
psicoterapéuticas (a través de la palabra o en el caso de las terapias de aversión el uso de estímulos dolorosos), 
médicas (mediante el uso de hormonas o cirugías) o basadas en la fé (programas espirituales). Según el mismo 
informe, siguen ocurriendo actualmente. 

13 



 

 
movilizado en esta dirección, no sólo afinando sus descripciones clínicas o ajustando nuevas 

enfermedades a un repertorio un poco más extendido u ordenado, sino transformando 

radicalmente su sentido del término “clínica”” (p. 2). ¿Qué implica esa “clínica” de la 

psiquiatría? ¿Cómo poder pensar lo diverso, cuando la tendencia es ir hacia elaboraciones 

más específicas (¿especificantes?), donde la singularidad se borra detrás de una categoría? 

 

Psicoanálisis + psiquiatría = conjunto teratológico4  

​ Si bien en ciertos aspectos parecen unirse, el psicoanálisis y la psiquiatría son 

métodos incompatibles. La psiquiatría, como especialidad médica, toma como objeto de 

estudio a la enfermedad mental. El paciente sería un portador de un mal que lo aqueja, y el 

dispositivo psiquiátrico busca a través de la entrevista semiológica una serie de signos y 

síntomas con el objetivo de llegar a un diagnóstico. En este sentido, el diagnóstico surge 

como la meta principal, al menos para la indicación del tratamiento.  

​ El psicoanálisis, por otra parte, surge como un discurso cuyo interés principal es el 

sujeto del inconsciente. Prioriza lo singular y particular de cada sujeto, alejándose de la 

generalización para dar paso al deseo. Se escucha desde una posición diferente a cualquier 

otro dispositivo, donde lo que surge allí nace de una situación irrepetible entre dos. Surge la 

angustia como orientadora y la repetición no como una enfermedad a erradicar o que aqueja a 

la persona como un receptor pasivo de la misma, sino que tiene algo que ver con eso que lo 

angustia.  

​ Si bien ambos discursos tomaron cosas del otro y coexistieron en varios puntos, sobre 

todo con la psiquiatría llamada “clásica”, el psicoanálisis posee sus lógicas y teorizaciones 

propias. Aunque el concepto de perversión es tomado por Freud de la psiquiatría, cambia y se 

4 El título hace referencia a una cita del texto “El psicoanálisis será foucaultiano o no será” de Jean Allouch 
(2015). El autor usa el término mélange tératologique para describir la mezcla entre la psiquiatría y la clínica 
freudiana. 

14 



 

 
articula de manera particular dentro del discurso y la teoría psicoanalítica. A mi entender, el 

problema surge cuando el psicoanálisis pretende hacerse desde la medicina, resultando un 

discurso médico disfrazado de terminología psicoanalítica. Silveira de León (2019) retoma a 

Davidson, quien plantea que Freud tomó ciertos conceptos de parte de la medicina y 

psiquiatría de su época. Sin embargo, Silveira de León evidencia que, si bien perpetuaba esas 

posturas, Freud también provocó una ruptura con el estilo de razonamiento de un 

pensamiento de su época, como lo menciona de la siguiente manera: “el psicoanálisis viene a 

apoyar la noción de que ni heterosexualidad ni la homosexualidad remiten a cualidades 

innatas. A la supuesta unicidad del instinto sexual, Freud opone una multiplicidad de 

pulsiones sexuales y de objetos posibles para su satisfacción” (Silveira de León, 2019, p. 

108). 

​ Thamy Ayouch (2015) realiza una genealogía del concepto de perversión, 

especialmente en torno a la conceptualización freudiana del mismo. Destaca un doble 

movimiento, donde por un lado podemos observar que: “Freud nunca formuló una teoría 

general de las perversiones, ni cualquier definición de una organización perversa inclusiva” 

(p. 31). Ayouch resalta en que este concepto fue utilizado por Freud para pensar teóricamente 

la neurosis, pero no hubo un desarrollo exhaustivo en torno a una organización de la 

perversión (p. 34). Sin embargo, destaca que en el segundo de los Tres ensayos de teoría 

sexual Freud deviene en una re-biologización de la sexualidad. El autor enfatiza en cómo esta 

re-biologización se plantea como un problema también en la actualidad, en tanto es tomada 

en desarrollos posteriores para fundamentarse:  

 

Aparece aquí, en mi opinión, la inscripción irreductible de la teoría freudiana en las 

formaciones discursivas contemporáneas de la psiquiatría: luego de haber 

despatologizado a los perversos, Freud los presenta como inmaduros sexuales y 

15 



 

 
psíquicos. Combinada con el modelo del fetichismo como negación de la castración, 

esta concepción funda las teorías posteriores que consideran la perversión sexual 

como negación del Edipo, sexualidad autoerótica, narcisista, centrada en la 

desmentida del sexo femenino, y por lo tanto, teorizan una estructura perversa 

definida por la negación del otro. (pp. 34-35) 

 

En este sentido, estos desarrollos posteriores mencionados por el autor se enfocan 

exclusivamente en este componente biológico en detrimento de la contingencia del objeto, ya 

que sería incompatible afirmar al mismo tiempo que no existe un objeto predefinido y que el 

objeto heterosexual es “natural” y único destino posible para una sexualidad sana. 

​ Si la diferencia sexual anatómica (y la heterosexualidad) es tomada como lo natural y 

la norma sin cuestionamiento, se construyen ciertos postulados psicoanalíticos con un 

argumento biologicista pretendiendo una universalización de la experiencia sexual humana.  

​ En su texto Psicoanálisis e hibridez, Ayouch (2020) destaca cómo desde ciertos 

discursos psicoanáliticos se abordó la homosexualidad y las identidades trans con un 

pensamiento nosográfico, y entonces algunos psicoanalistas se oponen a las transformaciones 

sociales con el argumento de la diferencia sexual anatómica, la cual resultaría fundamental en 

la constitución psíquica. El autor pone en evidencia el lugar de autoridad desde el cual se 

pronuncian:  

 

[...] resulta verdaderamente problemático que unos/as psicoanalistas se autoproclamen 

los/as garantes de un funcionamiento inalterable del aparato psíquico. [...] Se ven así 

transformados/as en expertos de las modalidades correctas de subjetivación, sabios/as 

de la ley psíquica, y ortopedistas del género y la sexualidad. (p. 15-16) 

 

16 



 

 
¿Es el lugar del psicoanálisis el de dar garantías, o el de abrir preguntas? Como explicita 

Ayouch, para cierto psicoanálisis la manera correcta de constituirse como sujeto es la 

heterosexualidad. Así destaca lo problemático de algunos enunciados: “Algunas nociones 

analíticas, literalizadas, prescriben una performatividad de género, asignando un itinerario 

determinado al desarrollo psicológico -castración, Edipo, asunción de la diferencia de los 

sexos, matrimonio feliz y familia heteronormada, rosa y azul” (p. 16). Surge entonces un 

saber muy similar al de la medicina, enunciando el camino “sano” de la constitución de la 

sexualidad. 

​ Estas concepciones tienen implicancias clínicas, ya que como bien ejemplifica el 

autor, muchos de sus analizantes le describieron cómo fueron cuestionados por otros 

analistas, buscando la causa de su homosexualidad. Resulta sumamente pertinente la crítica 

de Ayouch, porque evidencia que “el análisis descriptivo de las modalidades de arreglo entre 

los sexos, de las configuraciones históricas situadas de sexuaciones y sexualidades, vuelve 

prescriptivo de un único modo de subjetivación, y exclusivo de una variedad relegada a la 

patología” (p. 21).  

También Laurie Laufer (2021) da cuenta de un movimiento en el psicoanálisis en 

relación a la sexualidad: “erigido como especialidad en salud mental, se ha vuelto cada vez 

más psiquiatrizante o medicalizante”, y ciertos analistas “se arrogan la calidad de expertos en 

reglas y conductas en materia de sexualidad” (p. 27-28). Como lo evidencia la autora, este 

discurso queda marcado completamente por el lugar del poder propio del saber médico. 

Esta conjunción del psicoanálisis con el discurso psiquiátrico fue abordada por Jean 

Allouch, cuando dió una charla en la Facultad de Psicología (2018) y dijo lo siguiente:  

 

Muchas cosas que se publicaron en Francia desde los años 30 hasta incluso la muerte 

de Lacan y lo que siguió cierto tiempo, se hablaba de los homosexuales, de las 

17 



 

 
lesbianas, de los fetichistas, de una manera horrible, ahora si se abren esos textos son 

intolerables, no se puede leer, hay toda una literatura que ahora se ve hasta su punto 

ridículo, son escritos de médicos finalmente, que tienen la ropa de psicoanalista pero 

que son textos de médicos, diciendo a la altura de su autoridad, dicen “son perversos, 

hay una verwerfung de la castración, el homosexual no puede soportar la vista de un 

sexo femenino”, todas esas tonterías, es increíble. (32m35s) 

 

​ Puede parecer un evento lejano, sin embargo, varios textos publicados no solo en el 

exterior sino también en nuestro país (y en las últimas décadas) no escapan a la descripción 

planteada por Allouch. Desde un lugar privilegiado e investido de autoridad, se habla de 

otros, siempre como un objeto externo, y a veces incluso, amenazante para un orden social. 

Por citar un ejemplo, Daniel Gil (2012) en su artículo “Elogio de la diferencia”, publicado en 

una revista científica de psicoanálisis uruguaya, hace un recuento de los programas 

mediáticos argentinos en su momento, donde parece molestarle que algunas personas 

pertenezcan a la comunidad LGBT+. Dice lo siguiente:  

 

Extraña mezcla de homosexuales, bisexuales, travestis, transexuales, transgénero, 

andróginos, que reproducen en la pantalla del televisor, como una hipérbole, 

agrupaciones que cada vez se parecen más a la clasificación de los animales de la 

enciclopedia china de la cual nos habló Borges. (p. 23) 

 

Entiendo que desde cierto psicoanálisis que venera la diferencia (sexual anatómica), no se 

puede tolerar lo diferente, lo ambiguo, lo que no se sabe. Esta poca tolerancia no ocurre 

solamente “puertas afuera”, sino que como menciona Saez (2004), el campo psicoanalítico se 

18 



 

 
empezó a cuestionar, ya en 1921, si una persona homosexual podía ser aceptada para su 

ingreso a una institución psicoanalitica (p. 40). 

​ ¿Qué de lo homosexual entra en conflicto con el psicoanálisis? La categoría 

nosográfica llamada “perversión” operó como una forma de exclusión y también de control, 

así como un recipiente teórico para poder sustentar los prejuicios. ¿Hay lugar para pensar esto 

de manera diferente? Para cerrar este capítulo, retomo aquí las interrogantes que 

oportunamente realizó Jean Allouch (2001/2009): 

 

El grano de arena de la “perversión” en los engranajes de una sexualidad y una clínica 

paternizadas nos dirige hacia el otro costado del erotismo moderno. ¿Qué es entonces 

lo que albergaba bajo la denominación de “homosexual”? Una pregunta que, en 

ciertos aspectos, puede parecer vieja, e incluso antigua, pero también una pregunta 

nueva, aunque solo fuera debido a que se plantea de nuevo y en un contexto muy 

diferente a aquel donde había surgido [...] ¿Por que fue preciso calificar de 

“perversos” a aquellos de la manera más evidente eran portadores de esa pregunta? 

¿Por qué hubo que convertirlos de ese modo en excluidos, y hasta en excluidos de los 

beneficios en el orden del goce que un psicoanálisis le puede proporcionar a alguien 

(cf.: “Los perversos son inanalizables”)? (p. 22) 

 

 

 

 

 

 

19 



 

 
Capítulo 2: Los Gay and Lesbian Studies 

¿Hablar con nosotros? 

 

Pues bien, es desde esta posición de enfermo mental, en la que 
ustedes me colocan desde donde me dirijo a ustedes, señores 
académicos [...]. Yo soy el monstruo que os habla. El monstruo 
que vosotros mismos habéis construido con vuestro discurso y 
vuestras prácticas clínicas. Yo soy el monstruo que se levanta 
del diván y toma la palabra, no como paciente, sino como 
ciudadano y como vuestro semejante monstruoso. 
 

Paul B. Preciado, 2019/2023 
 
 

 

​ En este capítulo presentaré una breve contextualización de los Gay and Lesbian 

Studies y su surgimiento. Posteriormente, abordaré la iniciativa de Jean Allouch por acoger 

estos estudios y traducir algunos de sus textos. Finalmente, traeré algunas de las críticas 

realizadas al psicoanálisis a través del análisis del discurso de Paul B. Preciado, así como 

algunos conceptos de otros autores referentes de estos estudios. 

​ Ante la patologización de la homosexualidad se alzaron una serie de respuestas y 

movimientos. Como destaca Saez (2004) en su libro Teoría Queer y Psicoanálisis, para 

comprender este movimiento teórico es necesario considerar como surge el movimiento de 

liberación gay: “la aparición de los primeros movimientos de defensa de los homosexuales 

aparecen históricamente casi al mismo tiempo que se consolida la categoría identificatoria de 

“el homosexual” en el discurso médico-psiquiátrico, es decir, a finales del siglo XIX” (pp. 

22-23). El mismo autor afirma que Freud conocía algunos textos de militantes homosexuales 

e incluso cita uno de ellos, donde ubica el primer encuentro entre el psicoanálisis y los Gay 

and Lesbian Studies.  

20 



 

 
Ante el discurso que patologiza y avergüenza, surgen una serie de resistencias y 

luchas. Reitter (2018/2019) destaca lo ocurrido en el evento de la Asociación Americana de 

Psiquiatría en 1970, donde se exponía sobre “terapias de aversión”. Activistas interrumpen el 

evento, según Barbara Gittings le reclamaban a los psiquiatras “dejen de hablar de nosotros y 

empiecen a hablar con nosotros” (p. 44-45). Según el artículo de Ray Levy Uyeda (2021) una 

activista que se encontraba en ese momento, Karla Jay, manifiesta que los protestantes le 

gritaron a los miembros de la APA: “off the couches and into the streets!” (párr. 6) (“¡Fuera 

de los divanes y a las calles!”). 

En 1973 se elimina la homosexualidad del DSM, o sea, ya no figura en la tercera 

edición publicada en 1980, el DSM-III. Respecto a este acontecimiento, Reitter (2018/2019) 

enfatiza en que:  

 

Cuando los gays toman conciencia de su poder y profundizan el acto de tomar la 

palabra lo que hacen es alterar las relaciones de poder. Remover la homosexualidad 

del listado del DSM es una presión política para resistir a otra política, la de la 

heteronormatividad. (p. 47) 

 

​ Este “tomar la palabra" implica un posicionamiento y rechazo ante estas teorías que 

hablan por ellos. También implica reconocerse como sujeto capaz de enunciación y de 

producir conocimiento. Este aspecto atraviesa los Gay and Lesbian Studies, que es un campo 

de conocimiento dedicado al estudio de la sexualidad, especialmente aquella homosexual, 

bisexual y de identidad de género.  

​ Richardson y Seidman (2002) realizan un recorrido histórico respecto a su 

surgimiento, ubican un primer momento donde la medicina busca entender y explicar la 

homosexualidad, con la pregunta de si implica una identidad heredada o se trata de una forma 

21 



 

 
de desvío. Entienden que estas teorías definen a la homosexualidad como una categoría 

separada, en el mundo europeo y americano se establece la idea de que el homosexual es 

anormal y peligroso. Los autores destacan que alrededor de la década de 1950 se dió un 

incremento de la discriminación, y las personas homosexuales se organizaron para promover 

tolerancia y establecer derechos. Ubican en las décadas de 1960 y 1970 un cambio respecto a 

la concepción de la homosexualidad, promovida por los movimientos de mujeres y liberación 

gay que proponían la homosexualidad como una identidad social y política. Décadas más 

tarde surge una nueva corriente, la queer theory, que cuestiona la homosexualidad como una 

categoría genérica para todos. La misma destaca las múltiples formas de vivir una identidad 

sexual, que no puede ser separada de la raza, clase, nacionalidad, género o edad, enfatizando 

en que cualquier definición de homosexualidad como identidad es restrictiva. Los autores 

destacan que esta corriente cambia el foco de estudio, en vez de pensar a los homosexuales 

como un grupo separado, se centran en el sistema de sexualidad que asigna la identidad de 

homosexual o heterosexual y los mecanismos de regulación de la sexualidad en torno a la 

norma (Richardson y Seidman, 2002, pp. 1-4, la traducción es mía). 

​ En términos generales, los Gay and Lesbian Studies representan un campo 

interdisciplinario, abarcando áreas del conocimiento como la literatura, la historia, la 

psicología, la sociología, la filosofía, la medicina, la antropología, entre otros (New York 

Public Library, s.f.). Dentro de sus exponentes más destacados encontramos a Judith Butler, 

Eve Kosofsky Sedwick, Gayle Rubin, Anne Fausto-Sterling, Vernón Rosario, Leo Bersani, 

David Halprein, Paul B. Preciado, entre otros.  

​  

22 



 

 
La iniciativa de Jean Allouch5 

El psicoanálisis por mucho tiempo no acogió las críticas de su normatividad. La 

despatologización de la homosexualidad no ocurre por efecto de un cambio dentro del 

psicoanálisis, sino a causa de los movimientos sociales y las luchas por los derechos de la 

comunidad LGBT. Al respecto, Jean Allouch (2012) en su texto Despatologizaciones 

evidencia este aspecto:​  

 ​ ​  

La despatologización más reciente de la homosexualidad, seguida de la de la 

transexualidad y de otras pretendidas “enfermedades” no fueron el resultado del 

análisis, sino de los activistas que han “hecho movimiento” (en ambos sentidos de la 

expresión) y a los que el análisis y su compinche, la psiquiatría, han hecho bien en 

seguirle el paso. (p. 1) 

​ ​ ​ ​  

El autor resalta el poco “movimiento” dentro del campo freudiano donde la crítica y la 

revisión de ciertos postulados es traído desde saberes externos al mismo, ya que parece que 

no advierte lo normativo de sus propios postulados. Da cuenta de un psicoanálisis estático o 

poco móvil, y con falta de iniciativa propia. En este aspecto, Jean Allouch dedicó parte de su 

trabajo y esfuerzo en poder dialogar con este campo, traduciendo mayoritariamente desde el 

inglés al francés las obras principales de los Gay and Lesbian Studies. La colección lleva el 

nombre de Los grandes clásicos de la erotología moderna, de la editorial Epel.  

5 Jean Allouch fue un psicoanalista francés, nació en 1939 y falleció en 2023. Fue alumno de Jacques Lacan, y 
miembro de la École Freudienne de París hasta su disolución. Fue uno de los fundadores de la École 
Lacanienne de Psychanalyse.  

23 



 

 

                                                                                                                          6 

Allouch (2012) pone sobre la mesa el papel de la vergüenza, ya que estos estudios 

invierten la cuestión y dejan al psicoanálisis en jaque: “Los que fueron avergonzados por 

nuestras descripciones “clínicas” hoy en gran parte obsoletas, y por las prácticas 

normalizantes que a menudo las acompañaban, nos han devuelto esa vergüenza en la cara” (p. 

2). El autor se cuestiona cómo el psicoanálisis no ha podido ver esos aspectos, a pesar de 

basarse en la supuesta “escucha”. ¿Qué es lo que se escuchaba entonces?6 

Podemos ver entonces, que cuando aquellos a los que se silencia a través del uso del 

saber y el poder toman la palabra, pueden interpelar aquella teoría que los cataloga de 

enfermos y perversos, dejando en evidencia lo contextual y la posición normativa de algunos 

postulados. Una teoría que los excluye, y si los nombra es únicamente para ubicarlos del lado 

de lo patológico, de lo perverso. Se da una re-apropiación del saber: “De los que se escribía la 

verdad, ahora nos enseñan” (Allouch, 2012, p. 2).​   

Respecto a su acogida por parte del psicoanálisis, Allouch (1998/1999) destaca que 

éstos surgieron allí donde el psicoanálisis no prosperó, más exactamente en Estados Unidos. 

De esta manera, plantea la siguiente pregunta: “el campo de los gay and lesbian studies, ¿no 

6 La imágen corresponde a una de las primeras portadas de la colección Los grandes clásicos de la erotología 
moderna de la editorial Epel, París.  

24 



 

 
es (también) una creación del psicoanálisis? ¿De lo que hizo, de lo que no hizo, de lo que 

debería abstenerse a hacer?” (p. 172). Para el autor, este campo que puede parecer opuesto al 

psicoanálisis toma aspectos del mismo, generando conocimiento en áreas que el psicoanálisis 

no se atrevió a mirar: el sadomasoquismo, la identidad sexual, etc. Incluso en ciertos aspectos 

ambos discursos pueden llegar a converger, en palabras del autor: “Habría entonces, entre 

campo freudiano y campo gay y lesbian un problema común, pero un abordaje con diferentes 

a priori” (p. 176). A su vez, Susana Bercovich (2025) expone la dificultad de recepción de los 

planteos freudianos en Estados Unidos, donde los mismos fueron modificados en esta 

sociedad particular, dando como resultado el surgimiento de la Ego Psychology. La autora 

menciona un punto que considero relevante para una posible línea de análisis: “Sin duda, más 

de un teórico queer o feminista se haya acostado en alguno de estos divanes, lo que habría 

animado sus posteriores y justificadas críticas a la práctica analítica” (p. 140). ¿No surgen, de 

alguna manera, contra la versión más adaptativa del psicoanálisis, aquella de la que Lacan fue 

tan crítico? Al menos, a simple vista, Lacan y estos teóricos tienen un objeto de crítica en 

común.7 

​ A pesar de que las razones para su acogida son argumentadas, aún hoy desde ciertas 

producciones psicoanalíticas algunas críticas son vistas como amenazantes, el diálogo con 

estos saberes o campos de estudio resulta en un desorden completo:  

 

Estalló la tormenta. La crisis trans se abate sobre nosotros. [...] Tratándose de 

garchar, es decir, si prefieren hablar fino, en el campo de la sexualidad, ahora hay un 

7 Durante la realización de este ensayo en el campo psicoanalítico local se abrieron múltiples diálogos, 
seminarios y debates respecto a la acogida de los estudios de género, queer y trans en psicoanálisis. Destaco 
enfáticamente y sugiero a el/la/le lector/a/e consultar la revista Nº 49 de Me Cayó el Veinte “¿Ha dicho usted 
“transfobia”?”. La misma da cuenta de la pertinencia y el estado de estos diálogos en la actualidad y en nuestro 
medio, específicamente problematizando la transfobia en psicoanálisis. Si bien la relación del psicoanálisis con 
lo trans* excede la cuestión de este trabajo, considero oportuno y necesario mencionarlo. 

25 



 

 
verdadero quilombo. Todo quedó patas arriba. Butler y sus ménades han armado un 

lío inconcebible. (Jaques-Alain Miller, 2021, citado por Laufer, 2021, p. 12)8 

​  

Efectivamente, un verdadero lío para un psicoanálisis al que se le derrumba todo su edificio 

teórico respecto de la sexualidad (o al menos su nosografía). La crisis respecto a este asunto 

iría por otro camino, señalado por Allouch (2001/2009) dos décadas antes en El sexo del 

amo, al localizar una “línea de fractura dentro de la erótica contemporánea”. Ubica como uno 

de sus signos el cuestionamiento y rechazo de la homosexualidad: “en cuanto entidad de la 

clínica psiquiátrica, lo que a su término debía hacer tambalear el paradigma neurosis, 

psicosis, perversión” (p. 19). 

Por otra parte, ese “nosotros” traído por Miller evidencia un mecanismo de 

preservación de la heterosexualidad dentro de la academia psicoanalítica, configurando un 

“nosotros” (sujetos heterosexuales) y también un “ellos” (sujetos no heterosexuales). 

De esta manera los Gay and Lesbian Studies y su encuentro con el psicoanálisis puede 

pensarse también como un campo en tensión, donde sus cruces se presentan como 

problemáticos. En muchos aspectos vienen a denunciar un ejercicio de poder y una norma 

que funciona como invisible, hasta que es puesta en evidencia y cuestionada. En palabras de 

Allouch (2001/2009): “Los analisis inscriptos en los gay and lesbian studies [...] 

problematizan en diversos registros y muy especificamente el sexo en tanto que sexo del 

amo” (p. 26). 

Su trabajo en la traducción, así como su pensamiento crítico y abierto a otros saberes 

propiciaron un punto de encuentro entre el psicoanálisis y estos estudios, abriendo paso a un 

diálogo posible y transformador. 

8 La traducción fue tomada del libro Por un psicoanálisis emancipado de Laurie Laufer (2021, p. 12). Preferí 
esa traducción ya que representa un español rioplatense. La traducción fue hecha en Montevideo por Ana 
Guarnerio. 

26 



 

 
¿Y ustedes, los psicoanalistas normales y hegemónicos, no tienen ustedes 

identidad?9  

En 2019 Paul B. Preciado fue invitado a dar un discurso en una de las jornadas de 

l’École de la Cause Freudienne titulada “Mujeres en el psicoanálisis”. Lo qué causó 

múltiples reacciones, tanto durante la conferencia como luego. El autor refiere a silbidos, 

aplausos y abucheos, lo que posteriormente generó enfrentamiento entre las asociaciones 

psicoanalíticas (Preciado, 2020/2023, p. 10). Yo soy el monstruo que os habla es el discurso 

publicado por el autor de su conferencia, publicado en 2020.  

La tesis central del discurso se centra, en palabras del autor, en la crisis que enfrenta 

el psicoanálisis respecto a la siguiente cuestión:  

 

El psicoanálisis se enfrenta en los próximos veinte años a una elección sin 

precedentes: o continúa trabajando con la antigua epistemología de la diferencia 

sexual y valida de ese modo el régimen patriarco-colonial que la sustenta, haciéndose 

por tanto responsable de la violencia que este produce, o bien se abre a un proceso de 

crítica política de sus lenguajes y sus prácticas. (2020/2023, p. 104) 

 

Preciado establece entonces la epistemología de la diferencia sexual anatómica como el 

centro del cuestionamiento. Argumenta que la misma opera como base y fundamento de 

múltiples postulados psicoanalíticos, especialmente en su relación con el desarrollo sexual, 

los que carecen de sentido fuera de esa epistemología. Señala que esta epistemología se basa 

en un supuesto binarismo, el cual fue cuestionado hace varias décadas desde ciertos avances 

científicos. ¿Se podría pensar y fundamentar la homosexualidad como patolgógica, si esa 

9 Referencia a la pregunta formulada por Paul B. Preciado “Y ustedes, los normales, los hegemónicos, los 
psicoanalistas blanquitos de la burguesía, no tienen ustedes identidad?” (2020/2023, p. 39) 

27 



 

 
diferencia sexual anatómica no es binaria? El autor no niega la existencia de diferencias 

sexuales anatómicas, sino que enfatiza en sus multiplicidades. Es interesante pensar la 

renegación por parte del psicoanálisis de estas multiplicidades anatómicas, por ejemplo la 

intersexualidad.  

​ En este sentido Preciado (2020/2023) describe cómo opera la normatividad articulada 

con la conceptualización de la diferencia sexual anatómica, ya que los sujetos que escapan de 

esa norma encarnan lo patológico de la misma: 

 

Como el psicoanálisis y la psicología normativa dan sentido a los procesos de 

subjetivación dentro del régimen de la diferencia sexual, de género binario y 

heterosexual, toda sexualidad no heterosexual, todo proceso de transición de género o 

toda identificación de género no-binaria desata una proliferación de diagnósticos. (p. 

40) 

 

Esta epistemología de la diferencia sexual se presenta entonces como una dificultad para 

pensar a estos sujetos más allá de lo patológico. Sin embargo, ¿es este siempre el caso? ¿Es 

necesario utilizar el “lente” de la epistemología de la diferencia sexual para practicar el 

psicoanálisis?¿Es la teoría psicoanalítica la que presenta esta dificultad para pensar a los 

sujetos no heterosexuales o son ciertos analistas que hacen cherry-picking de la teoría para 

fundamentar sus opiniones morales?  

¿Por qué es tan importante la diferencia sexual anatómica? Una propuesta diferente a 

esta pregunta fue presentada por Leo Bersani (1995) en su libro Homos donde expone el 

concepto de “homocidad [homo-ness]” o “mismidad”. Para el autor implica disminuir el 

énfasis en la diferencia (sexual anatómica) y ver la potencialidad del deseo en las relaciones 

homosexuales:  

28 



 

 
 

Aunque hay fundamentos válidos para cuestionar que el deseo entre hombres o entre 

mujeres sea deseo de “lo mismo”, también es cierto que como ese supuesto subyace a 

nuestro aprendizaje en el desear, la homosexualidad puede convertirse en un modelo 

privilegiado de la mismidad, que ponga de manifiesto no los límites sino el valor 

inestimable de las relaciones de mismidad, las homo-relaciones. (p.19) 

 

Considero que este cambio de perspectiva propuesto por Bersani, en sus palabras una 

“saludable desvalorización de la diferencia” (p. 20), otorgaría al psicoanálisis una 

herramienta para poder reformular algunos de sus postulados entendiendo las múltiples 

configuraciones que puede tomar el deseo, no como algo patológico, sino como un camino 

entre varios posibles.  

Preciado (2020/2023) cuestiona al psicoanálisis (específicamente a los psicoanalistas) 

acerca de esta identidad supuestamente universal del sujeto que conceptualiza:  

 

¿Y ustedes, los normales, los hegemónicos, los psicoanalistas blanquitos de la 

burguesía, los binarios, los patriarcado-coloniales, no tienen ustedes identidad? No 

hay identidad más esclerotizada y rígida que su identidad invisible. Su identidad 

ligera y anónima es el privilegio de la norma de género, sexual y racial. Todos 

tenemos identidad. O, mejor dicho, nadie tiene identidad. Todos ocupamos un lugar 

distinto en una red compleja de relaciones de poder. Estar marcado con una identidad 

significa simplemente no tener el poder de nombrar como universal tu propia posición 

identitaria. No hay universalidad ninguna en los relatos psicoanalíticos que ustedes 

profieren. (Preciado, 2020/2023, p. 39) 

 

29 



 

 
El autor pone en evidencia el lugar desde donde se teoriza y piensa la subjetividad, esta 

posición supuestamente universal desde donde se enuncia. La heterosexualidad, junto con 

otras identidades privilegiadas en las redes de poder, funciona como una posición by default. 

Preciado destaca cómo este pensamiento tiene además pretensión de universalidad, donde se 

asume que los demás sujetos son como uno mismo. Lo diferente es invisibilizado al no entrar 

en esta manera de ver el mundo “neutra” y sus sentidos. Esta manera de ver el mundo neutra 

y generalizadora fue presentada por Monique Wittig10 (1992/2006) en El pensamiento 

heterosexual, donde explica que el mismo tiene una “tendencia a universalizar 

inmediatamente su producción de conceptos, a formular leyes generales que valen para todas 

las socieadaes, todas las épocas, todos los individuos” (p. 52). Funciona a su vez como una 

posición invisible de aquel que produce conocimiento, como si no estuviera situado en unas 

coordenadas políticas de privilegio, que posibilitan a su vez, su capacidad de enunciación.  

Por otra parte, respecto a las dimensiones del poder, Gayle Rubin (1989) en su ensayo 

Reflexionando sobre el sexo: notas para una teoría radical de la sexualidad da cuenta de un 

sistema jerárquico de la sexualidad, realiza un análisis de este sistema y los sentidos dentro de 

los cuales funciona. La heterosexualidad es planteada como el nivel más alto de la jerarquía, 

la autora explica que: “a medida que descendemos en la escala de conductas sexuales, los 

individuos que las practican se ven sujetos a la presunción de enfermedad mental” (p. 137). 

Rubin señala que la psiquiatría y la psicología caen en un esencialismo al pensar que el sexo 

puede explicarse como algo del individuo, sin tener en cuenta los contextos sociales y las 

dimensiones políticas. Para la autora “el capítulo sobre desórdenes psicosexuales del 

Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders, DSM [...] viene a ser un mapa 

bastante fiable de la jerarquía moral actual de las actividades sexuales” (p. 137-138). 

10 Monique Wittig (1935-2003) fue una filósofa francesa feminista y una de las autoras más influyentes de los 
Gay and Lesbian Studies.  

30 



 

 
 La pregunta que lanza Preciado (2020/2023) expone cómo la teoría psicoanalítica (y 

toda teoría) es construida por personas, las cuales ellas mismas están enmarcadas dentro de 

lógicas de poder respecto de la sexualidad, lo cual implica poder situar desde donde se 

enuncia. A su vez el título, Yo soy el monstruo que os habla da cuenta de una posición 

enunciativa: “Les hablo de esto públicamente porque es crucial que la palabra de los 

subalternos sexuales, de género y raciales, la palabra de los monstruos, no sea confiscada por 

el discurso de la diferencia sexual” (p. 51). Este “tomar la palabra” no es algo ligero: 

Preciado se apoya en Kafka (1917) utilizando “Informe para una academia” para ilustrar su 

posición, realizando un paralelismo entre él y Pedro el Rojo, un mono que es capturado y 

obligado a convertirse en humano, el cual se dirige a una academia para dar testimonio de su 

transformación. Como Pedro el Rojo ante la academia de humanos, mediante su discurso 

Preciado se dirige a una disciplina que, como a otras personas dentro de la comunidad 

LBGTQ+, lo ha tratado como “enfermo mental” (p. 17-18). Ocupar una posición académica y 

de poder implica un movimiento en este ámbito, ya que históricamente el lugar ocupado por 

la comunidad era un lugar de subordinación. Poder ocupar ese lugar de poder académico 

permite denunciar las opiniones morales disfrazadas de argumento científico, utilizando el 

propio lenguaje de la disciplina para desarticular y rebatir los enunciados heterocentristas y 

homofóbicos. Implica de alguna manera ubicarse en el lugar de “iguales” dentro de la 

academia, lo cual puede ser uno de los motivos que haya causado tanto rechazo. Se 

desmantela la división entre el “nosotros” (personas heterosexuales, practicantes de una 

sexualidad sana) y el “ellos” (personas queer, perversas, cuya sexualidad es anormal). Una 

persona que fue tratada de enfermo y psicótico incluso llega a pararse enfrente de cientos de 

psicoanalistas a enseñar acerca de lo contingente e histórico de la epistemología de la 

diferencia sexual anatómica. ¿Cómo puede ser que una persona con una supuesta pobre 

31 



 

 
integración psíquica pueda ser el que le venga a decir al psicoanálisis aquello de lo cual 

reniega? ¿Cómo puede una persona perversa hablar el mismo lenguaje psicoanalítico? 

 

No me digan que la institución psicoanalítica no consideraba la homosexualidad como 

una desviación frente a la norma: ¿cómo explicar de otro modo que hasta muy 

recientemente no haya podido haber psicoanalistas que se identifiquen públicamente 

como homosexuales? ¿Cómo explicar que esa identificación esté vetada? ¿Cuántos de 

ustedes se definen hoy, aquí mismo, en esta academia, de manera pública como 

psicoanalistas homosexuales? 

¿Se quedan ustedes en silencio? ¿Nadie dice nada? 

Pánico en la sala. Terror epistémico en el diván. (Preciado, 2020/2023, p. 69) 

 

La pregunta planteada pone en evidencia varios aspectos. En primer lugar, problematiza la 

institución psicoanalítica como un conjunto social, que unido con el planteo anterior, deja ver 

que dentro de la misma hay identidades con diferentes capacidades de enunciación y 

manifestación. Suponiendo en primer lugar que sí hayan psicoanalistas homosexuales ¿que 

capacidad real hay de decirlo inserto en una institución que no dudaría en tratarle de enfermo 

mental y cuestiona tu capacidad analítica en base a ese rasgo considerado inmoral? En un 

segundo caso, si no hubiera ningún analista homosexual en ese contexto, ¿a qué responde? 

¿Acaso formarse en psicoanálisis es un privilegio que está posibilitado exclusivamente a 

personas straights? ¿Cómo podría pasar que existan psicoanalistas homosexuales? Aquel 

monstruo que conceptualizan, del que hablan y describen como un objeto externo a estudiar 

son personas, que como bien lo demuestra Preciado, pese a su supuesto “trastorno” pueden 

ser intelectualmente brillantes en contraargumentar a una disciplina que los cataloga de esa 

manera. 

32 



 

 
​ La norma de que no existan analistas homosexuales responde también al pensamiento 

y reglas respecto de la sexualidad de los analistas, de quien se supone una “sexualidad sana”, 

siendo los guardianes de la “sexualidad buena” y sus buenas prácticas. ¿Acaso todos y cada 

uno de los analistas heterosexuales tienen una “sexualidad sana”? La pregunta puede parecer 

incluso ridícula, pero evidencia la invisibilidad de la norma heterosexual, donde sus reglas 

pasan por obvias y no son cuestionadas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

33 



 

 
Capítulo 3: Pervertir el psicoanálisis  

¿Hablamos nosotrxs? 

 

Nada de lo que formaba su escandalosa trama, su loca idea del 
exceso pulsional y la sexualidad polimorfa ha resistido a su 
moralismo bien pensante. El psicoanálisis, que en sus orígenes 
se plantaba contra las patologías psiquiátricas, ¿se ha 
convertido en la cultura oficial, mainstream? ¿Él, que era 
entonces el paria de la medicina? ¿Sentó cabeza? ¡O tal vez se 
metió en el armario! 
 

Laurie Laufer, 2021 
 
 

 

​ Como estudiante, leer y reflexionar en torno a estas críticas al psicoanálisis me llevó a 

preguntarme por la especificidad de su clínica. ¿Cómo poder pensar el psicoanálisis y su 

praxis a la luz de estas críticas arrojadas? A mi entender, se plantea desde varios autores la 

posibilidad de pensar en dos dimensiones diferentes. Por una parte, una posición clínica y de 

escucha particular, por otro lado una dimensión política del psicoanálisis, pensando el lugar 

desde donde surgen sus discursos y teorías.  

​ En el marco del grupo de investigación Psicoanálisis y Disidencias tuvimos el 

privilegio de poder dialogar con Thamy Ayouch, cuyo pensamiento me permitió repensar 

estas cuestiones. Surgió la interrogante de cómo pensar una clínica que no siga reproduciendo 

las lógicas heteronormativas, ante lo cual el autor nos plantea dos dimensiones diferentes. 

Primero, una ausencia de explicación o descripción de la homosexualidad o las 

transidentidades, así como de la heterosexualidad, privilegiando lo particular de cada sujeto 

cada vez. Asimismo, esta escucha no debería caer en una supuesta neutralidad y desconocer 

las desigualdades sociales, sino reconocer que hay sujetos con mayor exposición a la 

vulnerabilidad por su sexualidad. (T. Ayouch, comunicación personal, 13 de mayo de 2025).  

34 



 

 
¿Los perversos son inanalizables? 

¿Qué debería hacer el psicoanálisis ante la homosexualidad? ¿Y ante la 

heterosexualidad? Creo que es más necesario preguntarnos el por qué al psicoanálisis le 

interesaría la homosexualidad, para qué fin. Como vimos en el desarrollo de este trabajo, 

muchas veces se utiliza al psicoanálisis para poder brindar una explicación o rastrear en la 

historia de un sujeto las causas por las cuales se llega a una elección de objeto homosexual. 

En general, suele ser presentada como patología o enfermedad. Pero, ¿para qué serviría esto? 

¿puede acaso el psicoanálisis “curar” la homosexualidad, y por lo tanto erradicarla? Y, en el 

caso que no pudiera “curarla”, ¿entonces en qué le sería beneficioso a esos sujetos?  

La sexualidad resulta uno de los ejes centrales de la teoría psicoanalítica, y considero 

que con mucha razón. Sin embargo, creo que abordarla bajo un único esquema cerrado obtura 

la posibilidad de pensar lo singular de cada caso. Estos modelos explicativos cierran 

posibilidades más que abrirlas, y conllevan el riesgo de que un prejuicio adquiera el estatuto 

de teoría. Cuando Freud (1905/1992) escribió su primer ensayo sobre “aberraciones sexuales” 

(el primero de los Tres ensayos de teoría sexual de 1905) respondía a su contexto epocal y 

científico y lo utilizó para poder enunciar y explicar la sexualidad infantil, ampliando el 

concepto de sexualidad más allá de la reproducción, algo inédito y revolucionario en su 

tiempo. Este planteo resulta obsoleto en la actualidad, no se sostiene, y su peso podría 

impedirle al psicoanálisis seguir avanzando hacia nuevas posibilidades. 

En 1967 Lacan daba su Breve discurso a los psiquiatras, donde planteaba lo 

siguiente: 

 

[...] es que todo lo que podemos saber sobre la sexualidad —se han dado algunos 

pasos, después de Freud, a este respecto— hemos hecho algunas experiencias de eso y 

sabemos ahora un poquitito más sobre lo que es... no sé... por ejemplo el cromosoma 

35 



 

 
sexual, ¿para qué nos sirve eso en psicoanálisis? ¡Y bien! ¡para nada de nada! No es la 

sexualidad, así, en su conjunto, en su esencia, como si, además, eso existiera en 

alguna parte... La sexualidad no tiene ningún sentido. (Lacan, 1967/2020 , p. 37) 

 

Más de 50 años después, ¿ha podido el psicoanálisis encontrar una esencia de la sexualidad? 

Alojar ese sin sentido representa una dificultad enorme. Poder escucharlo sin imponer una 

etiqueta, una teoría, resulta una labor difícil. Funciona más como una defensa del propio 

psicoanálisis que como una explicación para aquel que la porta.  

​ Jean Allouch (2014/2025) retoma a Freud y propone una clínica sin garantías, sin 

nosografía, sin común y sin frontera. En cuanto a la ausencia de nosografía y común, su 

planteo implica abstenerse de utilizar cualquier categoría identificatoria, no solamente las 

categorías teóricas: 

¿Qué es lo que se encuentra en cuestión más allá, del lado del psicoanalista y cuyo 

rechazo lleva a más de uno a aferrarse a la nosografía como a un salvavidas, sin el 

cual estaría excluido ejercer? Es la relación del analista con lo diverso como tal lo que 

hace problema y se presenta como una nueva fragilidad, ligada, ella también a un 

renunciamiento: reglado por lo diverso, el analista sólo podría abstenerse de proferir 

esa palabra de autoridad (ya que sería cometida por una autoridad) que es la 

asignación de un sujeto a una entidad clínica predefinida. (p. 7) 

Para el autor, identificar algo del sujeto supondría un “enredo”, ya que algunas de esas 

categorías corresponden a cosas que podemos ver (y no cosas que se dicen y escucharíamos). 

Pone el acento en que el psicoanálisis trata acerca de lo que dice cada persona y no en lo que 

es la persona: “Porque se trata de ella, de la cosa de cada analizante y no de él, el analizante. 

Identificarlo, a este analizante, es decir, asignarlo a algo común, equivale a alejar su cosa 

36 



 

 
hasta volverla inaccesible” (p. 8). De esta manera, no debemos identificar al sujeto dentro de 

la heterosexualidad, homosexualidad o cualquier categoría, ya que responden a imaginarios y 

dejan de lado lo particular. Además, esta “cosa” del analizante puede tomar forma masculina 

o femenina, independientemente de lo que “sea” el analizante, ya que no se trata de él (o 

ella). 

​ A su vez, nos plantea un psicoanálisis sin frontera, donde sea posible apertura a 

diálogos con otros saberes, rechazando así un saber hermético en sí mismo y cuya 

reproducción llevaría al infinito de lo mismo. Los Gay and Lesbian Studies son un claro 

ejemplo, donde esa frontera quedó muy rígida marcando un afuera y un adentro. La categoria 

de “homosexual” implica a su vez una unificación entre todos los sujetos homosexuales como 

si fueran todos iguales, desconociendo y desescuchando precisamente lo diverso y singular en 

cada persona. 

Incluso si esta manera de escuchar sin nosografías fuera imposible y tuvieramos que 

recurrir a categorías o rasgos identificatorios obligatoriamente, ¿qué podría ofrecerle un 

análisis a una persona “homosexual”? Incluso en su tiempo, Freud (1935) brindó una 

respuesta respecto a este asunto. A través de correspondencia fue consultado por una madre 

preocupada por su hijo. Su respuesta fue una carta enviada el 9 de abril de 193511: 

 

Estimada señora [Borrado] 

Deduzco de su carta que su hijo es homosexual. Me impresiona mucho que usted no 

mencione este término en la información que le proporciona. ¿Puedo preguntarle por 

qué lo evita? La homosexualidad, sin duda, no supone una ventaja, pero no es nada de 

11 La carta de Freud fue también publicada en la revista The American Journal of Psychiatry en 1951 (volúmen 
107, número 10, pp. 786-787), bajo el título “Historical notes: A letter from Freud” (“Notas históricas: Una carta 
de Freud”, la traducción es mía).  

37 



 

 
qué avergonzarse, no es un vicio ni una degradación; no puede clasificarse como una 

enfermedad; la consideramos una variación de la función sexual producida por una 

cierta detención del desarrollo sexual. Muchas personas muy respetables de la 

antigüedad y la modernidad han sido homosexuales, entre ellas varios de los hombres 

más eminentes (Platón, Miguel Ángel, Leonardo da Vinci, etc.). Es una gran injusticia 

perseguir la homosexualidad como un delito y, además, una crueldad. Si no me cree, 

lea los libros de Havelock Ellis . 

Al preguntarme si puedo ayudar, supongo que se refiere a si puedo abolir la 

homosexualidad y reemplazarla por la heterosexualidad normal. La respuesta es, en 

general, que no podemos prometer que lo lograremos. En algunos casos, logramos 

desarrollar los gérmenes de las tendencias heterosexuales, presentes en todo 

homosexual; en la mayoría de los casos, ya no es posible. Es una cuestión de la 

calidad y la edad del individuo. El resultado del tratamiento es incalculable. 

Lo que el análisis puede hacer por su hijo es distinto. Si es infeliz, neurótico, está 

desgarrado por conflictos, inhibido en su vida social, el análisis puede brindarle 

armonía, paz mental y plena eficacia, ya sea que siga siendo homosexual o cambie. Si 

decide que debería analizarse conmigo —no espero que lo haga—, tiene que venir a 

Viena. No tengo intención de irme de aquí. Sin embargo, no olvide darme su 

respuesta. 

Atentamente, con mis mejores deseos. 

Freud 

 

38 



 

 
De esta manera, el psicoanálisis no podría hacer nada por alguien homosexual en tanto una 

“cura” de la misma, donde ni siquiera podría catalogarse como una enfermedad. Lo que si 

puede tratar el psicoanálisis según Freud es lo que aquejaría a cualquier persona, sea 

homosexual o no. Entonces, ¿de qué le sería útil a un analista guiarse por estas categorías? 

​ Retomando lo mencionado párrafos anteriores, el no categorizar ni escuchar en base a 

estas categorías no implica tampoco pensar en una supuesta neutralidad a nivel social, ya que 

implicaría desconocer la vulnerabilidad, la historia de un colectivo que fue perseguido, 

discriminado, perseguido, asesinado. En nombre de disciplinas “de la salud” se los catalogó 

de “enfermos mentales” donde se los trató “curar” mediante mecanismos crueles. Estas 

cuestiones nos llevan al otro lado del asunto, que implica no desconocer estas cuestiones. 

 

Un psicoanálisis disidente 

La Real Academia Española (2025) define “perversión” como “Acción y efecto de 

pervertir”. Dentro de los sinónimos proporcionados debajo de la definición se encuentran 

“vicio” y “maldad”. Por su parte, resulta aún más interesante la definición de “pervertir”, la 

cual posee dos acepciones. En primer lugar: “Viciar con malas doctrinas o ejemplos las 

costumbres, la fe, el gusto, etc”. La segunda acepción es la siguiente: “Perturbar el orden o 

estado de las cosas” (Real Academia Española, 2025). La perversión implica un sujeto que 

realiza la acción de pervertir, es decir, alguien que altera el estado de las cosas, las buenas 

costumbres, el “buen gusto”. Resulta particular que el psicoanálisis, que presta especial 

atención a las palabras, haya utilizado la palabra “perversión” para catalogar a las personas 

homosexuales. Son aquellos que vienen a alterar esa costumbre de la heterosexualidad con su 

supuesta enfermedad. 

39 



 

 
¿Existe acaso un psicoanálisis “del buen gusto”, con “buenas costumbres”? ¿Cuáles 

son esas “buenas costumbres” y “orden establecido”? ¿Vienen los Gay and Lesbian Studies a 

pervertir el psicoanálisis, a quitarle sus “buenas costumbres” heteronormativas, paternalistas, 

psiquiatrizantes, androcéntricas? Incluso si lo pensamos dentro del psicoanálisis y la 

discusión respecto a cuestionar los propios enunciados teóricos, ¿son acaso perversos los 

psicoanalistas que deciden alojar y escuchar sin esa etiqueta de “homosexualidad”, que leen y 

toman las críticas arrojadas al psicoanálisis, que prefieren cuestionar la doctrina del buen 

gusto por considerarla injusta?  

Thamy Ayouch (2017) destaca la necesidad de que el psicoanálisis pueda escuchar 

otros discursos para poder repensarse y así hacer una práctica más justa: 

 

La paradoja aparente es que no se necesita un psicoanálisis específico para las 

minorías -el cual, por esta especificación, no sería más psicoanalítico- sino, más bien, 

de perspectivas exteriores al psicoanálisis -aquellas de los estudios de género, queer, 

post-coloniales y de-coloniales, por ejemplo- para garantizar el aproche analítico e 

impedir que se arrime a un eje narcisista. El psicoanálisis no se dirige a sujetos 

identitarios o identificados a un rasgo unario particular. Sin embargo, puede evitar 

maltratar a sujetos minorizados sólo si se recuerda que la neutralidad y la 

universalidad de sus modelos, quedan muchas veces situadas y favorecen a los sujetos 

mayoritarios. (Sección “Conclusión: hacia un psicoanálisis menor”, párr. 5) 

 

Cuestionar este lugar supuestamente neutro implica poder situarnos y reconocer que 

ubicamos un lugar particular en diversos aspectos (de género, de clase, de raza, de 

sexualidad, etc.) y que influyen en cómo pensamos la teoría. Desconocer que hay sujetos que 

por ciertas condiciones ocupan un lugar de vulnerabilidad social y pensar que eso no tendría 

40 



 

 
consecuencias psíquicas resulta ingenuo y sigue reproduciendo un psicoanálisis normativo. 

Poder pensar el lugar desde dónde se practica el psicoanálisis permite estar advertido de estas 

lógicas, ya que “el lugar que encarna el analista en la experiencia del análisis no es para nada 

ajeno al modo en que se pondrá en juego la heteronorma en cada análisis.” (Filippini, s./f.). 

​ Los Gay and Lesbian Studies, así como otros campos de estudios y su diálogo con el 

psicoanálisis resulta necesario, para poder seguir cuestionando estos enunciados 

heteronormativos y permitir que la teoría también sea producida por aquellos que fueron 

silenciados históricamente por el discurso dominante.  

Durante mucho tiempo el psicoanálisis contribuyo a que la verguenza fuese puesta del 

lado de las personas cuya sexulidad no era la heterosexual, generando “conocimiento” que 

perpetuaba el poder de la heteronormatividad. Como estudiante me he enfrentado a 

postulados de la teoría psicoanalítica que me resultaban muy difíciles de leer, lo cual me llevó 

a preguntarme si eso podría ser pensado de otro modo: ¿cuál es la responsabilidad ante la 

formación de repetir enunciados acríticamente? ¿Qué sucede cuando nos encontramos con 

teorías que reproducen formas de exclusión, incluso a veces de nuestra propia comunidad? 

Jorge Reitter (2018/2019) plantea lo siguiente: 

 

Creo que queda corto decir que el psicoanálisis en general ha hablado de los 

homosexuales y no con los homosexuales, porque aún en la segunda 

formulación, donde les estaría dando a “los homosexuales” un estatuto de 

sujetos, se establece el campo del psicoanálisis como un campo heterosexual, 

o a lo sumo neutro: nosotros, los psicoanalistas, hablamos con ellos, los 

“homosexuales”. Pero en estos temas no existe lo neutro, así como nadie está 

por fuera de las relaciones libidinales, nadie habla desde un lugar purificado 

de eros. Y el “nosotros” de los analistas incluye, por supuesto, muchos 

41 



 

 
psicoanalistas que son “homosexuales”. Por eso creo que, si queremos revertir 

esta situación, la principal responsabilidad es de los psicoanalistas que además 

“somos” gays, o lesbianas, o trans, o cualquier otra forma de las que se llaman 

sexualidades disidentes. (p. 145) 

 

Durante mucho tiempo el psicoanálisis se pensó a sí mismo como neutro y apolítico, 

mientras hablaba de las personas homosexuales de manera despreciativa e incluso insultante. 

Habló en nombre de la heteronormatividad, excluyendo también a los propios analistas que se 

alejan de esa norma. Ahora, toca abrir paso y dejar en evidencia esa “norma que no osa decir 

su nombre” (Filippini, s./f.), permitiendo que las perspectivas que fueron silenciadas, 

excluidas de las instituciones psicoanalíticas puedan permitir pensar el erotismo de manera 

diferente. Aquellas personas a las que por su erótica se les impuso la etiqueta de “perversos” 

hoy en día pueden tomar la palabra, y producir teoría, cuestionando y alterando el orden 

establecido. Pueden hablar el propio lenguaje del psicoanálisis y criticar las teorías que los 

patologizan. Ya no solo implica la relación del psicoanálisis con otros campos de saber, sino 

como dentro del psicoanálisis se puede pensar la teoría desde un lugar de subalternidad. 

Laurie Laufer (2021) retoma el potencial del psicoanálisis como transformador y propone una 

repolitización del psicoanálisis: 

 

No solo se trata de emanciparse por el psicoanálisis suponiendo que ese sea el 

objetivo, sino de la emancipación del propio psicoanálisis, la rebelión frente a sus 

propios dogmas, una libertad desafiante frente a los enunciados canónicos y pese a las 

miradas desdeñosas de los viejos barones y las viejas baronesas del psicoanálisis. Si el 

psicoanálisis se emancipa de sus dogmas, ¿puede entonces esperarse una 

emancipación adicional para quienes lo experimentan? Si el psicoanálisis, además de 

42 



 

 
una praxis, es también una herramienta epistemológica que permite complejizar las 

cuestiones de género y diferencia sexual, ¿puede entonces conservar su poder como 

teoría crítica, manteniendo su subversividad política, sin que las y los que se abren 

paso por este camino sean necesariamente etiquetados con el estigma autoritario y 

psicopatológico de histéricos, psicóticos y perversos, o los tres a la vez? Y sin 

embargo, afirmarlo sería justamente adoptar una cierta posición epistémico-política. 

(pp. 22-23) 

 

 Aunque sigue existiendo un psicoanálisis “de buenas costumbres” que sigue 

reproduciendo lógicas heteronormativas y se basa en esquemas prescriptivos de una 

sexualidad supuestamente “sana”, también surge un psicoanálisis que se propone romper esas 

lógicas y poder alojar aquello de lo sexual que se escapa, que no entra en lo “normal” . Se 

abre a escuchar lo disidente, lo múltiple, lo que no puede ser encasillado, dejando de hablar 

por los otros y retomando lo fundamental del psicoanálisis: la escucha.  

Respecto a la pregunta “¿Qué es lo que LGTBIQ+ denomina?” Laurie Laufer (2021) 

desarrolla lo siguiente:  

 

Alegre o gay, luego LGB, luego LGBT, luego LGBTQI, luego LGBTQIAP o 

LGBTQI+OC: antes de que esas iniciales se exhibieran con orgullo, encarnaban el 

mal, el vicio, la locura, la enfermedad, lo anti-natural. Presos en las redes del poder 

judicial, los «perversos» eran delincuentes atrapados por el poder psiquiátrico, 

diagnosticados como enfermos y locos, estudiados como casos psicopatológicos por 

algunos psicoanalistas, exhibidos entre alfileres como mariposas por algunos 

sociólogos, asesinados en silencio por los partidarios de una sexualidad «normal», 

exterminados por el nazismo, el fascismo, el oscurantismo, perseguidos por las 

43 



 

 
violencias de Estado. Las letras LGBTQI+, antes de ser un acto lingüístico y un acto 

político, designaban a los «perversos» que a lo largo del siglo XX fueron víctimas de 

persecuciones políticas, opresiones diagnósticas, diezmados por el Sida y signados 

por los asesinatos. Esas letras se convirtieron en el sello de la imposibilidad de decir 

la sexualidad y en un intento por evadir los callejones sin salida de lo sexual, 

inventando cuerpos. (pp. 181-182, el subrayado es mío) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

44 



 

 
Consideraciones finales 

 

El encuentro entre el psicoanálisis y los Gay and Lesbian Studies por mucho tiempo 

se pensó como algo problemático y tenso, una crítica incómoda difícil de escuchar, a pesar de 

que el psicoanálisis es una práctica de la escucha. El recorrido de este ensayo busca mostrar 

que este diálogo, aunque incómodo, hoy en día resulta necesario para que el psicoanálisis 

pueda librarse de la heteronormatividad. 

La psiquiatría se erigió como un supuesto saber de la sexualidad, construyendo un 

discurso que patologizó la homosexualidad mediante la creación de la categoría nosográfica 

de la perversión. Vimos como el psicoanálisis retomó la noción de perversión de la 

psiquiatría, lo cual propició enunciados posteriores heteronormativos, donde algunas 

producciones psicoanalíticas se asemejan fielmente al discurso patologizante de la 

psiquiatría.  

Las críticas de los Gay and Lesbian Studies pudieron empezar a ser acogidas gracias 

al trabajo de Jean Allouch, mediante la creación de la colección Los grandes clásicos de la 

erotología moderna, dedicada a la traducción de las principales obras de estos estudios del 

inglés al francés. Ponen en el centro del cuestionamiento a la heteronormatividad, la 

epistemología de la diferencia sexual anatómica, la jerarquía moral sexual, lo cual interpela el 

saber del psicoanálisis respecto de la sexualidad.  

A la luz de estas críticas, cierto psicoanálisis se propone una actitud clínica y política 

diferente, buscando alojar lo singular de cada sujeto sin hacer oídos sordos a las 

desigualdades sociales y estar advertido de las dimensiones de poder que perpetúan la 

heteronormatividad.  

En un principio (aunque todavía vigente) se pretendió hablar de “los homosexuales” 

como personas externas al psicoanálisis desde un lugar de poder, diciéndoles a ellos su 

45 



 

 
supuesto “saber objetivo” como una verdad. Aquellos a los que asumió sin voz, o más bien 

silenció para preservar la heteronormatividad como un bien sagrado, tesoro de un discurso 

psiquiátrico disfrazado de psicoanálisis. Podríamos plantear la segunda instancia, un intento 

de hablar con los homosexuales, aunque para cierto psicoanálisis esto no fue sencillo de 

escuchar. Sin embargo, considero que resulta necesario poder romper esa barrera hablar de / 

hablar con, ya que presupone dos lugares separados: psicoanálisis por un lado y 

homosexuales por otro. 

No fue sencillo elegir el lugar desde dónde hablar para poder escribir este ensayo. 

Quizás el problema resultó en ese ilusorio elegir, ya que (como se abordó en el presente 

trabajo) todos estamos atravesados de diferentes maneras y nos enunciamos desde un lugar en 

particular. Lo que sí elijo es tomar ese “nosotrxs” como propio y hacerlo visible.  

Fabrice Bourlez (2021) escribe lo siguiente:  

 

Escribo para mis amigos. Mis amigas y amigos homosexuales, gays, lesbianas, bi, 

trans, queer… todas y todos los que han atravesado la puerta de un consultorio de 

psicoanálisis y no se han quedado. Escribo para aquellos que han leído textos críticos, 

brillantes, mordaces, desagradables, inteligentes o violentos contra el psicoanálisis y 

han encontrado que tienen razón. (p. 14) 

 

Encontré en esos textos críticos (los Gay and Lesbian Studies, en Allouch, Ayouch, Laufer, 

Reitter, y tantos otros) una manera de poder pensar otro psicoanálisis posible, abierto a lo 

múltiple y a otros campos de saber. El psicoanálisis resulta, a mi entender, una forma 

privilegiada de entender la subjetividad y lo particular del deseo, brindando una posibilidad 

sumamente valiosa para trabajar con el sufrimiento humano. Los cuestionamientos al 

46 



 

 
psicoanálisis son piezas fundamentales para que siga sosteniendo su capacidad de escucha y 

su potencial transformador. 

Para concluir, tomo las palabras de Reitter (2018/2019):  

 

¿Acaso yo propongo otro psicoanálisis?, me lo pregunté. Tal vez, en alguna medida, 

sí. Uno que no lo deje afuera, que no le cierre la puerta, que no me la cierra a mí 

tampoco. También propongo que ese psicoanálisis es el mismo de siempre, que 

recupere lo que le es más propio y se libere de una parte al menos del lastre de lo 

no-pensado, y en ese sentido mi deseo es hacerlo “más real, más auténtico”. Y sin 

duda aspiro a que sea más creativo, eso sobre todo, porque la vida del pensamiento 

está en la posibilidad de no repetir dogmas avalados por alguna autoridad, sino en 

todo momento poder pensar de otro modo, en mantener la disposición crítica, aún (o 

más bien especialmente) de aquellas teorías que nos enamoran. (p. 151) 

 

  

 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

47 



 

 
Referencias Bibliográficas 

 

Allouch, J. (1999) Acoger los gay and lesbian studies. Litoral, 27: La opacidad sexual, 

171-176. 

https://ecole-lacanienne.net/wp-content/uploads/2016/04/Litoral-27-La-opacidad-sexu

al.pdf 

Allouch, J. (2009). El sexo del amo. El erotismo desde Lacan. (S. Mattoni, Trad.) El cuenco 

de plata.  

Allouch, J. (2012, 23 de septiembre). Despatologizaciones: homosexualidad, 

transexualidad… otra más? (M. Pérez & M. V. Puerta, Trad.) [Participación] Mesa 

redonda Clínica de la modernidad, Tercer Congreso de Espacio Analítico. 

https://www.jeanallouch.com/document/245/Despatologizaciones-homosexualidad-tra

nsexualidad-otra-mas  

Allouch, J. (2025) Fragilidades del análisis (J. Assandri, M.-L. Gleville & M. Novas, Trad.). 

Revista Ñácate. https://www.revistanacate.com/articulos/fragilidades-del-analisis/ 

(Trabajo original publicado en 2014). 

American Psychiatric Association. (1968). Diagnostic and statistical manual of mental 

disorders (2nd ed.). American Psychiatric Association. 

Ayouch, T. (2015). Géneros, cuerpos, placeres: Perversiones psicoanalíticas con Michel 

Foucault. (A. Kripper & L. Lutereau, Trad.) Letra Viva Editorial. 

Ayouch, T. (2017, abril 8). Poder y Psique: para un psicoanálisis más allá de la 

‘función-psi’. [Ponencia] Foro de Psicoanálisis y Género de la Asociación de 

Psicólogos de Buenos Aires, Argentina. 

https://www.topia.com.ar/articulos/poder-y-psique-un-psicoanalisis-mas-alla-funcion-

psi  

48 

https://ecole-lacanienne.net/wp-content/uploads/2016/04/Litoral-27-La-opacidad-sexual.pdf
https://ecole-lacanienne.net/wp-content/uploads/2016/04/Litoral-27-La-opacidad-sexual.pdf
https://www.jeanallouch.com/document/245/Despatologizaciones-homosexualidad-transexualidad-otra-mas
https://www.jeanallouch.com/document/245/Despatologizaciones-homosexualidad-transexualidad-otra-mas
https://www.revistanacate.com/articulos/fragilidades-del-analisis/
https://www.topia.com.ar/articulos/poder-y-psique-un-psicoanalisis-mas-alla-funcion-psi
https://www.topia.com.ar/articulos/poder-y-psique-un-psicoanalisis-mas-alla-funcion-psi


 

 
Ayouch, T. (2020). Psicoanálisis e hibridez. Género, colonialidad, subjetivaciones. Ediciones 

Navarra. 

Bercovich, S. (2025). El psicoanálisis interrogado por los feminismos… y viceversa. Me cayó 

el veinte, (49, ¿Ha dicho usted “transfobia”?), pp. 139-151. 

Bersani, L. (1998). Homos. (H. Pons, Trad.) Ediciones Manantial. (Obra original publicada 

en 1995) 

Bourlez, F. (2021) Queer Psicoanálisis/Queoír Psicoanálisis. (C. Estrada Plançon & J. 

Abrego Trad.). Artefactos.  

Facultad de Psicología Universidad de la República. (2018, 2 de agosto). Charla con Jean 

Allouch [Video]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=7-WIlJ4gPYs  

Filippini, S. (s./f.). Una norma que no osa decir su nombre. Revista Ñácate. 

https://www.revistanacate.com/una-norma-que-no-osa-decir-su-nombre/  

Foucault, M. (2003). Historia de la sexualidad: Vol. I. La voluntad del saber. Siglo XXI. 

(Obra original publicada en 1976). 

Freud, S. (1935, 9 de abril). Una carta de Freud (a una madre de un homosexual) [Carta]. 

Wikisource. 

https://en.wikisource.org/wiki/A_Letter_from_Freud_(to_a_mother_of_a_homosexua

l)  

Freud, S. (1992). Tres ensayos de teoría sexual. En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras Completas 

(Vol. 7, pp. 109-224). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1905) 

Gil, D. (2012). Elogio de la diferencia: Nuevas subjetividades en la era de la ¿liberación? 

sexual. Revista Uruguaya De Psicoanálisis, 115, 15-45. 

https://publicaciones.apuruguay.org/index.php/rup/article/view/1744 

49 

https://www.youtube.com/watch?v=7-WIlJ4gPYs
https://www.revistanacate.com/una-norma-que-no-osa-decir-su-nombre/
https://en.wikisource.org/wiki/A_Letter_from_Freud_(to_a_mother_of_a_homosexual)
https://en.wikisource.org/wiki/A_Letter_from_Freud_(to_a_mother_of_a_homosexual)
https://publicaciones.apuruguay.org/index.php/rup/article/view/1744


 

 
Lacan, J. (2020) Breve discurso a los psiquiatras. (Establecimiento del texto, traducción y 

notas de R. E. Rodríguez Ponte). litoral psicoanálisis: nuestra colonialidad, (48), 

15-49. (Discurso original brindado en 1967)  

Lacan, J. (2008). El seminario de Jacques Lacan: Libro 17: El reverso del psicoanálisis. (E. 

Berenguer & M. Bassols, Trad.) Editorial Paidós. (Trabajo original publicado en 

francés en 1975; seminario dictado en 1969-1970) 

Laufer, L. (2021). Por un psicoanálisis emancipado. (A. Guarnerio, Trad.) Escolios ediciones 

numeradas. 

Levy Uyeda, R. (2021, 26 de mayo). How LGBTQ+ Activists Got “Homosexuality” out of 

the DSM. JSTOR Daily. 

https://daily.jstor.org/how-lgbtq-activists-got-homosexuality-out-of-the-dsm/  

Miller, J.-A. (2021, 25 de abril). Docile au trans. Lacan Quotidien (nº 928, dossier “2021 

année trans”), 3, 7. 

Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos Humanos. (2020). Informe 

sobre las Terapias de Conversión. Naciones Unidas. 

https://uruguay.un.org/es/53028-informe-sobre-las-terapias-de-conversi%C3%B3n 

New York Public Library. (s. f.). Gay and Lesbian Studies. New York Public Library. 

https://www.nypl.org/collections/nypl-recommendations/guides/gay-lesbian-studies  

Peidro, S. (2021). La patologización de la homosexualidad en los manuales diagnósticos y 

clasificaciones psiquiátricas. Revista de Bioética y Derecho, (52), 221-235. 

https://dx.doi.org/10.1344/rbd2021.52.31202  

Preciado, P. B. (2023). Yo soy el monstruo que os habla. Informe para una academia de 

psicoanalistas. Editorial Anagrama. (Trabajo original publicado en 2020). 

Real Academia Española. (s. f.). Perversión. En Diccionario de la lengua española (23.ª ed.). 

Recuperado el 16 de septiembre de 2025 de https://dle.rae.es/perversi%C3%B3n  

50 

https://daily.jstor.org/how-lgbtq-activists-got-homosexuality-out-of-the-dsm/
https://uruguay.un.org/es/53028-informe-sobre-las-terapias-de-conversi%C3%B3n
https://www.nypl.org/collections/nypl-recommendations/guides/gay-lesbian-studies
https://dx.doi.org/10.1344/rbd2021.52.31202
https://dle.rae.es/perversi%C3%B3n


 

 
Real Academia Española. (s. f.). Pervertir. En Diccionario de la lengua española (23.ª ed.). 

Recuperado el 16 de septiembre de 2025 de https://dle.rae.es/pervertir  

Reitter, J. (2019). Edipo Gay. Heteronormatividad y psicoanálisis. Letra Viva Editorial. 

(Obra original publicada en 2018). 

Richardson, D., Seidman, S. (2002). Handbook of Lesbian and Gay Studies. SAGE 

Publications. 

Rubin, G. (1989). Reflexionando sobre el sexo: Notas para una teoría radical de la 

sexualidad. En C. Vance (Ed.), Placer y peligro: Explorando la sexualidad femenina 

(pp. 113-190). Revolución.  

Silveira de León, S. (2019). La emergencia de la perversión. Sobre la construcción de 

personas (Tesis de maestría, Universidad de la República). Repositorio Colibrí. 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/21735/1/Silveira%20

de%20Le%C3%B3n%2C%20Schubert%20Iv%C3%A1n.pdf  

Sáez, J. (2004) Teoría queer y psicoanálisis. Editorial Síntesis.  

Wittig, M. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos. (J. Sáez & P. Vidarte, Trad.) 

Editorial Egales. (Obra original publicada en 1992). 

 

 

 

 

 

51 

https://dle.rae.es/pervertir
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/21735/1/Silveira%20de%20Le%C3%B3n%2C%20Schubert%20Iv%C3%A1n.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/21735/1/Silveira%20de%20Le%C3%B3n%2C%20Schubert%20Iv%C3%A1n.pdf

	Introducción 
	Capítulo 1: La patologización de la sexualidad 
	La scientia sexualis y su canónico DSM 
	Psicoanálisis + psiquiatría = conjunto teratológico4  

	Capítulo 2: Los Gay and Lesbian Studies 
	La iniciativa de Jean Allouch5 
	¿Y ustedes, los psicoanalistas normales y hegemónicos, no tienen ustedes identidad?9  

	Capítulo 3: Pervertir el psicoanálisis  
	¿Los perversos son inanalizables? 
	Un psicoanálisis disidente 

	Consideraciones finales 
	Referencias Bibliográficas 

