
 

 
 

 
 

Trabajo Final de Grado 

 

 

 

 
Entre nosotras: cuidado, memoria y grupalidad en las 

narrativas de mujeres presas políticas durante la dictadura 
cívico - militar uruguaya 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

Camila Amaral Ribeiro 
C.I: 4.945.250-7 

Tutora: Profa. Ag. Dra. Gabriela Etcheverry 
Ensayo académico 

Diciembre 2025 

 



Introducción: de hallazgos e implicaciones 

Una mañana de octubre de 2024, en medio de una clase con un 9° grado1 acerca de 

la última dictadura cívico militar uruguaya, la pregunta de una estudiante acerca de 

cómo había sido para las mujeres me enfrentó a la realidad de que desconozco 

ampliamente cómo vivieron las mujeres uruguayas la dictadura o qué diferencias (si 

alguna) se presentaban con los hombres. 

Esta constatación me llevó a atravesar diversas emociones: 

·                 La sorpresa de nunca haberme dado cuenta de lo poco que sabía sobre 

el tema, siendo docente de Historia hace 10 años. 

·                 La vergüenza de ser mujer y desconocer qué pasó con mis congéneres. 

·                 El notar que si bien todo lo relacionado a la dictadura me conmueve 

profundamente, la siento lejana: mis padres tenían 15 años cuando terminó, yo 

nací 10 años después, y no tuve familiares que sufrieran dificultades añadidas 

a las de cualquier otro ciudadano uruguayo ‘promedio’, salvo contadísimas 

anécdotas. Pero la dictadura terminó hace solo 40 años, y me resulta 

peligroso, triste, inadmisible, que solo piensen sobre ella quienes la vivieron. 

Hobsbawm (1999, citado en Sapriza et al., 2001), dice: 

La destrucción del pasado, o más bien de los mecanismos sociales que 

vinculan la experiencia contemporánea del individuo con la de generaciones 

anteriores, es uno de los fenómenos más característicos y extraños de las 

postrimerías del siglo XX. En su mayor parte, los jóvenes, hombres y mujeres, 

de este final de siglo crecen en una suerte de presente permanente sin relación 

orgánica alguna con el pasado del tiempo en el que viven. (p. 49) 

Esta cita, que creo vigente 26 años después de ser escrita, me hace pensar en que tal 

vez mi lejanía generacional, y la de otros, puede haber contribuido a generar un 

presente desprovisto del peso y la riqueza de una memoria colectiva compartida. 

1 En el sistema educativo uruguayo, a partir de la reforma educativa del año 2023, 9° 
corresponde al último año de educación media básica. Previo a esta reforma, este año 
correspondía a 3°.  
 

2 



Vuelve más urgente el recuperar y pensar estas vivencias para que la historia no sea 

patrimonio exclusivo de quienes la sufrieron,  sino un legado integrador que fomente 

en las nuevas generaciones una conciencia política crítica, transformando el olvido en 

conocimiento activo. 

Previo a comenzar a hablar de esta temática, es preciso aclarar mis implicaciones, 

entendiendo por implicación el compromiso activo que se asume al abordar una 

cuestión que nos interroga profundamente. Como señala Ardoino (1997), la 

implicación se refiere a estar involucrado en un proceso y también a reconocer la 

responsabilidad que conlleva nuestra postura ante los efectos de lo que estamos 

investigando y las consecuencias de nuestras elecciones. Este concepto de 

implicación es clave para este trabajo, pues además de ser una indagación académica 

es una reflexión crítica sobre el rol del conocimiento en la construcción de la memoria 

colectiva y la historia oficial. 

Políticamente, mi postura de total oposición a cualquier terrorismo de estado y a la 

dictadura cívico – militar implica desde un primer momento reconocer que la 

producción de conocimiento no es neutral. Mi rechazo a estos regímenes me obliga a 

abordar la memoria desde una perspectiva crítica y reivindicatoria, en la que la 

recuperación de testimonios y experiencias marginadas (especialmente las de las 

mujeres) se convierte en un acto de resistencia. 

Adoptar una postura de total oposición al terrorismo de estado y a la dictadura 

cívico-militar implica que mi trabajo se fundamente en un compromiso ético y político 

que trasciende el análisis histórico. Este compromiso se refleja en la necesidad de 

contrarrestar las narrativas oficiales que, muchas veces, han minimizado o justificado 

los hechos de violencia y represión. Este trabajo, por tanto, se configura como un acto 

de compromiso político: un esfuerzo por construir un relato que contribuya a evitar que 

se repitan episodios de opresión, posicionándome en contra de los discursos 

hegemónicos que han monopolizado la interpretación de nuestro pasado, casi siempre 

construidos desde una perspectiva masculina. Este ejercicio investigativo busca ser 

una herramienta para cuestionar la construcción oficial de la historia, abriendo un 

espacio que reivindica voces marginadas y fomenta una memoria colectiva más plural 

y democrática. La historia oficial ha sido mayoritariamente construida desde una 

perspectiva masculina, lo cual ha llevado a la invisibilización o minimización de las 

experiencias femeninas, muchas veces retratadas solo como víctimas, olvidando el rol 

activo que también ejercieron. Tal y como plantea Lerner (1986): 

3 



 

 Desde la época de las listas de los reyes de la antigua Sumer en adelante, los 

historiadores, fueran sacerdotes, sirvientes del monarca, escribas y clérigos, o 

una clase profesional de intelectuales con formación universitaria, han 

seleccionado los acontecimientos que había que poner por escrito y los han 

interpretado a fin de darles un sentido y un significado. Hasta un pasado 

reciente, estos historiadores han sido varones y lo que han registrado es lo que 

los varones han hecho, experimentado y considerado que era importante. Lo 

han denominado Historia y la declaran universal. Lo que las mujeres han hecho 

y experimentado no ha sido escrito, ha quedado olvidado, y se ha hecho caso 

omiso a su interpretación. Los estudios históricos, hasta un pasado muy 

reciente, han visto a las mujeres al margen de la formación de la civilización y 

las han considerado innecesarias en aquellas ocupaciones definidas como de 

importancia histórica. Por consiguiente, el registro del pasado de la raza 

humana que se ha escrito e interpretado es sólo un registro parcial, pues omite 

el pasado de la mitad de la humanidad, y está distorsionado, porque narra la 

historia tan sólo desde el punto de vista de la mitad masculina de la 

humanidad. (Lerner, 1986, p. 20) 

Considero este trabajo también como una oportunidad para evidenciar que la historia 

de las mujeres va más allá de ser un registro de sufrimientos: es también de 

resistencias y logros. Insisto aquí en el carácter no neutral del conocimiento, que debe 

contribuir a la transformación social y por tanto, evitar continuar reproduciendo 

discursos que legitiman formas de opresión. 

Mi decisión de centrar mi trabajo final de grado en “¿Qué pasó con las mujeres en la 

última dictadura cívico – militar uruguaya?” responde a la necesidad de completar lo 

que considero un vacío en el conocimiento histórico y a la urgencia de rescatar 

testimonios valiosos. Una primera búsqueda bibliográfica sobre el tema me llevó a 

“Memoria para armar”, obra que considero de un innegable valor pero permanece 

4 



poco conocida. Este hallazgo reafirmó mi convicción de que es necesario generar una 

reflexión y un análisis crítico en torno a la temática. 

Sobre el recorrido  

Este trabajo se propone indagar en las formas de vinculación, cuidado y resistencia 

construidas por mujeres que atravesaron la experiencia de la prisión política durante la 

última dictadura cívico-militar en Uruguay (1973-1985). Desde un enfoque cualitativo y 

reflexivo, se buscó generar sentidos en torno a esas experiencias, a partir de los 

relatos que dichas mujeres han producido colectivamente. 

Como fuente primaria se eligió trabajar con la obra Memoria para armar (Sapriza et al., 

2001, 2002, 2003) compuesta por tres tomos publicados por el colectivo de ex presas 

políticas. Estas obras recopilan una serie de escrituras desarrolladas a partir del Taller 

de Género y Memoria ex-Presas Políticas, y fueron publicados entre el 2001 y el 2003, 

a partir de las distintas selecciones realizadas por una comisión compuesta por 

Graciela Sapriza, Rosario Peyrou, Lucy Garrido y Hugo Achugar.  

Esta recopilación de testimonios en primera persona constituye un archivo de enorme 

valor político y testimonial, que permite acceder a dimensiones poco exploradas de la 

experiencia carcelaria: los vínculos afectivos, las prácticas cotidianas de cuidado 

mutuo y las formas de sostener la vida frente al encierro y el disciplinamiento. La 

elección de esta obra responde también a la necesidad de contribuir a su 

visibilización, dado que, a pesar de su potencia, ha tenido escasa difusión en ámbitos 

académicos y educativos. Esta percepción se sostiene, en parte, en una constatación 

personal: el acceso a esta obra se dio recién en una etapa avanzada de mi formación 

universitaria, lo cual da cuenta de cierta invisibilización de este tipo de producciones 

dentro de los circuitos formales de transmisión del conocimiento. 

A partir de una primera lectura completa de dichos relatos, en los que aparece tanto  la 

experiencia de las mujeres que estuvieron presas durante ese período como también 

de otras mujeres, se tomó la decisión de utilizar como material de análisis el escrito 

por las ex - presas políticas, entendiendo que lo que surge de estos relatos es de una 

gran potencia. Por tanto, se procedió a agruparlos, divididos por tomos. Se realizó una 

segunda lectura de dichos relatos, procediendo a una primera identificación general de 

los temas y sentidos que emergen de forma reiterada en las narrativas. Fue en este 

proceso que se reconoció la presencia frecuente de ciertos ejes significativos, tales 

5 



como el cuidado, la grupalidad, la resistencia cotidiana y las formas de sostén mutuo. 

Estos núcleos temáticos surgieron a partir del propio material. 

Luego, se agruparon los fragmentos más representativos bajo cada uno de los ejes, 

para su posterior análisis e interpretación. El análisis se complementó en diálogo con 

el marco teórico del trabajo, que se nutre de aportes de los estudios de género, la 

teoría feminista y los enfoques contemporáneos sobre memoria, afectividad y 

narrativas.  

Cabe señalar que el objetivo del análisis es comprender cómo ciertos sentidos se 

construyen, se narran y se resignifican desde una perspectiva situada, colectiva y 

afectiva, sin intentar alcanzar una verdad totalizante sobre la experiencia del encierro.  

En este sentido, es importante subrayar que lo que aquí se aborda es la experiencia 

del encierro tal como es reconstruida, compartida y elaborada por un grupo específico 

de ex presas políticas en el marco del proyecto Memoria para armar.  

Lejos de buscar una representación total o universal, el interés radica en explorar 

cómo estas mujeres en particular han trabajado sobre su memoria, elaborando un 

relato colectivo que da cuenta de sus vivencias, silencios, afectos, resistencias y 

marcas. El enfoque adoptado reconoce el carácter situado, parcial y construido de 

toda narración subjetiva, sin desconocer la existencia de otras experiencias, 

igualmente válidas, que han quedado por fuera de este trabajo. 

Este recorte metodológico responde tanto a una elección ética como analítica. Analizar 

cómo un grupo de mujeres elaboró su testimonio de lo vivido implica reconocer la 

diversidad de trayectorias existentes y asumir que toda producción de memoria es 

necesariamente selectiva, relacional y contingente. 

Breve contextualización histórica  

El golpe de Estado del 27 de junio de 1973 marcó el inicio de la dictadura cívico-militar 

uruguaya, cuando el entonces presidente Juan María Bordaberry, en alianza con las 

Fuerzas Armadas, disolvió el Parlamento y estableció un régimen autoritario que anuló 

las garantías constitucionales. Sin embargo, la represión política y la militarización del 

aparato estatal comenzó mucho antes del golpe, intensificándose desde finales de la 

década de 1960, en el marco de una crisis económica y social profunda. Gobiernos 

anteriores habían recurrido al estado de guerra interno (1972) y a medidas prontas de 

seguridad como herramientas de control, delegando en las Fuerzas Armadas 

6 



funciones de orden interno y represión política. En ese contexto, numerosos militantes 

de organizaciones políticas y armadas fueron detenidos y sometidos a procesos 

militares mucho antes de 1973; entre ellos, un número significativo de mujeres, que 

sufrieron prisión y torturas en este período. De este modo, el golpe de Estado 

representó la consolidación de un entramado represivo previamente en expansión. La 

ruptura institucional fue el resultado de un proceso de militarización creciente del 

aparato estatal, acompañado de una estrategia política que buscó dotar al 

autoritarismo de una “legalidad” propia, a través del Consejo de Estado y decretos con 

fuerza de ley.  

Este régimen fue militar en su ejecución represiva, pero también cívico en su base de 

apoyo: sectores empresariales, medios de comunicación, intelectuales conservadores 

y parte del aparato estatal colaboraron activamente en la consolidación del nuevo 

orden. Según Busquets y Delbono (2016), el proceso puede comprenderse a partir de 

tres grandes fases: 

1.​ Etapa comisarial (1973–1976): caracterizada por la emergencia, el control 

represivo y la suspensión de derechos sin una arquitectura institucional 

consolidada.​

 

2.​ Etapa fundacional (1976–1980): las Fuerzas Armadas asumen un rol central en 

la conducción del Estado, buscando institucionalizar su poder a través de una 

“doctrina de seguridad nacional”.​

 

3.​ Etapa de transición (1981–1985): marcada por tensiones internas, desgaste 

institucional y apertura negociada hacia un régimen democrático.​

 

La dictadura uruguaya fue rigurosa en su aplicación del terrorismo de Estado. Se 

estima que miles de personas fueron detenidas, torturadas o exiliadas. Uruguay llegó 

a tener uno de los índices más altos de presos políticos per cápita en América Latina. 

La represión fue sistemática y planificada: operaron servicios de inteligencia paralelos, 

se militarizó la educación y la justicia, y se reprimió toda forma de organización política 

y sindical. La censura fue generalizada y los medios quedaron subordinados a la 

narrativa oficial.  

Por otra parte, la resistencia social también fue significativa. Desde los primeros días 

del golpe, la Convención Nacional de Trabajadores (CNT) impulsó una huelga general. 

7 



Posteriormente, distintas organizaciones sociales, de familiares de detenidos y de 

derechos humanos se articularon para sostener la memoria y denunciar las 

violaciones de derechos. La derrota del proyecto constitucional del régimen en el 

plebiscito de 1980 fue un punto de inflexión, y en los años siguientes se profundizó la 

crisis interna del régimen. 

La transición uruguaya se produjo por un proceso de negociación controlado en el que 

las Fuerzas Armadas conservaron cuotas de poder aún después de 1985. Schelotto 

(2015) destaca que esta “salida pactada” implicó límites severos en los procesos de 

justicia y memoria, al punto de instituirse la Ley de Caducidad de la Pretensión 

Punitiva del Estado (1986), que dificultó durante décadas el juzgamiento de 

violaciones a los derechos humanos. 

Mujeres en dictadura: represión, violencia y resistencia 

Durante la dictadura cívico-militar uruguaya (1973–1985), las mujeres fueron objeto de 

una represión que respondió a su militancia política, pero también a su condición de 

género. El encarcelamiento y la tortura que sufrieron muchas de ellas debe 

entenderse desde la dimensión represiva general del régimen, pero también debe ser 

analizado considerando las formas específicas en que el aparato represivo construyó 

a las mujeres como cuerpos a disciplinar por partida doble: por subversivas y por 

transgredir los mandatos tradicionales de feminidad. 

Sánchez Moreira (2019) sostiene que el régimen aplicó sobre las mujeres presas 

políticas una violencia que operó tanto en el plano físico como simbólico, utilizando 

estrategias orientadas a su desmoralización, desidentificación y desubjetivación. En su 

estudio, la autora muestra cómo los dispositivos represivos apelaron a insultos 

sexualizados, amenazas de violación, desnudez forzada, abusos y aislamiento, 

buscando anularlas como sujetas políticas y degradarlas en su condición de mujeres. 

Esta violencia se inscribe dentro de una lógica de poder patriarcal que utilizó el cuerpo 

como lugar de castigo, pero también de silenciamiento. 

En paralelo a la represión, muchas mujeres desarrollaron estrategias de resistencia 

cotidianas que excedieron los márgenes visibles de la acción política tradicional. 

Desde la solidaridad entre presas hasta el sostenimiento de vínculos con el afuera, las 

mujeres resistieron desde los cuidados, la palabra, el afecto y la vida compartida. 

Algunas de estas formas de resistencia continuaron fuera de la prisión, cuando 

comenzaron a organizarse en el espacio público. 

8 



La investigación de Torterolo (2011) reconstruye cómo, a partir de 1982, emergieron 

expresiones colectivas protagonizadas por mujeres que, sin haber militado 

necesariamente en organizaciones políticas antes del golpe, se convirtieron en 

agentes activos de denuncia, asistencia social y organización barrial. En un contexto 

de empobrecimiento y control estatal, desarrollaron prácticas de sostenimiento 

cotidiano (comedores populares, huertas, redes de trueque, ollas comunes) que 

implicaron una forma concreta de resistencia y afirmación comunitaria. 

Estas experiencias, aunque muchas veces invisibilizadas en las narrativas oficiales de 

la resistencia, aportaron una dimensión fundamental al proceso de recomposición del 

tejido social. Lo que en un primer momento pudo leerse como respuesta asistencial o 

reproductiva, se reveló en muchos casos como una forma de politización desde lo 

común, que tensionó los límites entre lo privado y lo público, y permitió a las mujeres 

reclamar un lugar legítimo en el espacio político. 

Este trasfondo histórico permite comprender las condiciones en las que se produjeron 

las prácticas de resistencia y sostén subjetivo entre las presas políticas uruguayas, así 

como la importancia de las estrategias colectivas de memoria desarrolladas en 

democracia. 

Grupalidad como estrategia de sostén colectivo 

“...había que enfrentarlo. Y esto se hacía individual y colectivamente… El apoyo colectivo, la 
solidaridad entre las compañeras, fueron también factores fundamentales.” (Sapriza et. al, 

2003, p. 242)  
 

“...volvíamos a empezar dándonos la mano y diciéndonos: ‘Vamos arriba, chiquilinas. Estos 
fachos no nos van a ganar’.”  (Sapriza et. al, 2003, p. 246)  

 

En diversos contextos, y más aún en el de cualquier encierro, un conjunto de 

personas inevitablemente comparten tiempo y espacio. Sin embargo, la coincidencia 

en las mismas coordenadas es insuficiente para definir la existencia de un grupo. Para 

ello, es necesario que existan otros elementos. Enrique Pichón-Rivière, uno de los 

pioneros en el estudio de lo grupal en el Río de la Plata, plantea: 

Todo conjunto de personas ligadas entre sí por constantes de tiempo y espacio 

y articuladas por ser mutua representación interna ... configura una situación 

grupal. Dicha situación está sustentada por una red de motivaciones y en ella 

9 



interaccionan entre sí por medio de un complejo mecanismo de asunción y 

adjudicación de roles. Es en este proceso donde deberá surgir el 

reconocimiento de sí y del otro en el diálogo e intercambio permanente. 

(Pichón-Rivière, 1981, p. 128) 

Esa mutua representación interna implica que los miembros se tienen en mente unos 

a otros, influyendo en su percepción del mundo y de sí mismos. El sentimiento de 

pertenencia (Pichón-Rivière, 1981), es decir, el identificarse con los acontecimientos y 

vicisitudes del grupo e internalizar a los demás miembros, es otro pilar fundamental, 

siendo algo que se adquiere y se construye, más que darse por lazos preexistentes y 

cercanía física.  

A lo largo de los tres tomos de Memoria para armar, queda claro que la grupalidad 

entre las mujeres presas políticas de la última dictadura militar surgió como una 

necesidad vital. Durante su encierro, estas mujeres desarrollaron estrategias de 

sostén que se articularon fundamentalmente en la dimensión grupal. Lejos de 

representar una mera convivencia forzada, la grupalidad operó como matriz afectiva, 

política y generadora de subjetividad en la resistencia. Es quizás en este sentido, que 

Marcelo Percia (2019) considera que más que hablar de grupos, lo importante es 

“rescatar la potencia del estar”, reconociendo y alojando los “distintos modos de estar” 

juntos. (Percia, 2019, p. 70) 

En un primer momento, quizás el que puede resultar más evidente, el grupo aparece 

como sostén emocional frente al terror.  

Estuve con otras compañeras (no sé bien cuántas) en un galpón, acostadas 

sobre colchones, vendadas y sin poder hablar. Pero allí nos ingeniábamos 

para darnos fuerza mutuamente: una palabra, tocarnos una mano, una tosecita 

eran de una fuerza y una calidez impresionantes. (Sapriza et. al, 2002, p. 35)  

En este fragmento podemos ver cómo incluso bajo condiciones de aislamiento que 

anulaban los sentidos, las mujeres encontraron formas de conexión significativas. Un 

gesto mínimo adquiere aquí una relevancia contundente. Pichón-Rivière (1981) 

sostuvo que el grupo permite la elaboración de la ansiedad y el sufrimiento, operando 

como sostén ante lo traumático. Esta "comunicación mínima" es una forma de 

10 



mantener una red vincular que impide el colapso psíquico individual. El contacto entre 

compañeras conforta a la vez que devuelve humanidad. 

“Nunca me sentí sola, a pesar del desgarre de todos los días, minutos, segundos de 

pensar en mis hijos, mis seres queridos.” (Sapriza et. al, 2003, p. 121). Esta afirmación 

subraya que la vivencia del acompañamiento grupal era  episódica, y también 

estructurante. Las compañeras operaban como presencia constante, volviendo al 

grupo un espacio donde se puede alojar el sufrimiento y resignificar la experiencia. La 

soledad es aquí contrarrestada por la compañía física, y también por un vínculo 

sostenido, en el que la presencia del otro  adquiere un valor simbólico y subjetivante. 

En este entramado vincular, la grupalidad se presenta como una forma activa de 

cuidado mutuo, donde el dolor individual puede encontrar sentido y sostén en la 

presencia del otro. 

Esta experiencia de cuidado puede pensarse a la luz de lo que Paul Ricoeur (1996) 

conceptualiza como solicitud, una forma de relación ética entre sujetos atravesados 

por la vulnerabilidad. El filósofo lo plantea así: 

En la simpatía verdadera, el sí, cuyo poder de obrar es, en principio, más fuerte 

que el de su otro, se encuentra afectado de nuevo por todo lo que el otro 

sufriente le ofrece a cambio. Pues del otro que sufre procede un dar que no 

bebe precisamente en su poder de obrar y existir,  en su debilidad misma. 

Quizá ahí reside la prueba suprema de la solicitud: que la desigualdad de poder 

venga a ser compensada por una auténtica reciprocidad en el intercambio, la 

cual, en la hora de la agonía, se refugia en el murmullo compartido de las voces 

o en el suave apretón de manos. (Ricoeur, 1996, pp. 198 - 199) 

En un contexto de violencia estructural, control total y anulación del yo, las mujeres 

construyeron formas de sostén mutuo que lejos de negar la fragilidad, la tomaban 

como punto de partida. Lo que Ricoeur describe como una reciprocidad en la debilidad 

se hace presente en los gestos mínimos: un murmullo compartido, un suave apretón 

de manos. A pesar de la asimetría del poder carcelario, emerge una simetría afectiva: 

un dar que se basa en la posibilidad de ser con y para el otro, incluso en el 

sufrimiento. 

11 



La grupalidad, entonces, contuvo el dolor y además permitió resignificarlo; transformó 

la vivencia del encierro en una experiencia compartida donde se mantuvo viva la 

posibilidad de reconocerse en el otro.  

Es relevante señalar cómo en los relatos aparece una transformación en la manera de 

nombrar a las otras: de “otras mujeres” a “compañeras”. Esta palabra significa más 

que una convivencia forzada; nombra un lazo político y afectivo que se constituye en 

el cotidiano del encierro. “Compañera” remite a una relación construida, a una 

experiencia compartida de resistencia, donde el vínculo con las otras deja de ser 

contingente para convertirse en sostén: “Estás con tus compañeras, apoyándote 

cuando te llueven los problemas del exterior…” (Sapriza et. al, 2002, p. 203).  En este 

sentido, la categoría “compañera” lejos de ser neutral o meramente descriptiva, 

condensa una ética del cuidado mutuo y una forma de estar con otros que se vuelve 

central en la manera en que se narra y se recuerda la prisión.   

“Ese espacio mínimo que nos contiene, el único refugio seguro: las compañeras. El 

límite era muy simple, muy nítido. De un lado nosotras, del otro ellos.” (Sapriza et. al, 

2003, p. 279). En segunda instancia, el grupo aparece como un refugio ético y 

corporal. “No se nace grupo, se llega a serlo” (Vercauteren et al., 2010, p. 48), 

plantean los autores de “Micropolíticas de los grupos”. Aquí, las compañeras 

construyen un territorio común contra el afuera hostil, transformando el encierro en 

comunidad. El límite que marcan ("de un lado nosotras, del otro ellos") es también un 

límite de sentido y afecto.  

“Allí, en el que sería mi lugar por unos años, todas éramos vitales para todas.” (Sapriza 

et. al, 2002, p. 168). La interdependencia se plantea como una verdad aprendida. El 

grupo es una red de sostén mutuo, más que una mera suma de individualidades. Lo 

vital se debe tanto a lo biológico (la supervivencia del cuerpo) como a lo emocional, el 

reconocimiento mutuo, el cuidado que se ejerce y se recibe. 

Esta idea puede pensarse a partir de una noción central en la filosofía de Spinoza, en 

Deleuze (2008), quien decía que todo ser humano tiende naturalmente a seguir 

existiendo, a mantenerse vivo y activo. Pero ese esfuerzo por vivir (lo que él llama 

conatus) no es algo que podamos hacer solos. Nuestra capacidad de vivir, de resistir, 

de estar bien, depende mucho de los vínculos que tenemos, de cómo nos afectan los 

demás. 

12 



Gilles Deleuze (2008), al leer a Spinoza, explica que algunas relaciones nos debilitan, 

pero otras nos fortalecen y nos hacen más potentes. En ese sentido, los vínculos entre 

las mujeres presas pueden pensarse como encuentros que fortalecen la vida, aun en 

condiciones extremas. Esas relaciones hacían posible seguir adelante. Así, cuando 

una de ellas dice que “todas éramos vitales para todas”, está diciendo también que 

nadie podía resistir sola, que la vida se sostenía en común. Y que esa red de afectos 

fue una forma concreta de cuidarse, de protegerse, de conservarse.  

“Para cada existencia (individual o colectiva), hay sólo problemas de su cuerpo en 

relación con los otros, cosas o personas, de cómo estas relaciones concretas se 

componen de tal modo que angostan o ensanchan la existencia” (Deleuze, 2008, p. 5). 

Desde esta perspectiva, la grupalidad carcelaria puede pensarse como un 

ensanchamiento de la existencia en medio de un régimen que pretendía restringirla al 

máximo. Lejos de ser un obstáculo a la autonomía, la presencia de las otras mujeres 

operaba como una forma de potenciación mutua. Cada gesto de cuidado, cada 

complicidad compartida, eran modos de sostener ese esfuerzo vital. La afirmación 

“todas éramos vitales para todas” resuena entonces como una forma de decir: 

sobrevivimos porque nos afectamos unas a otras de manera que nos permitió seguir 

siendo. En esa trama, el cuidado es acto moral y además una condición ontológica: 

existimos en relación. 

“Desplazó la preocupación por sí misma, sus miedos dejaron de ser el centro, debía 

pensar en la compañera, buscar argumentos, transmitir fuerzas.”  (Sapriza et. al, 2003, 

p. 281). Este gesto de desplazamiento del yo hacia la otra condensa la dimensión 

ético-afectiva del cuidado. Se trata de transformar el sufrimiento en acto de sostén, en 

lugar de negarlo. En términos de Pichón-Rivière (1981), el vínculo opera aquí como 

continente psíquico colectivo. La subjetividad se rearticula en función del otro. “Ya 

hemos definido el concepto de vínculo como una estructura compleja de interacción, 

no en forma lineal  en espiral...donde a cada vuelta hay una realimentación del yo y un 

esclarecimiento del mundo.” (Pichón-Rivière, 1981, p. 22)  

Ahora bien, la grupalidad funcionó como una estrategia de sostén fundamental frente 

al encierro, pero estuvo atravesada por tensiones y contradicciones.  

Siempre mantuvimos buenas relaciones entre todas, hubo respeto mutuo, y no 

profundizamos, en lo político, sobre algunos temas con los que, quizás, no nos 

íbamos a poner de acuerdo.  Lo más importante era estar unidas, porque 

13 



teníamos claro que todas estábamos presas por haber luchado por una 

sociedad más justa, un país mejor, y que teníamos un enemigo común... Todo 

esto que he dicho, no significa que entre nosotras no hubiera problemas, pues 

desde un principio hubo un pequeño grupo de detenidas cuya conducta con 

respecto a los militares y con respecto a nosotras no era la que correspondía a 

personas que habían pertenecido a movimientos políticos de izquierda, por lo 

tanto ellas quedaron totalmente aisladas del resto.  (Sapriza et. al, 2003, p. 49) 

Como en todo lazo humano, también allí se jugaron conflictos, diferencias y 

desencuentros. Recuperar estas voces no implica desestimar el valor de lo colectivo,  

sino precisamente mostrarlo en su complejidad. 

La convivencia forzada entre mujeres con trayectorias políticas, edades y caracteres 

diversos generó tensiones que marcaron la cotidianeidad de la prisión. En palabras de 

una de las protagonistas: “La convivencia, sobre todo al principio, no fue nada fácil; 

hubo desencuentros de todo tipo y calibre; por ejemplo, ventana abierta o cerrada, 

fumar o no dentro de las celdas, tirar o no la cisterna en la noche…” (Sapriza et. al, 

2003, p. 48)  También se problematizan las jerarquías implícitas y los juicios morales 

que circularon entre las presas, especialmente en relación con la organización de la 

vida en común: “Hubo problemas de choques entre compañeras que teníamos 

carácter algo fuerte y no estábamos de acuerdo en que las que tenían más 

experiencia en cárceles quisieran imponer sus criterios, subestimando a las demás”.  

(Sapriza et. al, 2003, p. 49) 

Asimismo, se menciona la figura de las colaboradoras: mujeres que, quebradas por las 

condiciones represivas, fueron utilizadas por las autoridades para recolectar 

información o desestabilizar al resto del grupo: 

Allí estaban concentradas las colaboradoras, que fueron pocas si 

consideramos la cantidad de presas: eran mujeres quebradas por ellos y las 

usaban para desestabilizar y para que pasaran información de otras detenidas. 

Eran excelentes en el trabajo; se deslomaban para hacer méritos ante las 

autoridades, méritos que no les significaban una hora menos de pena (Sapriza 

et. al, 2003, p. 244)  

14 



Estos testimonios permiten comprender la grupalidad en su espesor: como una 

práctica situada, cargada de tensiones, diferencias y procesos de negociación 

constante. La solidaridad que muchas veces permitió sostener la vida también estuvo 

atravesada por el conflicto, el disenso y la ambivalencia afectiva. 

Nombrar estas dimensiones vuelve más real la memoria colectiva, más humana y más 

fiel a las condiciones en que se forjaron los lazos entre las mujeres presas políticas. Al 

reconocer la complejidad de lo vivido, se potencia la fuerza de los vínculos gestados, 

que emergen como producto de un esfuerzo compartido, sostenido incluso en medio 

de la diferencia. 

En condiciones extremas de represión, control y deshumanización, las prácticas 

grupales actuaron como dispositivos de cuidado mutuo y de afirmación de la vida. La 

grupalidad fue mucho más que ofrecer apoyo en términos instrumentales; se trató de 

una configuración vincular profundamente ética, donde el deseo de estar con otras, de 

sostenerse mutuamente, de sobrevivir sin quebrarse, se transformó en acto político. 

A veces esas prácticas eran “mínimas”. Lo “mínimo” aparece en gestos cotidianos 

que, sin ser grandilocuentes, generaban sostén y presencia: “Tosemos como forma de 

no sentir soledad.”  (Sapriza et. al, 2002, p. 121). Otras veces, habían acciones 

cargadas de fuerte simbolismo, en las que se ponía en juego la memoria, la identidad 

y la dignidad política. Un ejemplo es el homenaje colectivo tras la muerte de un 

compañero: “ Éramos más de quinientas mujeres en el Penal que por todo un día, por 

24 horas completas guardamos el más absoluto y total silencio, en homenaje de amor 

y respeto al compañero muerto.”  (Sapriza et. al, 2001, p. 251)  

Un grupo puede reproducir el orden existente o convertirse en un espacio de 

reinvención. Desde mi perspectiva, esta experiencia fue más bien lo segundo. La 

grupalidad, tal como la vivieron y relataron las mujeres presas políticas, funcionó como 

un espacio fundamental en el que se sostuvo la subjetividad, donde el yo libró una 

batalla contra la fragmentación que podía producir el aislamiento, encontrando en el 

otro un espejo afectivo. La cárcel, diseñada para quebrar, fue también el lugar donde 

se tejieron vínculos que permitieron resistir, contener, acompañar y, sobre todo, evitar 

sucumbir a la deshumanización. En ese sentido, las mujeres se sostuvieron entre sí y, 

al mismo tiempo, construyeron sentido colectivo en medio del desgarramiento 

individual. “Y con la gran ayuda que fueron, que fuimos, las compañeras que 

estábamos allí muy juntas, pude salir íntegra por dentro “ (Sapriza et. al, 2002, p. 35)  

15 



Sin embargo, para que esta grupalidad fuera posible, se necesitó de una trama 

cotidiana de gestos mínimos pero constantes: un mate compartido, una cama 

preparada, una canción, una palabra a tiempo. En estas prácticas concretas se 

materializó la ética del cuidado que sostuvo la grupalidad.  

Cuidado, solidaridad y cotidianeidad colectiva 

Recuerdo cómo nos organizamos para sobrevivir dignamente. Todo lo positivo del ser 

humano puede multiplicarse en situaciones límites. Así fue. Compartir sentimientos, 

sueños, ideas, horas de canto y guitarra, teatro y lectura, manualidades para los 

familiares, levantar al que la angustia visitaba. Apoyar, siempre apoyar y seguir 

viviendo. (Sapriza et. al, 2003, p. 122)  

 

En el encierro forzado por el aparato represivo de la dictadura, las mujeres presas 

políticas hallaron en los vínculos cotidianos formas de resistencia junto con modos de 

recrear humanidad, afecto y sentido. Las prácticas de cuidado y solidaridad que 

emergen en sus testimonios son verdaderas estrategias micropolíticas que permiten 

habitar lo insoportable. Estos actos cotidianos tuvieron potencia transformadora como 

espacios de invención colectiva.  

Lo brutal, bestial, inhumano de esa vida en el centro de tortura tuvo su 

contracara: la solidaridad… Un día mi mano se fue del hombro de quien iba 

adelante a mi hombro, donde otra mano se apoyaba, a la que apreté con toda 

mi fuerza, con todo mi cariño. Recibí la respuesta. Era como renacer…Nos 

vieron y nos golpearon, pero no dolió ante la maravilla de la comunicación con 

una compañera que nunca supe quién fue… (Sapriza et. al, 2003, p. 121)  

Autores como Silvia Federici (2020) y Michel de Certeau (2000) ofrecen marcos clave 

para leer estos procesos. Para Federici, el cuidado cotidiano es una forma de sostener 

la vida en medio de la devastación, mientras que De Certeau propone pensar las 

prácticas ordinarias como actos de creatividad anónima que resisten el orden 

dominante. 

Cada vez más personas se dan cuenta de que enfrentarse solas a la crisis 

supone una derrota garantizada, porque en un sistema social empeñado en 

16 



devaluar nuestras vidas, la única posibilidad para la supervivencia económica y 

psicológica reside en nuestra capacidad de transformar las prácticas cotidianas 

en un campo de batalla colectivo. (Federici, 2020,p. 265) 

Este enfoque permite pensar los gestos de cuidado entre presas políticas como 

tácticas de resistencia micropolítica, insertas en una guerra de desgaste contra el 

dispositivo de desubjetivación carcelario.  

“Repartíamos rigurosamente entre todas.” (Sapriza et. al, 2001, p. 152) La justicia en la 

distribución de recursos escasos evidencia una ética del cuidado profundamente 

arraigada. Esta práctica, más que una cuestión logística, es una declaración de 

igualdad y reciprocidad. Como señala Federici (2020), las tareas reproductivas son el 

corazón de una política de los comunes, donde el cuidado es una forma de lucha 

contra la lógica individualista del capital. 

“Qué lindas las compañeras… cuando llegué a Cabildo ya tenía una cucheta 

esperándome, un poncho hecho con una 'morita' y una tarea para hacer.” (Sapriza et. 

al, 2002, p. 119) Aquí se configura una escena de bienvenida donde los objetos 

cotidianos (la cucheta, el poncho, la tarea) condensan afecto, reconocimiento y 

pertenencia. La ternura se materializa en gestos concretos que transforman la celda en 

un espacio habitable. 

“Aprender a mirar estas maneras de hacer, fugitivas y modestas, que a menudo son el 

único lugar de inventividad posible del sujeto: invenciones precarias sin nada que las 

consolide, sin lengua que las articule, sin reconocimiento que las eleve” (De Certeau, 

1999, p. 158). Como afirma De Certeau (1999), en los usos inventivos de los objetos y 

rutinas, los sujetos resisten y significan el mundo a su modo. 

“Cuando regresamos al barracón, las compañeras nos esperaban con una refrescante 

ensalada de frutas; y se habían dividido en grupos para hacernos masajes 

reparadores.” (Sapriza et. al, 2003, p. 89). Este cuidado organizado, afectivo y 

colectivo es un ejemplo claro de cómo el cuerpo del otro es reconocido como 

vulnerable y digno de placer y descanso. Visto en clave del planteo de Federici (2020) 

en Reencantar el mundo, puede verse el cuidar también como un acto de reparación 

del cuerpo y del mundo, especialmente en contextos donde el dolor y el castigo 

corporal son sistemáticos.  

17 



“Unas compañeras que estaban detenidas y ya procesadas me prestaron todo, hasta 

jabón de tocador y champú.” (Sapriza et. al, 2003, p. 131) El acto de compartir 

elementos de higiene, en un contexto donde todo falta, es una forma potente de 

reconocimiento de la dignidad del otro. Se trata de prestar objetos, y también de 

reinstaurar el derecho a una corporalidad cuidada. Esto es lo que De Certeau (2000) 

llamaría una “táctica del débil”: un acto mínimo pero profundamente subversivo en 

tanto reinstaura humanidad.  

Al contrario, debido a su no lugar, la táctica depende del tiempo, atenta a 

"coger al vuelo" las posibilidades de provecho. Lo que gana no lo conserva. 

Necesita constantemente jugar con los acontecimientos para hacer de ellos 

"ocasiones". Sin cesar, el débil debe sacar provecho de fuerzas que le resultan 

ajenas. (De Certeau, 2000, p. 50) 

“Compañeras tan queridas, allí había algo que a veces no encontrás afuera, esa 

comprensión, ese saber que están en el momento que las necesitás.” (Sapriza et. al, 

2002, p. 135). Este testimonio destaca cómo los vínculos dentro de la cárcel 

construyeron una red de cuidado más sólida que muchas experiencias de la vida en 

libertad. La cárcel, lejos de ser solo represión, fue también un laboratorio de 

comunidad afectiva. Federici (2020) afirma que la experiencia del cuidado colectivo 

reencanta el mundo, devuelve potencia en el mismo gesto que sostiene la vida. 

Si es cierto que por todos lados se extiende y se precisa la cuadrícula de la 

"vigilancia", resulta tanto más urgente señalar... qué procedimientos populares 

(también "minúsculos" y cotidianos) juegan con los mecanismos de la disciplina 

y sólo se conforman para cambiarlos; en fin, qué "maneras de hacer" forman la 

contrapartida...de los procedimientos mudos que organizan el orden 

sociopolítico. (De Certeau, 2000, p. 44) 

La cárcel es, por excelencia, la materialización de la cuadrícula de la vigilancia: 

cuerpos controlados, rutinas impuestas, disciplinas estrictas, subjetividades vigiladas. 

Y sin embargo, dentro de ese espacio hipervigilado, las mujeres desarrollaron tácticas 

micropolíticas cotidianas que resignificaron su existencia. 

18 



Compartir el shampoo, preparar una cama o una ensalada de frutas: todos estos 

gestos, minúsculos pero sostenidos, constituyen formas de ‘hacer con lo que hay’, que 

desplazan el sentido del encierro y habilitan otras formas de vivirlo. Esas ‘maneras de 

hacer’ erosionan el orden carcelario, lo interrumpen simbólicamente. La vida no se 

rinde fácilmente, inventa continuamente estrategias para afirmarse, cuidarse y resistir. 

En el universo del encierro, lo cotidiano fue resignificado como espacio de resistencia 

y cuidado. Las acciones mínimas se convirtieron en gestos profundamente políticos 

que sostuvieron la vida cuando todo buscaba quebrarla. La solidaridad y el afecto que 

atravesaban estas prácticas fueron el tejido invisible que mantuvo unida la experiencia 

colectiva. 

Desde las categorías aportadas por Silvia Federici (2020) y Michel de Certeau (2000, 

1999), es posible leer estas prácticas como actos de invención vital y comunitaria. Las 

mujeres fueron más allá de sobrevivir juntas: recrearon la posibilidad de vivir. 

Esas prácticas compartidas dieron lugar a nuevas formas de subjetividad. La vida en 

común y los afectos compartidos se transformaron en aprendizajes, símbolos y formas 

de ser en el mundo. 

Construcción de subjetividad en lo colectivo 

Fuimos organizándonos para que la vida de encierro se hiciera más llevadera y 

además para que la misma tuviera un sentido, para aprovechar al máximo la 

oportunidad que teníamos de enriquecernos como militantes intercambiando ideas y 

experiencias; esto lo logramos conversando, leyendo y comentando las noticias… 

(Sapriza et. al, 2003, p.49)  

 
Si la grupalidad fue sostén subjetivo, y el cuidado cotidiano una forma de resistencia 

micropolítica, resulta lógico que también fuese generadora de subjetividad. En el 

espacio carcelario, donde todo está diseñado para homogeneizar y neutralizar, estas 

mujeres resistieron el aniquilamiento simbólico y construyeron modos de ser, de 

pensar, de sentir y de hacer, que nacieron del estar juntas. 

Desde una perspectiva psicológica, el grupo es más que contención: es matriz 

productora de subjetividad. A los efectos del presente análisis, se entiende la 

subjetividad como una producción situada, relacional y abierta a la transformación. 

Gabriela Etcheverry (2022) señala que  

19 



Ubicando subjetividad como noción se la puede vincular a la palabra 

producción para hacer referencia a los modos como se funda el pensamiento 

así como a sus contenidos, acciones y afectos; tiene relación con las formas de 

constitución de objetos y de sujetos, por ende con las modalidades de 

existencia y los procesos que se derivan de ello (Etcheverry, 2022, p. 169).  

Ana María Fernández (2007) plantea de forma fundamental y recurrente en su obra 

que los grupos son territorios donde se tramita la diferencia, el deseo y el conflicto, y 

donde se configuran modos de habitar el mundo. Tal y como plantea Foucault (1998, 

2003a, 2003b, 2003c) en varias de sus obras, toda subjetividad es históricamente 

producida pero también abierta a la invención. 

“Aprendió a escribir en la cárcel, con las compañeras.” (Sapriza et. al, 2002, p. 101) 

Este gesto de aprendizaje compartido simboliza la potencia formadora de la 

grupalidad. En la cárcel no se detuvo la subjetivación: se reconfiguró. Lo que podría 

haber sido solo un espacio de degradación devino también en escenario de 

apropiación simbólica. La escritura, aquí, trasciende la alfabetización para convertirse 

en poder decir, narrar, inscribirse en el mundo. Como afirma Freire, “la palabra 

verdadera… transforma el mundo”. (Freire, 2005, p. 106) 

Ratona. Durante los últimos años; cajón puesto a modo de mesa baja en el 

espacio inter cucheta dentro de cada celda colectiva en torno al cual nos 

sentábamos … para tratar de conformar nuestro propio ‘esquema conceptual 

referencial y operativo’ de respuesta a los permanentes planteos que explícita 

o implícitamente nos hacía la dictadura. Por extensión, ‘ratona’ nominaba a las 

propias reuniones.” (Sapriza et. al, 2002, p. 131). 

La "ratona" es una práctica de pensamiento colectivo. Lejos de ser una reunión 

informal, es un ejercicio de construcción simbólica que articula teoría, política y afecto. 

Según Ana María Fernández (2007), el grupo puede ser un dispositivo para la 

producción de sentido en condiciones adversas. Aquí, las presas responden desde la 

invención conceptual, colectiva, insurgente. 

“El teatro, las murgas, los coros, las dramatizaciones, diferentes formas de expresión 

que conformaban parte de la lucha por preservar nuestra identidad.” (Sapriza et. al, 

20 



2003, p. 236) La subjetividad se construye también a través del arte. El cuerpo 

castigado canta, representa, ríe. Judith Butler (2006) sostiene que el sujeto no es un 

dato,   sino una práctica reiterada: aquí, esas prácticas son formas de “habitar el 

encierro” y afirmar una identidad que el aparato represivo intenta borrar. El arte se 

convierte en una tecnología de subjetivación colectiva. 

“Éramos 42 presas de todos los grupos políticos...cada una daba lo mejor de sí a las 

otras: sus conocimientos, sus vivencias, su sensibilidad.” (Sapriza et. al, 2003, p. 241) 

La vida común se convierte en un espacio de formación horizontal sin expertos: hay 

saberes compartidos, transmitidos, ensayados en colectivo. Esta experiencia 

reconfigura las formas tradicionales del aprendizaje y de la subjetividad. La cárcel se 

transforma en un territorio de lo que Catherine Walsh denomina pedagogías 

insurgentes, es decir, aquellas “producidas en los contextos de lucha, marginalización 

y resistencia… que agrietan la modernidad/colonialidad y hacen posible maneras muy 

otras de ser, estar, pensar, saber, sentir, existir y vivir-con” (Walsh, 2013, p. 19). La vida 

común se convierte así en un espacio de formación horizontal, donde, como también 

plantea C. Walsh  “las luchas sociales también son escenarios pedagógicos donde los 

participantes ejercen sus pedagogías de aprendizaje, desaprendizaje, reaprendizaje, 

reflexión y acción” (Walsh, 2013, p. 29). 

“Vivíamos intensamente el día en ese cuartel...aprendíamos alguna destreza manual y 

nos convertíamos en artistas de ‘obras maestras’ colectivas.” (Sapriza et. al, 2002, p. 

36) Aprender, crear, vivir con intensidad: estas acciones enuncian una subjetividad 

activa, lejos de la resignación. La potencia creativa es más que la supervivencia física: 

es también una afirmación simbólica de existencia. Tal y como plantea Silvia Rivera 

Cusicanqui (2010), estas experiencias son formas de vida que resisten desde adentro, 

prácticas micropolíticas que rehacen el sentido común. 

“Crecimos juntas en la tarea.” (Sapriza et. al, 2001, p. 285). Esta afirmación condensa 

lo anteriormente dicho. La subjetividad no es individual, ni previa al grupo: se construye 

en el hacer con otros, en la tarea compartida, en la experiencia situada. En el encierro, 

lejos de la lógica individualista, se produjo una subjetividad relacional, comunitaria y 

política. 

La cárcel fue también un aula. Pero distinta del aula disciplinaria: una escuela 

colectiva, sin manuales ni jerarquías, donde la experiencia común se volvió matriz 

para la producción de subjetividad. Las mujeres presas políticas resistieron: se 

transformaron, aprendieron, inventaron. La subjetividad que allí se forjó fue 

21 



necesariamente colectiva, vinculada al cuidado, al pensamiento crítico, a la creación 

simbólica y al deseo de vida digna. 

Desde la escritura hasta el teatro, desde la murga hasta los debates políticos, cada 

gesto fue una forma de inscribirse como sujeto activo frente a una maquinaria que 

pretendía reducirlas al silencio. Esa subjetividad insurgente fue el germen de la 

memoria colectiva que construirían juntas en los años siguientes. 

Esa experiencia compartida trascendió su impacto individual para convertirse en un 

relato colectivo, una voz plural que se niega a ser olvidada. Una memoria que no 

repite, transforma.  

Memoria colectiva como continuidad de lo grupal 

Y así transcurrieron otros años, de los cuales guardo un recuerdo muy profundo y muy 

querido de todas las compañeras con las cuales compartí esas vivencias y supimos, 

entre todas, apuntalarnos, apoyarnos mutuamente. Creo que es algo...que se hace 

casi intransferible hacia los que no vivieron esas situaciones... ¿Cómo expresar lo que 

se siente al encontrarnos después de un montón grande de años con compañeros y 

compañeras que no habíamos visto desde la cárcel? Ese aluvión aturdidor de 

recuerdos lindos, y otros no, de esa ternura que aprieta el alma, todo eso que está 

marcado a fuego lento y para siempre en cada uno de nosotros. (Sapriza et. al, 2002, 

p. 202) 

Doce años después del retorno a la democracia en Uruguay, muchas de las mujeres 

que habían sido presas políticas durante la dictadura eligieron volver a reunirse. De 

esas reuniones surgió “la necesidad de reconstruir lo vivido y de hacerlo juntas.” 

(Sapriza et. al, 2001, p. 285). Comienza allí un proceso colectivo de escritura y 

elaboración de memorias que dio lugar a lo que hoy recibe el nombre de “Memoria 

para armar”.  

La experiencia grupal vivida en el encierro persistió con la libertad: se mantuvo como 

forma de memoria, de relato, de identidad colectiva. La grupalidad se extendió más 

allá del tiempo carcelario, convirtiéndose en una narrativa compartida que dio sentido 

a lo vivido y lo proyectó hacia el futuro. Lejos de limitarse al recuerdo individual, la 

memoria de las mujeres presas políticas se construye y actualiza en colectivo: entre 

22 



compañeras, en libros, en encuentros, en actos públicos y también en silencios 

compartidos. 

Desde una mirada psicosocial y política, la memoria colectiva implica algo más que 

acumular hechos pasados: es una práctica viva de elaboración, resistencia y 

transmisión. En este sentido, retomar los vínculos grupales y narrar lo vivido permite 

sostener el lazo, disputar el sentido histórico y producir subjetividad aún después del 

encierro. 

Tal como plantea Lucila Edelman (2002), la memoria colectiva es una acumulación de 

recuerdos compartidos pero también un proceso intersubjetivo y activo, que permite 

sostener y reconstruir lo vivido cuando el trauma ha dejado zonas de vacío. “La 

reconstrucción se hace sobre la base de un vínculo intersubjetivo en el cual es el otro 

el que actúa como una especie de pantalla” (Edelman, 2002, p. 218), devolviendo al 

sujeto una narración posible de aquello que quedó sin elaborar en su momento.  

Este rol del “otro” fue reactivado por muchas de las mujeres que, años después de la 

prisión, eligieron volver a reunirse. A través del Taller de Género y Memoria, iniciaron 

un proceso de escritura colectiva que dio lugar a Memoria para armar, una trilogía en 

la que vuelven sobre su experiencia carcelaria, para recordar y nombrar juntas lo que 

durante mucho tiempo fue silencio. En este proceso, el grupo vuelve a ser continente y 

condición de posibilidad para elaborar lo traumático desde un vínculo intersubjetivo 

sostenido por el afecto, la confianza y la pertenencia política. 

A su vez, Edelman introduce la noción de memoria del cuerpo, entendida como un 

registro preverbal de vivencias extremas: “un registro a nivel de lo corporal de un área 

que fue traumatizada y queda incapaz de sentir” (Edelman, 2002, p. 217). En muchos 

relatos del taller, lo corporal aparece como vía de expresión de lo que no se puede 

simbolizar: dolores persistentes, silencios compartidos, gestos mínimos que remiten a 

un saber profundo vivido, sin hablar.  

Desde esta perspectiva, la escritura colectiva impulsada por las ex presas además de 

ser una forma de testimoniar, es un acto de reinscripción de esa memoria encarnada. 

La grupalidad se vuelve nuevamente soporte, lugar desde donde reconstruir lo vivido, 

resignificarlo y transmitirlo. La memoria colectiva es, entonces, un proceso activo de 

elaboración que, como señala Edelman, “se sostiene en las producciones culturales, 

en los relatos, en los monumentos” (Edelman, 2002, p. 220). En este caso, los libros 

23 



son el monumento vivo: transforman el pasado y lo proyectan hacia el futuro como 

experiencia compartida. 

“Hace tres años, las mujeres que fuimos presas políticas volvimos a reunirnos. Entre 

todas construimos un texto que nos representara.” (Sapriza et. al, 2001, p. 285). Este 

fragmento condensa la idea: la grupalidad no terminó en la cárcel. Se reactiva como 

memoria compartida, como práctica narrativa que recupera tanto los hechos, como el 

vínculo mismo. Tal como plantea Elizabeth Jelin (2002), la memoria colectiva es un 

terreno en disputa, donde se elabora lo traumático y también se reconstruyen 

identidades políticas. Volver a reunirse, escribir juntas, recordar, es un modo de seguir 

haciendo grupo. 

“Nuestra actividad gira en torno a esta idea: todas y todos tenemos algo que decir y 

algo que aprender del otro.” (Sapriza et. al, 2003, p. 293). Aquí aparece una ética de la 

memoria que se sostiene en la horizontalidad, en la escucha y en el reconocimiento del 

otro como sujeto de saber. Esta práctica de memoria busca instalar un espacio común 

donde las experiencias circulen y se transformen, en lugar de una verdad única. Se 

trata de una memoria abierta a la pluralidad del testimonio, que se narra para ser 

compartida, para abrir espacios en vez de clausurar.  

“Podemos decir que ésta es nuestra preocupación central: a través del ejercicio de la 

memoria, oponernos al discurso oficial que ha querido minimizar, tergiversar o negar 

nuestra existencia.” (Sapriza et. al, 2003, p. 296). La memoria colectiva tiene aquí una 

función política explícita: resistir el olvido, denunciar el silenciamiento. Como señala 

Michel Foucault (2002, 2004, 2005) en algunas de sus obras, toda práctica de memoria 

es también un acto de poder: recordar es disputar el sentido del pasado y, con él, el del 

presente. En este caso, las mujeres se reapropian del relato sobre la prisión política 

femenina, históricamente invisibilizada, y lo colocan en el centro de la escena pública, 

señalando además las especificidades del ser mujer en ese contexto:  

En esta reflexión vimos cómo ciertas particularidades de la mujer, construidas 

tal vez culturalmente, muchas veces minimizadas, se vuelven también fortaleza 

y fueron ventajas en esos momentos difíciles. Vimos, cómo por estar 

entrenadas a compartir en la relación con los / las otras el sentido de la vida, 

tejimos naturalmente redes muy sólidas... porque establecemos con bastante 

24 



sencillez lazos de solidaridad y afecto. Porque nosotras crecimos y nos 

fortalecimos en lo colectivo y en el vínculo mismo. (Sapriza et. al, 2001, p. 286) 

“...nunca extrañé tanto a nadie como a las compañeras que había dejado.” (Sapriza et. 

al, 2003, p. 267). Esta frase revela la dimensión afectiva persistente del lazo grupal. La 

memoria es más que archivo, es también cuerpo, emoción, deseo. En vez de un vacío, 

la ausencia de las compañeras es una presencia afectiva que sigue resonando.  

“...los reserva cuidadosamente en su memoria, para poder describírselos a las 

compañeras cuando las vuelva a ver.” (Sapriza et. al, 2003, p. 282). Recordar es algo 

más que para una misma: es para poder compartir. La memoria aquí trasciende la 

introspección, es promesa de encuentro. Se recuerda con la otra en mente. Esta 

actitud de cuidado de la memoria del otro es también una forma de sostener la 

grupalidad, de mantener viva la red afectiva. 

La memoria colectiva de las mujeres presas políticas supera el testimonio de lo vivido 

y se vuelve prolongación vital de la grupalidad. Recordar juntas es una forma de seguir 

resistiendo, de seguir existiendo, para encontrarle algún sentido a todo lo vivido. En 

tiempos donde los discursos oficiales buscan cerrar el pasado en clave de 

reconciliación abstracta, la memoria colectiva se convierte en un acto político radical. 

Reflexiones finales 

A lo largo de este trabajo, se buscó indagar acerca de cómo las mujeres presas 

políticas durante la dictadura uruguaya construyeron y sostuvieron experiencias 

colectivas de cuidado, resistencia y subjetivación en condiciones extremas. A partir del 

análisis de testimonios reunidos en Memoria para armar, se intentó articular un 

recorrido que fue desde los vínculos grupales forjados en el encierro hasta su 

elaboración como memoria colectiva. 

El punto de partida fue la grupalidad como estrategia de sostén afectivo. La 

grupalidad, que en un principio pudo haber sido una reacción espontánea ante el 

dolor, se consolidó como un territorio afectivo, político y ético en el que cada mujer 

encontró en las otras un espejo, un refugio y una razón para resistir. A través de 

gestos mínimos (una mirada, una palabra, un toque) se sostuvo una trama de sentido 

que contuvo el derrumbe de los procesos de subjetivación que el régimen intentaba 

anular.  

25 



En un segundo momento, se buscó mostrar cómo ese lazo colectivo se sostuvo a 

través de prácticas concretas en el día a día: cuidado, solidaridad y cotidianeidad 

colectiva. Inspirada por las nociones de tácticas cotidianas de De Certeau (2000) y 

política de los comunes de Federici (2020), se evidencia cómo las acciones 

aparentemente menores (compartir una merienda, coser un poncho, preparar una 

cama) fueron actos de resistencia que desafiaron la lógica de deshumanización del 

encierro. 

Estas experiencias de grupalidad y cuidado dieron lugar a una construcción de 

subjetividad en lo colectivo. En la cárcel se hizo mucho más que sobrevivir: se 

aprendió, se creó, se pensó, se narró. Desde las “ratonas” hasta las prácticas 

artísticas, las mujeres construyeron una subjetividad insurgente, relacional y creativa. 

La cárcel se convirtió, paradójicamente, en un espacio de formación política, 

pedagógica y estética. Las experiencias recogidas muestran que, para algunas 

prisioneras, el encierro pudo ser resignificado como un espacio de invención.  

Finalmente, se analizó cómo esa experiencia compartida trascendió el encierro y se 

convirtió en memoria colectiva como continuidad de lo grupal. Recordar fue más que 

revivir el pasado: fue también un acto de presencia, de recomposición del vínculo y de 

disputa del sentido histórico. A través de textos escritos, encuentros y relatos orales, 

las mujeres siguen construyendo una narrativa común, donde la memoria transforma. 

Este análisis muestra que el grupo funcionó como algo más que una respuesta 

contingente a la violencia: fue una forma de existencia política. En el encierro, las 

mujeres presas construyeron un nosotros que se mantuvo a pesar de la libertad. El 

lazo afectivo se convirtió en ética, el gesto en cuidado, la convivencia en subjetivación 

y la experiencia en memoria. 

Estas mujeres fueron víctimas de un sistema represivo, si, pero además fueron 

productoras de vínculos, de pensamiento y de memoria. Su experiencia nos permite 

comprender que, incluso en los márgenes del horror, es posible inventar formas de 

vida. El grupo fue tanto un refugio nostálgico como un acto de resistencia que aún hoy 

resuena en sus relatos y en sus cuerpos. En ese sentido, su grupalidad sigue siendo 

una lección política y humana profundamente vigente. 

En un presente marcado por la fragmentación, la precarización de la vida y el avance 

de discursos que individualizan el sufrimiento, la experiencia colectiva de estas 

mujeres ofrece claves éticas y políticas para pensar nuevas formas de comunidad. 

26 



...hondos e imborrables fueron esos lazos que tejimos juntas... Aprendí que no 

son los grandes hechos los que importan o hacen el valor de la vida,  sino las 

pequeñas cosas lo que nos engrandece: el gesto solidario, la palabra cálida, el 

puente de una mano, la risa compartida. Que son esas pequeñas-grandes 

cosas las que nos hacían mucho más fuertes que sus rejas, sus armas, sus 

torturas. (Sapriza et. al, 2002, p. 37) 

Referencias bibliográficas 

Ardoino, J. (1997, noviembre 4). La implicación: Noción y concepto [Conferencia]. 

Centro de Estudios de la Universidad, UNAM. https://docer.com.ar/doc/nvvx8xc  

Busquets, J. y Delbono, A. (2016). La dictadura cívico-militar en Uruguay (1973-1985): 

aproximación a su periodización y caracterización a la luz de algunas teorizaciones 

sobre el autoritarismo. Revista de la Facultad de Derecho, (41), 1–42. 

https://hdl.handle.net/20.500.12008/45495  

Butler, J. (2006). Deshacer el género. Paidós Ibérica. 

https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/practicas

_profesionales/825_rol_psicologo/material/descargas/unidad_2/optativa/deshacer_gen

ero.pdf  

De Certeau, M. (2000). La invención de lo cotidiano 1: Artes de hacer (L. Giard & P. 

Mayol, Eds.). Universidad Iberoamericana. 

https://monoskop.org/images/2/28/De_Certeau_Michel_La_invencion_de_lo_cotidiano

_1_Artes_de_hacer.pdf 

De Certeau, M., Giard, L., & Mayol, P. (1999). La invención de lo cotidiano 2: Habitar, 

cocinar. Universidad Iberoamericana. 

https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_coti

diano_2_Habitar_cocinar.pdf 

Deleuze, G. (2008) En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.  

https://esquizoanalisis.com.ar/wp-content/uploads/2021/05/En_Medio_de_Spinoza_Gil

les_Deleuze.pdf  

Edelman, L. (2002) Apuntes sobre la memoria individual y la memoria colectiva. En D. 

Kordon & L. Edelman (Comps.), Paisajes del Dolor, Senderos de Esperanza. Salud 

27 

https://docer.com.ar/doc/nvvx8xc
https://hdl.handle.net/20.500.12008/45495
https://hdl.handle.net/20.500.12008/45495
https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/practicas_profesionales/825_rol_psicologo/material/descargas/unidad_2/optativa/deshacer_genero.pdf
https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/practicas_profesionales/825_rol_psicologo/material/descargas/unidad_2/optativa/deshacer_genero.pdf
https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/practicas_profesionales/825_rol_psicologo/material/descargas/unidad_2/optativa/deshacer_genero.pdf
https://monoskop.org/images/2/28/De_Certeau_Michel_La_invencion_de_lo_cotidiano_1_Artes_de_hacer.pdf
https://monoskop.org/images/2/28/De_Certeau_Michel_La_invencion_de_lo_cotidiano_1_Artes_de_hacer.pdf
https://monoskop.org/images/2/28/De_Certeau_Michel_La_invencion_de_lo_cotidiano_1_Artes_de_hacer.pdf
https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_cotidiano_2_Habitar_cocinar.pdf
https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_cotidiano_2_Habitar_cocinar.pdf
https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_cotidiano_2_Habitar_cocinar.pdf
https://esquizoanalisis.com.ar/wp-content/uploads/2021/05/En_Medio_de_Spinoza_Gilles_Deleuze.pdf
https://esquizoanalisis.com.ar/wp-content/uploads/2021/05/En_Medio_de_Spinoza_Gilles_Deleuze.pdf


Mental y Derechos Humanos en el Cono Sur. (pp. 215 - 223). Polemos. 

https://www.cintras.org/textos/libros/libropaisajes.pdf  

Etcheverry Catalogne, G. (2022). Cartografía del problema de la producción de lo 

común en la grupalidad [Tesis doctoral, Universidad de la República, Facultad de 

Psicología]. Colibri. https://hdl.handle.net/20.500.12008/35887    

Federici, S. (2020). Reencantar el mundo: El feminismo y la política de los comunes. 

Traficantes de Sueños. 

https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map60_Reencantar_interior_web.pdf  

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido (30.ª ed.). Siglo XXI. 

https://fhcv.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/freire-pedagogia-del-oprimido.

pdf 

Foucault, M. (1998) Historia de la Sexualidad I: La voluntad de saber. Siglo XXI. 

https://www.smujerescoahuila.gob.mx/wp-content/uploads/2020/05/681-4.pdf  

Foucault, M. (2002) La arqueología del saber. Siglo XXI. 

https://monoskop.org/images/b/b2/Foucault_Michel_La_arqueologia_del_saber.pdf  

Foucault, M. (2003a) Historia de la Sexualidad II: El uso de los placeres. Siglo XXI. 

https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD2-EL

-USO-DE-LOS-PLACERES..pdf  

Foucault, M. (2003b) Historia de la Sexualidad III: La inquietud de sí. Siglo XXI. 

https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD-HU

MANA3-LA-INQUIETUD-DEL-SI..pdf  

Foucault, M. (2003c) Vigilar y castigar. Siglo XXI. 

https://www.smujerescoahuila.gob.mx/wp-content/uploads/2020/05/681-4.pdf  

Foucault, M. (2004) Nietzsche, la genealogía, la historia. Pre - textos. 

https://es.scribd.com/document/391622401/Michel-Foucault-Nietzsche-La-Genealogia-

La-Historia-2004-Pre-textos  

Foucault (2005) El orden del discurso. Tusquets. 

https://monoskop.org/images/5/5d/Foucault_Michel_El_orden_del_discurso_2005.pdf  

Jelin, E. (2021) Los trabajos de la memoria. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica. 

28 

https://www.cintras.org/textos/libros/libropaisajes.pdf
https://hdl.handle.net/20.500.12008/35887
https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map60_Reencantar_interior_web.pdf
https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map60_Reencantar_interior_web.pdf
https://fhcv.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/freire-pedagogia-del-oprimido.pdf
https://fhcv.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/freire-pedagogia-del-oprimido.pdf
https://fhcv.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/freire-pedagogia-del-oprimido.pdf
https://www.smujerescoahuila.gob.mx/wp-content/uploads/2020/05/681-4.pdf
https://monoskop.org/images/b/b2/Foucault_Michel_La_arqueologia_del_saber.pdf
https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD2-EL-USO-DE-LOS-PLACERES..pdf
https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD2-EL-USO-DE-LOS-PLACERES..pdf
https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD-HUMANA3-LA-INQUIETUD-DEL-SI..pdf
https://conacmi.org/wp-content/uploads/2021/04/HISTORIA-DE-LA-SEXUALIDAD-HUMANA3-LA-INQUIETUD-DEL-SI..pdf
https://www.smujerescoahuila.gob.mx/wp-content/uploads/2020/05/681-4.pdf
https://es.scribd.com/document/391622401/Michel-Foucault-Nietzsche-La-Genealogia-La-Historia-2004-Pre-textos
https://es.scribd.com/document/391622401/Michel-Foucault-Nietzsche-La-Genealogia-La-Historia-2004-Pre-textos
https://monoskop.org/images/5/5d/Foucault_Michel_El_orden_del_discurso_2005.pdf


https://fce.com.ar/wp-content/uploads/2021/07/Jelin-Los-trabajos-de-la-memoria-adela

nto.pdf?srsltid=AfmBOoo5z7gZwlGQHsonpLMT8yGXgpiL38IlSWu0j2Mlfboqql8q77-P  

Lerner, G. (1986). La creación del patriarcado. Crítica. 

https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Gerda%20Lerner%20-%20La%

20creacion%20del%20patriarcado.pdf 

Ricouer, P. (1996) Si mismo como otro. Siglo XXI.  

https://archive.org/details/ricoeur-paul.-si-mismo-como-otro-ocr-1996  

Ricouer, P. (2000) La memoria, la historia, el olvido. Fondo de Cultura Económica. 

https://circulosemiotico.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/11/paul-ricoeur-la-me

moria-del-olvido-de-paul-ricoeur.pdf  

Rivera Cusicanqui, S. (2010) Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y 

discursos descolonizadores. Tinta Limón. 

https://sentipensaresfem.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/09/rivera-cusicanqu

i-ch_ixinakax-utxiwa-20101.pdf  

Sánchez Moreira, E. (2019). Violencia hacia las mujeres presas políticas durante la 

última dictadura cívico-militar en Uruguay: análisis desde una perspectiva de género 

[Trabajo final de grado, Universidad de la República]. Colibrí. 

https://hdl.handle.net/20.500.12008/24151  

Sapriza, G. et al. (2001). Memoria para armar uno: Testimonios coordinados por el 

Taller de Género y Memoria ex-Presas Políticas. SENDA. 

https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2020-01/MemoriaParaArmarTomo1.pdf   

Sapriza, G. et al. (2002). Memoria para armar dos: Testimonios coordinados por el 

Taller de Género y Memoria ex-Presas Políticas. SENDA. 

https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2021-03/memoriaparaarmartomo2.pdf  

Sapriza, G. et al. (2003). Memoria para armar tres: Testimonios coordinados por el 

Taller de Género y Memoria ex-Presas Políticas. SENDA. 

https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2021-03/memoriaparaarmartomo3.pdf  

Schelotto, M. (2015). La dictadura cívico-militar uruguaya (1973–1985): Militarización 

del Estado y transición política. Diacronie. Studi di Storia Contemporanea, (24), 1–21. 

https://www.studistorici.com/wp-content/uploads/2015/12/14_SCHELOTTO.pdf  

29 

https://fce.com.ar/wp-content/uploads/2021/07/Jelin-Los-trabajos-de-la-memoria-adelanto.pdf?srsltid=AfmBOoo5z7gZwlGQHsonpLMT8yGXgpiL38IlSWu0j2Mlfboqql8q77-P
https://fce.com.ar/wp-content/uploads/2021/07/Jelin-Los-trabajos-de-la-memoria-adelanto.pdf?srsltid=AfmBOoo5z7gZwlGQHsonpLMT8yGXgpiL38IlSWu0j2Mlfboqql8q77-P
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Gerda%20Lerner%20-%20La%20creacion%20del%20patriarcado.pdf
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Gerda%20Lerner%20-%20La%20creacion%20del%20patriarcado.pdf
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Gerda%20Lerner%20-%20La%20creacion%20del%20patriarcado.pdf
https://archive.org/details/ricoeur-paul.-si-mismo-como-otro-ocr-1996
https://circulosemiotico.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/11/paul-ricoeur-la-memoria-del-olvido-de-paul-ricoeur.pdf
https://circulosemiotico.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/11/paul-ricoeur-la-memoria-del-olvido-de-paul-ricoeur.pdf
https://sentipensaresfem.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/09/rivera-cusicanqui-ch_ixinakax-utxiwa-20101.pdf
https://sentipensaresfem.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/09/rivera-cusicanqui-ch_ixinakax-utxiwa-20101.pdf
https://hdl.handle.net/20.500.12008/24151
https://hdl.handle.net/20.500.12008/24151
https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2020-01/MemoriaParaArmarTomo1.pdf
https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2021-03/memoriaparaarmartomo2.pdf
https://sitiosdememoria.uy/sites/default/files/2021-03/memoriaparaarmartomo3.pdf
https://www.studistorici.com/wp-content/uploads/2015/12/14_SCHELOTTO.pdf
https://www.studistorici.com/wp-content/uploads/2015/12/14_SCHELOTTO.pdf


Torterolo, M. J. (2011). Mujeres uruguayas en dictadura. Aportes desde su accionar 

colectivo [Trabajo final de grado, Universidad de la República]. Colibrí. 

https://hdl.handle.net/20.500.12008/9857  

Walsh, C. (2013) Pedagogías decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir 

y (re)vivir. (Tomo I). Abya-Yala. 

https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog

%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf  

 

30 

https://hdl.handle.net/20.500.12008/9857
https://hdl.handle.net/20.500.12008/9857
https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf
https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf

	Sobre el recorrido  
	Breve contextualización histórica  
	Mujeres en dictadura: represión, violencia y resistencia 

