
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

   
Trabajo Final de Grado 

Licenciatura en Psicología 
 

 
 
 

 
 

Cultura ballroom: la reivindicación del derecho a ser 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Estudiante: Nadia Fajardo Ortiz - C.I: 5.338.692-2 
Docente Tutor: Prof. Adj. Mag. Gonzalo Gelpi 
Docente Revisora: Prof. Adj. Dra. Cecilia Marotta 
Modalidad: Monografía 
 
 

 
                                           Montevideo, octubre 2025 

 



 
 

                                                      Resumen 
 
 
Esta monografía que oficia de Trabajo Final de Grado (TFG) del Plan 2013 de la 
Licenciatura en Psicología de la Universidad de la República, tiene por objetivo 
describir y analizar las particularidades de la cultura ballroom en relación con las 
construcciones identitarias y la salud mental de las personas LGBTIQNB+ que 
forman parte de ella. Se parte de una conceptualización del ballroom como un 
movimiento artístico y político creado por y para la comunidad LGBTIQNB+ afro y 
latina, que tiene origen en Estados Unidos. Se sigue con una contextualización 
histórica para luego enfocarse en cómo se desarrolla la escena uruguaya del 
ballroom. Más adelante se retoman diversas concepciones sobre identidad para 
analizar la relación de estas con el ballroom. Se analiza además la organización de 
los vínculos dentro de la cultura, puntualmente cómo se retoma y resignifica la 
noción de familia. Entendiendo que la cultura ballroom se propone construir 
espacios seguros para la personas  LGBTIQNB+, afrodescendientes y migrantes. A 
su vez, se exploran algunas de las características de dichas construcciones en 
relación con la noción de comunidad. Finalmente se plantean algunas reflexiones 
acerca de la temática y el deseo de que se continúe explorando esta cultura desde 
un enfoque afirmativo de la diversidad humana y desde una perspectiva de 
derechos humanos.  
 
 
Palabras clave: Salud Mental, Diversidad, Ballroom, Familia.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1 



 
 

Índice 
 
 

 
Introducción..............................................................................................................................3 
¿Qué es el ballroom?...............................................................................................................4 
Contextualización histórica...................................................................................................... 7 
El ballroom a nivel local..........................................................................................................11 
Una relación novedosa: ballroom e identidad........................................................................ 16 
Ir en busca de una casa: ballroom y familia...........................................................................20 
Inventarse un lugar: ballroom y comunidad........................................................................... 24 
Consideraciones finales......................................................................................................... 29 
Referencias bibliográficas...................................................................................................... 31 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2 



 
 

 
 Introducción 

 
Esta monografía presentada como Trabajo Final de Grado del Plan 2013 de la 
Licenciatura en Psicología de la Universidad de la República, tiene por objetivo 
describir y analizar las particularidades de la cultura ballroom en relación con las 
construcciones identitarias y la salud mental de las personas LGBTIQNB+1 que 
forman parte de ella. Se entiende que los espacios donde se promueve el ballroom, 
y las personas que asisten a estos, tienen la potencialidad de oficiar como soporte y 
sostén socioafectivo para la comunidad LGBTIQNB+ y otras poblaciones 
minoritarias y minorizadas.  
 
Algunas de las preguntas que guían esta producción son: ¿La cultura ballroom 
realiza aportes en la construcción identitaria de las personas que forman parte de 
ella? ¿Cuáles? ¿Qué función cumple esta cultura en la salud mental de las 
personas que la habitan? ¿Cómo se ha venido desarrollando el ballroom en 
Uruguay? ¿Y cuál es su vínculo con la diversidad sexo-genérica?  
 
La elección de este tema se desprende del acompañamiento de quien escribe en un 
proceso psicoterapéutico que se dió en la práctica pre-profesional del Ciclo de 
Graduación en el Centro de Referencia Amigable (CRAm)2. En dicho contexto 
clínico, la persona usuaria hizo referencia a su participación en la cultura ballroom, 
lo cual despertó mi curiosidad de explorar/profundizar de qué se trataba. 
Igualmente, mi trayectoria escolar atravesada por este campo de estudios se remite 
a la mitad de la Licenciatura, dado que pude cursar diversos espacios formativos 
vinculados a la diversidad sexo-genérica desde una perspectiva de derechos 
humanos. Es pertinente aclarar que las personas autoras que se referencian en este 
trabajo para hablar del ballroom son, en su mayoría, personas partícipes de dicha 
cultura o cercanas a ella. Asimismo, los testimonios recogidos por quienes se han 
acercado a las comunidades del ballroom también son un insumo fundamental. Se 
entiende que generalmente los saberes más valiosos acerca del ballroom provienen 
de quienes lo han construido, lo habitan y lo sostienen día a día. El desarrollo de 
este escrito parte de una conceptualización del ballroom para luego hacer un breve 
recorrido histórico del fenómeno. Posteriormente se hace foco en la escena local del 
ballroom. Una vez presentadas estas aristas, se proponen distintos apartados que 
pretenden explayarse sobre las preguntas guías del escrito.  
 

2 Servicio universitario de la Facultad de Psicología que existe desde 2013 en convenio con el 
Ministerio de Desarrollo Social (MIDES) y que brinda atención psicosocial a la comunidad 
LGBTIQNB+ desde una perspectiva de derechos humanos con enfoque afirmativo (CRAm, s/f). 

1 La sigla refiere a personas Lesbianas, Gays, Bisexuales, Trans, Intersexuales, Queer, No binaries y 
el signo más (+) alude al resto de identidades que no se encuentran representadas por las anteriores, 
así como la expansión de la diversidad sexogenérica. El orden y las identidades explicitadas tienen 
que ver con una decisión política de visibilizar existencias históricamente vulneradas. 
 

3 



 
 

¿Qué es el ballroom? 
 
El ballroom o la cultura3 ballroom puede ser descrita como un movimiento artístico y 
político creado por y para la comunidad LGBTIQNB+ afro y latina, que tiene origen 
en Estados Unidos. Se conforma por diversas expresiones artísticas que giran en 
torno al baile, la actuación y la vestimenta, en pos de ir más allá de los límites 
establecidos por el género, la orientación sexual, la raza o la clase social (Tucker, 
2022; Roberson, 2017). También puede ser definida como “a tradition based on 
rituals designed to worship the bodies, aesthetics, movements, and most importantly, 
the survival of Black and brown transgender, gay, lesbian, and queer people” [una 
tradición basada en rituales diseñados para adorar los cuerpos, estéticas, 
movimientos, y más importante, la supervivencia de personas afro, marrones, 
transgénero, gay, lesbianas y queer] (Patiño, 2017, párr. 2). 
 
Es una cultura en la que predominan lxs4 jóvenes, sin embargo, la edad no es un 
criterio excluyente para formar parte y, de hecho, el rango etario puede llegar a ser 
muy amplio (Bailey, 2013). Las presentaciones de ballroom son desarrolladas en 
formato de competencias, en las que hay un jurado5, maestrx de ceremonia, 
comentadorxs, DJ,6 un escenario en forma de pasarela y varios premios en juego. El 
público alrededor del escenario alienta a quienes actúan, el jurado puntúa y el grand 
prize7, premio mayor de la competencia, aguarda a sus dueñxs (Pagola, 2024).  
 
Una de las características principales y más novedosas del ballroom es la forma de 
agruparse que tienen sus integrantes. La mayoría de las personas que forman parte 
del ballroom pertenecen a una casa (house) a la cual representan en cada evento. 
Estas casas suelen tener una figura materna y/o una paterna8, quienes organizan 
las competencias y cumplen funciones de protección y guía de lxs integrantes, a 
quienes suelen llamar hijas, hijos e hijes (Lawrence, 2011; Tucker, 2022; Bailey, 
2013). En relación con los nombres dentro de esta cultura, en muchos casos, las 

8 En inglés estas figuras se llaman mother y father, en español son madre y padre (Pagola, 2024). 

7 Es frecuente que haya uno para cada categoría.  
 

6 Ellxs y el resto de quienes participan son llamadxs a un breve desfile a modo de presentación que 
se conoce como roll call.  
 

5 Según la Agencia Presentes (2022) «suele estar conformado por personas que llevan mucho 
tiempo en la escena, son pioneras o madres de casas; y conocen los criterios de cada categoría. Son 
quienes califican con “dieces” a quienes avanzan en las categorías, y si te sacan un “chop” es una 
forma de decirte “gracias por intentarlo, pero estás fuera”» (párr. 22). 
 

4 A lo largo de este escrito se usará la "x” porque se entiende fundamental la representación de 
quienes no se identifican dentro del binario hombre/mujer. Se pretende además romper la pretensión 
de que lo masculino refiere a lo universal. 
 

3 Se habla aquí de una cultura en el sentido de un grupo social que a través de sus prácticas y 
símbolos se posiciona en contra de la hegemonía cultural más amplia, buscando diferenciarse y 
resistir a ella (Hebdige, 2004).  
 

4 



 
 

personas que la integran conservan el nombre asignado por su familia de origen, 
mientras otros crean/inventan nuevas formas de nombrarse. Quienes pertenecen a 
una casa llevarán como apellido el nombre de dicha casa, y en algunos casos 
pueden sumarse el nombre de casas formadas en otros países. Por otro lado, las 
personas que son parte fundamental de la cultura pero eligen no representar a 
ninguna casa, su nombre estará seguido del 007 haciendo referencia a que integran 
esta cultura como agentes secretos que no responden a una institución en 
particular, en la cultura ballroom estadounidense también son llamadxs free agents 
(Pagola, 2024; Arnaud, 2025; Bailey, 2013).  
 
El escritor, crítico cultural y partícipe de la cultura ballroom Ricky Tucker (2022) 
postula que, en el contexto estadounidense, se pueden apreciar cuatro vías por las 
cuales acercarse y formar parte del ballroom. Una es a través de unx referente que 
reconoce a alguien de la comunidad LGBTIQNB+ que está en una situación de 
vulnerabilidad y decide adoptarlx, es decir, brindarle protección y refugio. Otra de las 
vías para encontrarse con el ballroom son las artes y las actividades 
extracurriculares relacionadas a la danza y la expresión corporal. El autor expresa 
que los pares o lxs vecinxs que conocen el ballroom también pueden hacer que 
otrxs se acerquen a la escena. Por último, menciona que las personas pueden 
conocer esta cultura mediante los centros de salud y las organizaciones sin fines de 
lucro que tienen relación con la comunidad LGBTIQNB+ y el ballroom. 
  
Usualmente cada ball9 tiene una temática y las actuaciones se rigen por distintas 
categorías. Hay categorías donde lo que prima es el baile y la destreza corporal 
como es el vogue o voguing10. La categoría realness, por otro lado, da más peso a 
la capacidad de adoptar un rol de la sociedad y representarlo lo más cercano 
posible a la realidad. Es frecuente que para referirse a participar en una categoría o 
hacer una presentación se le llame caminar o su correlativo en inglés, walk. A su 
vez, cada categoría puede estar compuesta por subcategorías que dan más 
especificidad a las presentaciones, siguiendo con el vogue, este puede ser femme11 
y  old way o new way12. Otras categorías son: 

12 En la escena uruguaya son traducidos como “el viejo camino” y “el nuevo camino”. Ambos estilos 
recuperan elementos de sonidos y danzas de origen africano (Bailey, 2013). «El Old Way incorpora 
ángulos, líneas, algunas artes marciales, algo de “mímica”, y otros estilos para contar una historia. El 
New Way incorpora estiramientos, flexibilidad, y contorsión del cuerpo para contar una historia» 
(López Tuberquia y Lozano Niño, 2024, p. 9). 

11 Esta subcategoría se enfoca en resaltar movimientos y destrezas corporales socialmente 
asociadas a la feminidad (Bailey, 2013).  
 

10 El vogue o voguing, de acuerdo a la tradición oral del ballroom, surge como creación de las 
personas trans* recluidas en la cárcel neoyorquina Rikers como forma de entretenimiento y 
resistencia. Los movimientos  que caracterizan esta danza se inspiran en las poses de las modelos  
en las portadas de la revista Vogue (Molé, 2021). En otros archivos de la comunidad se refiere que 
fue Paris Dupree la primera en imitar dichas poses (Presentes, 2022).  
 

9 Es una de las formas de llamarle a las competencias de ballroom, también se le puede llamar kiki 
ball o solo kiki.  
 

5 



 
 

Face o cara, cada participante muestra y destaca su belleza. Runway o 
pasarela, donde la clave está en el caminar, algunas subcategorías son: 
americano y europeo. Fashion o moda, en donde se califica los atuendos. 
Sex siren, una categoría que busca celebrar la sensualidad y la seducción 
(Presentes, 2022, párr. 25)13. 
 

Nunes Barbosa (2021) explica que para contemplar la diversidad de identidades y 
experiencias de género de quienes participan, las actuaciones se dividen de forma 
tal que cada unx participe de acuerdo a cómo se autopercibe. Estas divisiones 
incluyen “butch queens (hombres gays), femme queens (mujeres trans)”, drags 
(hombres gays vestidos con ropas asociadas al género femenino), “women (mujeres 
cisgéneros), men (hombres cishet) y butches (hombres trans o mujeres con 
apariencia masculina)” (p.155). La autora puntualiza también que hay categorías de 
actuación abiertas para todo público y otras específicas para principiantes, llamadas 
open to all (OTA) y begginers, respectivamente14. El premio mayor de cada 
categoría es el grand prize, pero además quienes compiten también pueden aspirar 
a convertirse en legendarixs (legends)15, título que respalda a alguien con una 
experiencia de años dentro de la escena artística.  
 
Asimismo, es pertinente considerar lo que propone Marlon Bailey (2013), etnógrafo 
especializado en población afro queer16 y perteneciente a la cultura ballroom. 
Plantea que el ballroom se erige en tres pilares, la puesta en jaque de las normas de 
género, un modo de relacionamiento específico mediante la formación de casas y 
las presentaciones en los escenarios de los balls. En otras palabras, el ballroom se 
trata de una vía de resistencia y cuestionamiento a las construcciones culturales, 
mediante la puesta en juego del cuerpo y la creatividad.  
 
 
 
 
 
 
 

16 El término queer originalmente era usado como insulto hacia las personas que se alejan de la 
norma cisheterosexual, luego fue apropiado por quienes eran objeto de ese insulto para reivindicar lo 
raro y cuestionar las posiciones identitarias rígidas y hegemónicas (Platero et.al., 2017). 
 

15 El anhelo de conseguir este título tiene que ver con el deseo de volverse parte de una historia más 
grande que la propia, es decir, trascender (Patiño, 2017).  
 

14 En el caso de que la categoría sea para personas que nunca la hayan caminado antes, se le suele 
llamar virgin.  
 

13 Vale aclarar que las categorías no se agotan en estas, sino que cada escena y en cada 
competencia se pueden proponer otras.  
 

 

6 



 
 

Contextualización histórica 
 
A principios del siglo XX, en el auge del movimiento artístico y cultural conocido 
como el renacimiento de Harlem17, los bailes protagonizados por personas afro que 
con sus actuaciones desafiaban las normas de género ya eran populares 
(Roberson, 2017). De acuerdo a archivos elaborados por protagonistas de la 
comunidad del ballroom la historia de esta cultura tendría ya más de ciento 
cincuenta años (Tucker, 2022), ya que los bailes drag18 datan de 1869, año en el 
que se realizó el primer “queer masquerade ball” [baile de máscaras queer] en el 
Harlem’s Hamilton Lodge (Lawrence, 2011, p. 3). En esta época muchas de las 
prácticas de las personas hoy llamadas queer eran criminalizadas, sin embargo, 
quienes organizaban los eventos fueron encontrando maneras de llevarlos adelante 
a pesar de las restricciones y los términos despectivos (Lawrence, 2011, p. 3). La 
presencia de las personas trans*19 en estos bailes era medular, poniendo sus 
cuerpos para organizar y actuar en los eventos, a la vez que iban forjando 
comunidades (Tucker, 2022).  
 
El nacimiento de la cultura ballroom tal como se la conoce en la actualidad es 
consecuencia de este forjamiento, específicamente de la mano de una de las 
mayores referentes de la escena drag, Crystal LaBeija. A finales de la década de los 
60, en el mismo barrio neoyorquino Harlem, esta activista trans* y afro propuso la 
formación de otro tipo de espacios para continuar las expresiones artísticas de la 
comunidad LGBTIQNB+. En este punto es posible preguntarse por qué entonces si 
los espacios de baile drag ya eran habitados por personas queer fue necesario que 
se crearan otros. De acuerdo a lo expuesto por Lawrence (2011), los balls y los 
concursos de belleza se regían por los estándares hegemónicos que premiaban la 
blanquitud, por lo que era casi imposible para las personas afro y latinas aspirar a 
ganar las competencias. Esta propuesta surge, entonces, ante la urgencia y el 
derecho de las personas LGBTIQNB+ afro y latinas a habitar espacios libres de 
racismo (Roberson, 2017). Lawrence (2011) trae a consideración también, que era 
preciso tener espacios de socialización donde no se admitieran los discursos 
machistas que se venían intensificando, sobre todo dentro de la comunidad afro. 
Asimismo, no se debe olvidar que en aquella época, específicamente en 1969 
tuvieron lugar las revueltas de Stonewall, emblema de la lucha por los derechos de 
la comunidad LGBTIQNB+ y dos de sus protagonistas fueron mujeres trans* 

19 Se usa trans* con asterisco en la línea expuesta por Blas Radi (2019), al entender esta opción 
como un término paraguas que pretende representar la amplitud de la diversidad de género. En este 
paraguas se contemplan términos e identidades como trans, transgénero, transexual, travesti, etc.  

18 ‘Drag’ en español significa ‘arrastrar’ y el verbo no se eligió al azar. “El germen del drag es teatral y 
data de la época isabelina, cuando las mujeres no podían actuar, los hombres se disfrazaban para 
interpretar los roles femeninos y arrastraban sus vestidos” (Varela, 2022, párr. 6). 
 

17 Tucker (2021) describe a este movimiento como “an era that would ignite the flames of 
experimentation across art, race, gender, and sexuality” [una era que encendería las llamas de la 
experimentación en el arte, la raza, el género y la sexualidad] (p. 52). 
 

7 



 
 

afrolatinas, Sylvia Ray Rivera y Marsha P. Johnson (Lawrence, 2011). Stonewall no 
fue un hecho aislado,  durante la década de los 60 fueron frecuentes los disturbios 
provocados por la represión policial en los espacios de socialización de la 
comunidad LGBTIQNB+. Así lo expone Susan Stryker (2017) en su historización de 
lo trans*, “el hecho de que las acciones policiales fuesen dirigidas a las personas de 
género no conforme, la gente de color y los pobres encaja con los patrones 
habituales del comportamiento policial en aquellas situaciones” (p. 154). Arnaud 
(2025) coincide con lo que propone Stryker, describiendo que el Estado mantenía 
una postura de control y represión hacia la población LGBTIQNB+, tratandoles como 
delincuentes. Como bien puntualiza Tucker (2022), la violencia contra las 
disidencias sexo-genéricas era, y lamentablemente sigue siendo, moneda corriente 
en la sociedad, por ende no era suficiente con que la personas queer afro y latinas 
pudieran asistir y participar en los eventos artísticos, sino que también debían ser 
lugares seguros, donde las violencias fueran combatidas en lugar de reproducidas.  
 
La organización de la escena del ballroom en torno a casas o houses también tuvo 
como pionera a Crystal LaBeija, quien a principios de los años 70 fundó House of 
LaBeija (Roberson, 2017). El evento inaugural se anunció como “Crystal & Lottie 
LaBeija Present the First Annual House of LaBeija Ball at Up the Downstairs Case 
on 115th Street & 5th Avenue in Harlem” [Crystal y Lottie LaBeija presentan el 
Primer Baile Anual de House of LaBeija en Downstairs Case en 115th Street & 5th 
Avenue en Harlem] (Tucker, 2022, p. 72). La creación de casas que funcionan como 
familias elegidas fue una estrategia de la comunidad LGBTIQNB+ afro y latina para 
refugiarse de la hostilidad que el mundo les devolvía (Tucker, 2022; Roberson, 
2017). Aunque, como se mencionó antes, muchas de las personas que competían 
en los balls lo hacían en representación de una casa, no todas las personas que 
pertenecían a una casa debían participar en ellos. Es decir, las casas también se 
componían de personas que necesitaban ese cobijo aunque no desearan competir, 
pero que sí estuvieran dispuestas a colaborar con el resto en la preparación para las 
competiciones (Lawrence, 2011). Acerca de la importancia de que existan las casas, 
expresa el DJ cercano a la comunidad del ballroom André Collins: 
  

“from the onset, there has been a need for gay people to have a unity (...) a lot 
of these kids have been ostracized, beat up by their families, thrown out of 
their homes. (...). They don’t know how much talent and ability they have 
going on. So, if they join a house, they can belong somewhere. They can be 
part of a team” [Desde el principio ha habido una necesidad de las personas 
gay de tener unidad (...) muchos de estos chicos han sido marginados, 
golpeados por sus familias, echados de sus hogares (...). Ellos no saben 
cuánto talento y habilidad tienen. Por eso, si se unen a una casa, pueden 
pertenecer a un lugar. Pueden ser parte de un equipo] (Trebay, 2000, citado 
en Lawrence, 2011, p. 9).  

 

8 



 
 

La aparición del VIH/SIDA fue un golpe duro para la comunidad LGBTIQNB+, que 
significó la pérdida de miles de vidas, muchas de ellas eran constructoras y 
habitantes de los espacios de ballroom. Sin embargo, esto no significó el fin de la 
cultura sino la afirmación de su compromiso político desde y para las vidas 
LGBTIQNB+ afro y latinas (Lawrence, 2011, p. 9). Los balls y lxs referentes de las 
casas/houses han oficiado de marco para generar espacios de prevención del 
VIH/SIDA. Uno de los eventos más conocidos que tiene este fin es el Latex Ball en 
Nueva York, llevado a cabo por GMHC (Gay Men’s Health Crisis, por sus siglas en 
inglés), una organización sin fines de lucro pionera en la lucha contra el VIH/SIDA 
en Estados Unidos. En este evento se difunde información sobre el virus, se ofrecen 
testeos gratuitos y se reconocen a las casas y a referentes de la comunidad que a lo 
largo del año aúnan fuerzas para combatirlo (Lawrence, 2011; Tucker, 2022). Otro 
evento de similares características es el Love Is the Message Ball, que tiene lugar 
en la ciudad de Los Angeles (Bailey, 2013, p. 212). 
 
Bailey (2013), quien ha formado parte de los espacios de prevención del VIH/SIDA, 
plantea que la comunidad del ballroom ha tenido que luchar no sólo con el virus, 
sino también con las consecuencias de la marginalización y la estigmatización que 
genera. Argumenta que el acceso a las medidas de prevención no asegura que las 
personas vayan a hacer uso de estas, ya que temen a la estigmatización que 
puedan sufrir (p. 202). Resalta también que la población afro, especificamente los 
hombres que tienen sexo con hombres (HSH) y las personas trans*, son las más 
afectadas en lo que refiere a la infección por VIH. Sin embargo se han registrado 
dificultades en el acceso a las medidas preventivas y los tratamientos, haciéndose 
evidente el racismo, la homofobia y la transfobia que circulan en las organizaciones 
dedicadas a asegurar tales recursos (Bailey, 2013). Ante esto, el autor subraya la 
fortaleza de las medidas creadas dentro y para la comunidad y en sus propios 
términos, ya que tienen mejores resultados que aquellas propuestas presentadas 
por agentes externos. Y agrega que las relaciones de confianza formadas dentro de 
las casas, puntualmente los roles de las madres y los padres, son un medio 
fundamental para la divulgación efectiva de información rigurosa que hace las veces 
de una especie de educación sexual (Bailey, 2013).  
 
En su libro acerca del ballroom, Ricky Tucker (2022) y las personas referentes que 
entrevista, coinciden en que esta cultura es una respuesta a las opresiones y 
violencias ejercidas por una sociedad racista y cisheteropatriarcal, en otras 
palabras, es una búsqueda de libertad. Michael Roberson (2017), referente de la 
comunidad LGBTIQNB+ y del ballroom, también hace hincapié en esto último, 
planteando que la cultura del ballroom se ha vuelto una herramienta de lucha, sobre 
todo de las personas trans*, contra la marginalización.  
 
Considerando lo anterior, se puede afirmar que siempre que se esté hablando de 
ballroom se hablará de un trozo de la historia de la comunidad LGBTIQNB+, de la 
historia afro y de la historia latina en los Estados Unidos (ya no únicamente). Se 

9 



 
 

hablará también de un movimiento artístico y político, cuyas expresiones por 
muchos años han quedado fuera de la corriente dominante de la cultura popular 
estadounidense. En los casos en los que ha sido retomada por la cultura 
hegemónica, como en el documental Paris is Burning de 1990 dirigido por Jennie 
Livingston, o la canción Vogue de Madonna lanzada en el mismo año20, fueron hitos 
importantes para la visibilidad de la comunidad del ballroom y valorados 
positivamente por varixs de lxs partícipes de esta. Sin embargo, para otrxs 
referentes, la escena del ballroom no fue apropiadamente retribuida ni valorada por 
haber compartido sus prácticas, saberes y sentires (Tucker, 2022; Lawrence, 2011; 
Bailey, 2013) Al respecto del documental mencionado, Pepper LaBeija, quien fue 
madre de House of LaBeija luego de Crystal, expresó, “They all got rich and we got 
nothing” [Ellxs se enriquecieron y nosotrxs no obtuvimos nada] (Green, 1993, citado 
en Lawrence, 2011, p. 8).  
 
Aunque la cuna del ballroom es la ciudad de Nueva York, pronto comenzó a 
expandirse a otras zonas de Estados Unidos (Regnault, 2011, p. 11). Además, 
gracias a que algunas de las mayores figuras de esta cultura empezaron a actuar 
fuera del país, el ballroom fue dejando sus huellas en otras naciones del mundo 
(Tucker, 2022). En Latinoamérica estas huellas están muy presentes, llegando a 
haber comunidades de ballroom consolidadas en diversas partes de la región.  
Trejo-Olvera (2022) sitúa el nacimiento del ballroom latinoamericano en 2009 en 
Brasil (p. 145). Sostiene que la proliferación de casas/Houses de ballroom en 
Latinoamérica guarda relación con el uso de Internet y, específicamente, de las 
redes sociales como otro espacio de socialización de la comunidad LGBTIQNB+ (p. 
140). Agrega, además, que durante la pandemia de COVID-19, se registró un 
aumento en la creación de perfiles en redes sociales dedicados a casas/Houses (p. 
146). 
 

El ballroom a nivel local21 
 
En Uruguay la cultura del ballroom es joven y floreciente, sin embargo, la producción 
académica en torno a ella es prácticamente nula. Es por esto que las fuentes de 
este apartado son mayormente el uso de artículos periodísticos, páginas web y 
publicaciones en redes sociales de colectivos referentes del ballroom uruguayo.  
 
Antes de adentrarse en la descripción de esta escena, es pertinente detenerse 
brevemente en el término kiki, el cual la cultura ballroom uruguaya retoma. Laurent 
Tropikalia, madre de la casa bonaerense House of Tropikalia, argumenta que lo “kiki 

21 Es preciso aclarar que los datos referidos a la escena local del ballroom que se mencionan en este 
apartado y en los siguientes corresponden a información recogida a lo largo de 2025. Debido a que 
es una comunidad viva y en expansión, es posible que algunos nombres sufran modificaciones, que 
ciertas personas ya no pertenezcan a alguna de las casas, o que se hayan formado nuevas. 
 

20 O más recientemente, la serie Pose creada por Ryan Murphy que se estrenó en 2018 y que se 
encuentra disponible en diversas plataformas.  

10 



 
 

se entiende como la parte más activista de la cultura ballroom y (...)  también con 
kiki nos referimos a la escena naciente, local” (Presentes, 2022, párr. 42). Por su 
parte, la madre argentina, Fiordi Bakeneko explica que “lo kiki le habla al 
mainstream para decirle: no se pierdan en las batallas, recuerden de dónde 
venimos, por qué estamos acá. Por qué estamos resistiendo” (Presentes, 2022, 
párr. 36).  
 
La primera casa en fundarse en nuestro país fue House of Polenta22 en 2018, 
seguida por House of Glama23 en 2019. También son parte de la escena House of 
Infernal24, House of Quimera25, House of Catbaret26, Casa Miller27 y House of 
K1l0mb028, esta última es del departamento de Maldonado y, por ahora, es la única 
formada en el interior del país (Pagola, 2024; Ferreiro, 2021). Estas casas no son 
todas las que han existido en los casi siete años de historia del ballroom uruguayo, 
pero sí son las que se encuentran actualmente en actividad29. Para la formación de 
las casas bastan dos personas y cada casa puede tener madre, padre30, así como 
princesas y príncipes (Pagola, 2024; KIKI BALLROOM URUGUAY, 2024a). Unx de 
lxs referentes de la escena del ballroom en Uruguay, aclara que también es posible 
que una casa no cuente con alguna de estas figuras y las decisiones sean tomadas 
colectivamente (Ferreiro, 2021). Esta forma de agruparse conserva el nombre de 
house como en sus orígenes, aunque hoy en día esto no se traduce en un lugar 
físico, según los testimonios recogidos por Pagola (2024) y Ferreiro (2021). No 
obstante, se mantienen las ideas de familia elegida y las funciones de protección. 
De acuerdo a la investigación del medio uruguayo de prensa escrita La Diaria, las 
expresiones del ballroom llegaron a nuestro país a través de algunas escuelas de 
danza que daban clases de Vogue (Pagola, 2024). Además, ha sido fundamental la 
contribución de Josué Araya (Josué Polenta), referente del ballroom chileno y 

30 Pagola (2024) aclara que en las ocasiones en las que las personas no desean identificarse ni con 
el femenino ni con el masculino, utilizan el término xadre (párr. 18).  
 

29 En años anteriores existían también House of Astros, House of Culo, House of Poseidon, House of 
Minerals y House of Hecate. 
 

28 La Xadre de esta casa es Maicon. 
 

27 Su nombre conmemora a Flavio Miller, figura del drag uruguayo. Se estableció en 2020 y su madre 
fundadora es Shadreé Miller. 
 

26 Establecida en 2024, la “International kiki House of Catbaret” tiene como madre fundadora a Miss 
Boneca do Catbaret. 
 

25 De acuerdo a su perfil de Instagram, caminan principalmente las categorías Runway, Fashion y 
Beauty. 
 

24 Su madre fundadora es Lucifer Infernal. Está integrada por personas uruguayas y venezolanas. 
 

23 Su madre es Diprina Glama Babylon y su padre Vortixx Glama. Fue fundada por Claudio Casal. 
 

22 Se hacen llamar The Trailblazer kiki house, término que refiere a que esta casa es la pionera del 
ballroom en nuestro país. Su fundadore es Trailblazer Mother Josué Polenta. 
 

11 



 
 

fundadore de House of Polenta que impulsó el desarrollo de esta cultura en Uruguay 
(Pagola, 2024; Ferreiro, 2021). 
 
En 2022 Guzmán Arnaud, antropólogo social de la Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación de la Universidad de la República realizó una 
investigación de tipo etnográfica junto a House of Polenta. Dentro de sus 
conclusiones expone cómo las categorías del ballroom estadounidense han sido 
cuestionadas y transformadas en la escena uruguaya. Explica Josué Araya que en 
el contexto de origen del ballroom, muchas de las categorías premiaban y 
promovían el cispassing31. En consonancia con esto, Marlene Wayar (2021), en su 
libro Furia Travesti se explaya sobre el concepto de cispassing y argumenta que el 
vogue propuesto en Estados Unidos refuerza la búsqueda de ser una mujer “real”. 
Plantea Arnaud (2025) que en Uruguay las categorías que se conservaron han sido 
“las que utilizan para reconocer a mujeres transgénero/travestis/tran-sexuales 
(femme queen) y se incluyeron nuevas identidades sociales, como la identidad de 
género no binaria, eliminando las que se entiende estereotipan las conductas de 
género antes expuestas” (p. 81). Es por esto que la categoría realness no es 
utilizada, argumentando que ningún género es real. Por su parte, categorías como 
body y face que en su origen se anclan en modelos de belleza hegemónicos, son 
reemplazadas por modify body y monstri face, categorías que celebran y promueven 
la transgresión a dichos modelos (Arnaud, 2025)32.  
 
Las casas y las demás personas que forman parte de la escena se encargan de 
poner en marcha los distintos formatos en los que se despliega el ballroom. Las kiki 
balls son los eventos principales, donde tienen lugar las batallas bajo varias 
categorías y temáticas. Por otro lado, las kiki sessions tienen un perfil más relajado 
y su objetivo es la experimentación de nuevxs participantes y el entrenamiento para 
las kiki balls (KIKI BALLROOM URUGUAY, 2024c). Sobre la ubicación de las 
sessions, cuando no son en espacios privados, se acostumbra tenerlas en un lugar 
del espacio público. De acuerdo a Pagola (2024) uno de los más elegidos es la 
glorieta del edificio de ANCAP (párr. 14), ubicado entre las calles Paysandú y Av. 
Libertador en el barrio Centro de la ciudad de Montevideo.  
 
A su vez, se suelen ofrecer talleres para formarse en las categorías que se 
prefieren. Algunos son gratuitos y otros tienen una tarifa que ayuda a las casas y a 
sus integrantes a sostenerse económicamente, lo mismo ocurre con las kiki balls. 

32 Se puede apreciar que conviven en esta cultura las palabras en inglés con otras del español, 
Arnaud (2025) aclara que esto es un punto de discusión dentro de la escena y que es por esto que 
circulan tanto los términos originales en inglés, traducciones hechas aquí y nuevas creaciones 
usando ambos idiomas.  
 

31 Este término se refiere al conjunto de cualidades, muchas veces arbitrarias, que hacen que una 
persona trans* sea percibida como una persona cisgénero. También se puede encontrar como 
passing. De acuerdo a Wayar (2021), el cispassing tiene que ver con poner en marcha estrategias de 
camuflaje en pos de la supervivencia.  
 

12 



 
 

En 2024 se realizaron varios talleres y actividades de difusión gratuitas llevadas a 
cabo por referentes del ballroom. Esto gracias a que el “Proyecto Ballroom 
Uruguay”, propulsado por House of Polenta, House of Glama y House of Quimera, 
ganó el Fondo Marielle Franco33 que brinda la Intendencia de Montevideo (KIKI 
BALLROOM URUGUAY, 2024b). Los talleres, centrados en distintas categorías de 
ballroom, fueron realizados por representantes de las casas y 007s. En el marco de 
este proyecto también se organizó la Bridgerton Kiki Ball. Además, a fines de 2024, 
tuvo lugar un taller y conversatorio sobre vogue femme y chant34 a cargo de Manu 
Juicy Couture, princesa de la casa argentina House of Juicy Couture (KIKI 
BALLROOM URUGUAY, 2024d). 
 
En esta línea, la intendencia de Montevideo ha colaborado con la promoción de la 
cultura ballroom de otras formas. En 2020, en el Mes del Orgullo LGBTIQNB+, en 
Uruguay, el ballroom uruguayo llegó al emblemático escenario del Teatro Solís con 
la Así te quiero Uruguay Kiki Ball. Fue organizada por las casas pioneras, House of 
Polenta y House of Glama y contó con el apoyo de la Secretaría de Diversidad de la 
intendencia (Intendencia de Montevideo, 2020; House of Glama, 2020). Al año 
siguiente, estas casas y la Intendencia, nuevamente pusieron en marcha una 
actividad para celebrar el ballroom uruguayo en el Solís, la UruQueer Kiki Ball 
(Intendencia de Montevideo, 2021, párr. 1). Además de formar parte de los eventos 
durante el Mes del Orgullo y/o la Diversidad, la cultura ballroom ha llegado a 
participar de la marcha que cierra y corona el calendario de lucha y celebración. Así, 
en 2023, varixs representantes de las casas y personas 007 se subieron al 
escenario principal de la Marcha a mostrar de qué se trataba el ballroom uruguayo 
(House of Polenta, 2023). En 2024, también en el marco de las celebraciones de 
septiembre, se realizó una muestra artística de ballroom en el Espacio Modelo. La 
muestra consistió en dos actividades, un día se brindó un taller de introducción al 
ballroom orientado a jóvenes y en otro se celebró La Modelo kiki session 
(Intendencia de Montevideo, 2024, párr. 1 y 2). 
 
Continuando con las actividades de difusión se debe mencionar que varixs 
referentes de la escena del ballroom, entre ellxs Josué Araya, han creado una obra 
de teatro dedicada a contar la historia de este movimiento. Lleva el nombre de 
Dimensión Cuir y, de acuerdo a sus creadorxs, se trata de un “proyecto que significa 
nuestra voz con respecto a los movimientos por los derechos de las feminidades y 
disidencias sexo genéricas, tomando una relevancia cultural, política y artística para 

34 Chant se refiere a la práctica de acompañar, describir y energizar las actuaciones de quienes 
recorren el escenario, mediante frases y rimas. Quienes tienen este rol son lxs comentadorxs, 
también se les puede llamar chanters o commentators (Presentes, 2022). 
 

33 Este fondo tiene por objetivo oficiar de “estímulo al trabajo conjunto entre colectivos de diferentes 
movimientos sociales, como los de la diversidad sexual y de género, afrodescendientes, migrantes y 
refugiados, entre otros” (Intendencia de Montevideo, 2019, párr. 1). 
 

13 



 
 

las personas trans, afrodescendientes, marronas y migrantes” (Teatro Solís, s/f, párr 
2).  
 
En la línea de las instituciones que se han vinculado con la cultura del ballroom 
local, está el caso de la Facultad de Psicología de la Udelar. En esta casa de 
estudios se formó un “Espacio de Referencia para Estudiantes Sexo-género 
disidentes” (ERES)35, junto al cual tres casas de la escena local, organizaron la 
DMS-KIKI, creando un juego de palabras con la sigla del Manual diagnóstico y 
estadístico de los trastornos mentales, DSM. La actividad fue realizada en junio de 
2022, enmarcada en la presentación del espacio y contó con el apoyo de la 
Comisión de Salud Mental del Centro de Estudiantes de la Facultad de Psicología. 
Comenzó con un conversatorio sobre la despatologización de las disidencias 
sexo-genéricas y la historia de la cultura ballroom. Incluyó además, una clase de 
vogue femme, un taller de expresión a través del maquillaje, música en vivo y cerró 
con una kiki ball (ERES, 2022a; 2022b).  
 
En 2022, desde el gobierno nacional,  a través del Ministerio de Educación y Cultura 
(MEC) se apoyó la puesta en marcha de un proyecto llamado Experiencia Ballroom. 
Consistió en un taller con una semana de duración que pretendía transitar las 
distintas categorías del ballroom y su historia (Ministerio de Educación y Cultura, 
2022, párr. 1-2). De igual forma, al año siguiente, con motivo del mes de todas las 
danzas que organiza el mencionado Ministerio, se desarrolló la actividad Cuerpos 
kiki en la cultura ballroom, a cargo de Josué Araya. Se trató de un espacio de 
entrevistas con personas protagonistas del ballroom nacional, luego de la charla se 
realizó una kiki session (Ministerio de Educación y Cultura, 2023, párr. 1 y 3). Las 
personas invitadas a dialogar fueron, “Gemini 007, Gaia Marichal, Mixtura, La 
Traviesa Jauzof Noche, Xadre Kobra Hecate Vemanei, Mother Diprina Glama 
Babylon” (Ministerio de Educación y Cultura, 2023, párr. 4). Dentro de la comunidad 
del ballroom uruguayo se ha formado, en sus propias palabras, una colectiva que 
tiene por objetivo donar alimentos a la comunidad LGBTIQNB+ y lleva el nombre de 
Soporten Ballroom. Para poner en marcha la recolección de alimentos se organizan 
kiki sessions, así como entrenamientos libres y gratuitos en distintas categorías 
(Soporten Ballroom, s/f). Esta iniciativa viene de la mano de quien ya ha sido 
mencionade Josué Araya, asegurando que con esto busca demostrar su 
compromiso con el ballroom y la comunidad LGBTIQNB+ del Uruguay (Soporten 
Ballroom, 2023).  
 
Al igual que el ballroom nacido en Harlem, el ballroom uruguayo manifiesta en sus 
prácticas una postura antirracista. Se puede apreciar que en varios de los eventos 
que se llevan a cabo se celebra la existencia de las personas afrodescendientes, 

35 ERES es un espacio creado por y para estudiantes, que surge en respuesta a las dificultades que 
encuentran las personas que habitan la diversidad sexo-genérica en sus trayectorias educativas 
universitarias. Plantean la problematización de la cisheteronormatividad y las lógicas excluyentes, 
promoviendo la construcción de una Facultad de Psicología como un espacio seguro (ERES, 2022c).  

14 



 
 

“marrones” y migrantes. Un ejemplo emblemático es la puesta en marcha de la 
Marrona Kiki Session, con motivo del Día Internacional de la Eliminación de la 
Discriminación Racial, que tuvo lugar el viernes 21 de Marzo del presente año en la 
Casa de la Cultura Afrouruguaya (Soporten Ballroom, 2025).  
 
En cuanto a las actividades en el resto del país, se encontró que House of Polenta 
ha llevado a cabo talleres descentralizados sobre cultura ballroom en las ciudades 
de Maldonado y Colonia del Sacramento. Se observa que estos talleres se 
realizaron con el fin de colaborar con los colectivos destinados a representar y 
apoyar la diversidad sexo-genérica en dichos lugares geográficos (House of 
Polenta, 2021a; 2021b).  
 
El ballroom, como se refirió previamente, es también un movimiento político y, en 
este sentido los balls pueden ser un medio para la manifestación y la lucha. En 2022 
en Uruguay se sometió a votación popular un referéndum de la Ley de Urgente 
Consideración (LUC) propuesta por el gobierno el año anterior, y la escena del 
ballroom se expresó al respecto. Debido a que la papeleta de votación que 
apoyaban era de color rosa, House of Polenta organizó una kiki ball llamada 
Rosadísima, formando parte así de la campaña por el sí a la modificación de dicha 
ley (House of Polenta, 2022).  
 
Se evidencia que la cultura ballroom en Uruguay constituye un nicho que está en 
pleno crecimiento, principalmente gracias a las prácticas autogestionadas por lxs  
que participan en ella. De acuerdo a la información recogida, y en consonancia con 
los orígenes del ballroom, la presencia de esta cultura se circunscribe mayormente a  
la ciudad de Montevideo, capital del país. En relación con esto, también se aprecia 
que la apuesta del ballroom por una mejor vida para las personas de la diversidad 
sexo-genérica que se gestó en Harlem, se mantiene presente en este lado del 
mundo. Es vital para que continúe el desarrollo de esta cultura que los esfuerzos de 
la comunidad del ballroom sigan siendo apoyados por las instituciones estatales. 
Asimismo, algunxs de lxs referentes del ballroom uruguayo subrayan la necesidad 
del apoyo a la escena e invitan a la sociedad en general a que se acerque a las 
expresiones de esta cultura (KIKI BALLROOM URUGUAY, 2024c). 
 
 

Una relación novedosa: ballroom e identidad  
 
Para comenzar este apartado es oportuno retomar una de las preguntas planteadas 
al inicio de este escrito, ¿La cultura ballroom realiza aportes en la construcción 
identitaria de las personas que forman parte de ella? ¿Cuáles?  Antes de adentrarse 
en la relación entre el ballroom y la identidad, es necesario aclarar desde qué 
concepciones de la identidad se parte. Se entiende a la identidad como un proceso, 
una construcción constante entre la persona y el mundo. Frigerio (2003) lo expone 
así, “el ser humano accede a su identidad a través de otros (…) la identidad se 

15 



 
 

juega y despliega en términos de una relación, la del sujeto con otros” (p. 4). Erikson 
(1968), por su parte, también hace hincapié en la identidad como la continuidad y 
mismidad que es reconocida por la persona y que a la vez para ser tal necesita ser 
reconocida por otros. En consonancia con esto, Freud (1921/1976) con su noción de 
identificación plantea que el Yo se construye teniendo a los otros que le rodean 
como referencia. De esta forma, se van tomando prestados aspectos de los otros 
para la conformación de la propia persona. En línea con estos postulados, Piera 
Aulagnier (1977) habla del proyecto identificatorio como la “autoconstrucción 
continua del Yo por el Yo, necesaria para que esta instancia pueda proyectarse en 
un movimiento temporal” (p. 167). Para la puesta en marcha del proyecto 
identificatorio la persona debe poder apoyarse en modelos identificatorios que le 
ofrezcan mirada y palabra. Estos modelos disponen de las narrativas propias que 
luego irán siendo resignificadas y además acercan a la persona los enunciados 
presentes en la sociedad (Aulagnier, 1977). Sumado a esto, Ana María Fernández 
(2002) plantea que en aquellos grupos conformados por un número contable de 
personas, como podrían ser los grupos de ballroom, los procesos identificatorios 
adquieren ciertas particularidades. Argumenta que allí donde las miradas circulan y 
los cuerpos se afectan unos a otros, se forman “redes identificatorias y 
transferenciales” (Fernández, 2002, p. 141). Agrega además que estos grupos van 
construyendo un imaginario grupal que lo sostiene, sus “ilusiones, mitos y utopías” 
(Fernández, 2002, p. 142), las cuales se vinculan estrechamente con el contexto 
sociohistórico en el que emerge el grupo.  
 
Considerando lo anterior, vale preguntarse ¿qué otredades dispone el ballroom para 
las construcciones identitarias? La cultura ballroom propone espacios donde 
quienes han sido históricamente discriminadxs por su diversidad sexo-genérica, su 
etnia/raza o su cultura, se sientan aceptadxs. Además de ofrecer espacios de 
pertenencia, ofrece referentes que pueden oficiar de modelos de otras existencias 
posibles. Véase por ejemplo lo que expresa una chica trans* acerca de su 
experiencia siendo parte de una comunidad de ballroom en Estados Unidos, “I had 
never seen so many people like myself in one space. I was so used to being the only 
one. And there we were being celebrated, like people clapping for you, and it wasn’t 
a joke” [Nunca había visto tantas personas como yo en un lugar. Estaba tan 
acostumbrada a ser la única. Y ahí estábamos siendo celebradxs, la gente te 
aplaudía y no era una broma] (Tucker, 2021, p. 149). Sumado a esto, le fundadore 
de House of Glama, comenta que ballroom es “una de mis razones de vivir, porque 
encontré otra gente que entiende mi rareza. Nos celebramos y cuidamos entre 
todes” (Ferreiro 2021, párr. 10). De esta forma, la cultura ballroom configura un lugar 
en el cual es posible construir identidad desde la potencia de cada sujeto. Volviendo 
a Piera Aulagnier (1977), la autora advierte que la sociedad puede truncar el 
proceso identificatorio de las personas cuando los discursos que ofrece dificultan su 
proyección a futuro y amenazan el pleno ejercicio de sus derechos. En la actualidad 
siguen presentes discursos odiantes hacia la comunidad LGBTIQNB+, y a  la 
diversidad en general, que promueven la estigmatización y la violencia hacia estas 

16 



 
 

formas de existencia. En este sentido, ballroom también se vuelve un espacio de 
resistencia que, aunque puede llegar a reproducir parte de los discursos 
hegemónicos, se propone ofrecer enunciados que habiliten, protejan y potencien las 
existencias de la diversidad sexo-genérica, étnica y cultural.  En esta línea Venegas 
Olvera (2024) en su investigación titulada “La Cultura Ballroom como Herramienta 
de Empoderamiento y Educación para las Poblaciones Vulneradas”, hace mención a 
la importancia del reconocimiento dentro de esta cultura. Plantea que los espacios 
de ballroom representan una segunda oportunidad para quienes han sido 
históricamente marginadxs, una oportunidad de celebrarse y contrastar la falta de 
reconocimiento por parte del resto de la sociedad. Frigerio (2016) postula que “el 
reconocimiento de la semejanza es requisito, sino condición, de lo humano” (p. 27). 
En este sentido, la falta de este reconocimiento implica la desaparición de lxs otrxs y 
sus singularidades. Esto también se relaciona con lo que más arriba se mencionaba 
acerca de la necesidad vital de las personas de ser miradas y habladas (Aulagnier, 
1977).       
 
Al hablar de identidad en el contexto de la cultura ballroom se debe hacer alusión a 
la interseccionalidad. En el estudio que realizan Cerezo y cols. (2019) se preguntan 
por la formación identitaria en personas afrodescendientes y latinas que se ubican 
en el espectro de la diversidad sexo-genérica. Entrevistan a veinte personas que 
conforman esta población, quedando demostrada la gran influencia del contexto 
social en la construcción de la identidad. Una de sus conclusiones es que debido a 
la marginalización social que sufren, sus identidades terminan por volverse un 
terreno de resistencia. Refieren, además, que en los casos en que lxs entrevistadxs 
no son aceptadxs en sus familias de origen y/o comunidades, suelen construir 
vínculos y espacios donde todas las aristas de sus identidades sean respetadas y 
potencien una concepción positiva de unx mismx (Cerezo y cols., 2019). En relación 
con esto, ballroom nace en respuesta a la falta de espacios que fueran seguros para 
las personas afro y latinas de la comunidad LGBTIQNB+. Por ende, se puede decir 
que la cultura ballroom refleja cómo la construcción identitaria se vuelve resistencia.  
 
 
Baker-Pitts y Martin (2021) entrevistaron a personas trans* racializadas que eran 
activas en la escena del ballroom neoyorquino. Pretendían estudiar la necesidad de 
reconocimiento de estas personas en contraste con la violencia a las que están 
expuestas por motivos de su identidad de género. Acerca de la identidad, lxs 
autores argumentan que a través de las competiciones, las dimensiones identitarias 
no valoradas por el resto de la sociedad encuentran en el ballroom un lugar de 
celebración, reivindicación y lucha. Plantean que «ballroom is a “hypothetical area” 
like Winnicott’s potential space between inner and external reality, a site (...) where 
omnipotent fantasies, the illusion of safety, and creativity flourish» [ballroom es un 
“área hipotética” como el espacio potencial de Winnicott entre la realidad interna y 
externa, un sitio (...) donde las fantasías omnipotentes, la ilusión de seguridad y la 
creatividad florecen] (p. 207). El ballroom brinda la oportunidad de ser quien se 

17 



 
 

quiera ser, mostrar quien siempre se ha sido o jugar a ser otrxs. Esto se 
complementa con lo que manifiesta Hechicera 007, integrante de la escena del 
ballroom uruguayo, “A nosotres no nos celebran en la calle, al contrario, nos 
humillan y nos violentan. Cuando estamos ahí [en la pista] nos queremos sentir 
celebrades y aplaudides” (Pagola, 2024, párr. 3).  
 
Son pertinentes aquí los planteos de Judith Butler (2019) en lo que refiere a su 
teoría de la performatividad. Esta teoría propone que el género no es un elemento 
identitario dado, sino un conjunto de actos, discursos y prácticas que se van 
sosteniendo en el tiempo, es decir, el género se performa. La autora expone que la 
identidad es producida, un efecto de acciones repetidas, dentro de las cuales 
algunas son aceptadas y privilegiadas mientras otras son marginadas y devaluadas 
(Butler, 2019). La cultura ballroom, desde sus cimientos, cuestiona la idea de la 
identidad como algo estático y puntualmente  deja en evidencia las falencias de una 
concepción de la identidad de género que pretende ocultar su carácter de 
construcción social. Dice la autora, el “concepto de una identidad de género original 
o primaria es objeto de parodia dentro de las prácticas culturales de las travestidas, 
el travestismo y la estilización sexual de las identidades butch/femme” (p. 268). A 
través de sus actuaciones, vale decir sus performances, el ballroom invita a las 
personas a navegar por las aristas del género, desafiando los supuestos límites de 
lo femenino, lo masculino y lo binario. Josué Polenta ejemplifica esto argumentando 
que en ballroom es posible ser un  varón gay y caminar la categoría vogue femme 
sin ser juzgado por poner en marcha una expresión corporal generalizada como 
femenina (Arnaud, 2025). Acerca de la categoría realness, Tucker (2022) expresa: 
“it allows you, within the safe and brave space of a ball, to finally inherit your human 
right to leap from one end of the identity spectrum to the other” [te permite, dentro 
del espacio seguro y valiente de un ball, finalmente heredar tu derecho humano a 
saltar de un punto del espectro de la identidad al otro] (p. 191).  Volviendo a Butler 
(2019), estas expresiones dejan ver “de forma implícita la estructura imitativa del 
género en sí, así como su contingencia” (p. 269). Arnaud (2025) también retoma los 
postulados de Judith Butler en su etnografía sobre el ballroom uruguayo. Al respecto 
argumenta que las expresiones corporales dentro de esta cultura, “se sustentan 
desde esta ficción reguladora del género heteronormativa, pero utilizan la ficción del 
género performativa como posicionamiento político” (p. 79). Continuando, Bailey 
(2011) postula que la cultura ballroom construye un sistema de género propio. Una 
concepción del género que evoca su carácter cultural y la capacidad de reconstruirlo 
a través de las prácticas. Dice el autor que, aunque las nociones de género, sexo y 
sexualidad conservan conexiones con la hegemonía, en ballroom las categorías 
identitarias son más flexibles, se expanden y mutan (Bailey, 2011). “The gender and 
sexual performativity of ballroom culture emerges and functions at the interstices of 
hegemony and transformation to create new forms of self-representation and social 
relations” [La performatividad sexual y de género de la cultura ballroom emerge y 
funciona en los intersticios de la hegemonía y la transformación para crear nuevas 
formas de autorrepresentación y relaciones sociales] (Bailey, 2011, p. 383). La 

18 



 
 

construcción de otras formas de experimentar el género y la sexualidad se vuelve 
entonces un acto de supervivencia, se trataría, en palabras de Butler, de tener vidas 
vivibles. 
 
Por otro lado, aunque volviendo a hablar de interseccionalidad, Arnaud (2025) 
considera que en la cultura ballroom también tiene lugar una “interseccionalidad de 
posiciones identitarias en la trayectoria de les sujetos” (p. 78). Esto haciendo alusión 
a que se ponen en juego concepciones de las identidades que permiten 
construcciones subjetivas un poco más dinámicas, a diferencia de otras partes de la 
sociedad donde los discursos sobre la identidad son más rígidos. En contraste con 
la identidad pensada como un compartimento estanco, siempre igual a sí mismo, las 
identidades en el ballroom reconocen y dan lugar a la diferencia. Se propone una 
forma de habitar las identidades que resuena con lo que Arfuch (2002) plantea 
acerca de estas como “una construcción nunca acabada, abierta a la temporalidad, 
la contingencia, una posicionalidad relacional sólo temporariamente fijada en el 
juego de las diferencias” (p. 21). Claro que esto no significa que ballroom siempre 
logre escapar de ciertas lógicas hegemónicas, es por esto que advierte Arnaud 
(2025), “estas performances [las de ballroom] pueden subvertir o reproducir, según 
los contextos de enunciación, esa ficción reguladora de género heteronormativa” (p. 
80). Por su parte, Teresa de Lauretis (2015), sobre la relación entre el género y la 
identidad postula que el género es una imposición social de la cual las personas 
pueden o no apropiarse. De esta forma, aunque el sistema sexo/género categoriza y 
delimita las identidades, siempre queda un espacio para la singularidad. En este 
sentido, quizá lo más novedoso de la relación entre el ballroom y la identidad no sea 
que rompe totalmente con las construcciones identitarias hegemónicas, sino que 
logra ubicarse en sus márgenes, a la vez que los habita va construyendo otros 
territorios de existencia, en palabras de Guattari, líneas de fuga. 

 
Ir en busca de una casa: ballroom y familia 

 
Como bien advierte Marlon Bailey (2013), uno de los pilares de la cultura que aquí 
se está tratando es la conformación de un tipo de relación específica que se 
manifiesta a través de la formación de casas o houses. Muchas de las personas que 
habitan ballroom refieren que esta forma de agruparse se trata de tener una familia 
elegida. Dice Fiordi Bakeneko, “nosotres estiramos, retorcemos la idea de familia. 
Yo soy madre, pero también una marica, ahí hay una fuga y una forma de 
resistencia” (Presentes, 2022, párr. 13).  
 
Gelpi y Silvera (2020) retoman algunas aristas acerca de la institución familiar 
occidental que resultan pertinentes para este apartado. En primer lugar mencionan 
que históricamente se ha fundado en la heterosexualidad y la monogamia 
obligatorias, una marcada división de tareas y roles de acuerdo al género junto a la 
construcción de un amor romántico que las refuerza. Las funciones de esta 
institución han tenido que ver con la protección, la socialización y la formación 

19 



 
 

identitaria de los sujetos, incluyendo la internalización de las normas morales y los 
valores presentes en la sociedad. Refieren que la noción de familia en la actualidad 
está atravesada por el conflicto, siendo más apropiado hablar de familias en plural. 
Siguiendo, también argumentan que las familias no siempre son un espacio donde 
circula el cuidado y el amor, ya que en muchas ocasiones pueden volverse fuente 
de malestar psicológico e incluso de violencia. En relación con la violencia por 
orientación sexual, identidad de género o expresión de género en este ámbito, las 
personas autoras mencionan que suele aparecer como no aceptación, restricción de 
los vínculos, humillación, pudiendo llegar a la expulsión del hogar de quien no es 
aceptadx (Gelpi y Silvera, 2020). La escritora y activista social bell hooks (2021) 
también coincide en que la familia tradicional y patriarcal no siempre garantiza la 
presencia del amor y que ha fracasado en su tarea de ser la mejor institución para la 
crianza. Resalta la importancia de que, más allá del parentesco sanguíneo, las 
familias se conformen por personas diversas, como una comunidad con capacidad 
de amar, que expongan otros modelos de comportamiento y pensamiento. 
 
Por otro lado, Kath Weston (2003) en su investigación, “Las familias que elegimos: 
Lesbianas, Gays y Parentesco” explora cómo los términos gay y familia han pasado 
de ser antónimos a ser descriptores de un parentesco. La autora plantea que las 
familias que conforman las personas de la comunidad LGBTIQNB+ ponen en 
tensión la concepción de la familia como un universal, dado naturalmente y atado a 
la biología. En su lugar queda en evidencia que los lazos de parentesco también 
pueden ser elegidos y que estos tienen la misma validez que aquellos basados en el 
determinismo biológico (Weston, 2003). Esto coincide con lo que señala Marlene 
Wayar acerca de las travestis que maternan. Plantea que estas prácticas de sostén, 
cuidado y protección cuestionan y desafían la consanguinidad (Wayar, 2021). 
Además, ambas autoras hacen hincapié en que la asistencia material y la capacidad 
de proveer también forman parte de las dinámicas de relacionamiento de la 
comunidad LGBTIQNB+ (Weston, 2003; Wayar, 2021). Es decir, las funciones 
tradicionalmente asociadas a la institución familia fundada en el parentesco 
biológico han dejado de ser exclusivas de esta (si es que alguna vez lo fueron).  
 
Para seguir pensando la transformación de los vínculos en ballroom es interesante 
considerar la noción de lo ominoso desarrollada por Freud (1919/1976). En su texto 
sobre lo ominoso, Freud hace referencia a la idea de que lo aterrador puede ser 
generado por lo familiar, lo conocido en un momento puede volverse desconocido, o 
mejor dicho, lo conocido contiene siempre una dimensión desconocida, extraña, que 
puede resultar aterradora. En este sentido, con la salida del clóset o la 
exteriorización de la diversidad sexo-genérica, en muchos casos, aparecen 
reacciones del ámbito familiar o del entorno cercano que pueden ser caracterizadas 
como del orden de lo ominoso. Esto debido a que los otros significativos de los que 
se espera protección y cuidado, muestran rechazo hacia una dimensión de la 
identidad. En palabras de Gelpi y Silvera (2020), “quienes deben proteger vulneran” 
(p.2). Continuando con la idea de lo ominoso, el Psicoanalista francés Patrick 

20 



 
 

Avrane (2021) plantea que las casas están para proteger a las personas de lo 
extraño, vale decir, de lo ominoso, pero que sin embargo lo extraño siempre 
irrumpe, es parte de lo que constituye a las personas y a sus casas. La irrupción de 
lo extraño por parte de lo familiar se refleja en las palabras de Tucker (2022) cuando  
argumenta que la estructuración del ballroom en casas responde al frecuente 
rechazo que sufre la comunidad LGBTIQNB+ por parte de sus familias de origen y 
expresa que ballroom “is an answer to an act against nature: parents disowning their 
children” [es una respuesta ante un acto contra la naturaleza: padres abandonando 
a sus hijxs] (p. 116). Ballroom surge entonces como un refugio necesario y urgente 
ante la desconcertante ausencia de quienes se espera que siempre estén. De 
manera que en los momentos en los que la familia de origen y/o la comunidad en la 
que alguien se ha criado son hostiles, devuelven rechazo, incomprensión o incluso 
violencia, ballroom ofrece otra oportunidad de tener una casa. Como menciona 
Tucker (2022), “They take you under their wing. Suddenly, you’re a part of something 
bigger. Suddenly, you have a gay father or trans mother or queer siblings. Suddenly, 
you have a home” [Ellxs te cobijan bajo su ala. De repente eres parte de algo más 
grande. De repente tenés un padre gay o una madre trans o hermanxs queer] (p. 
141). Avrane (2021) propone que existe un inconsciente de las casas que se 
conforma por los inconscientes de quienes la habitan, es decir, las casas son 
quienes las construyen. La cultura ballroom, desde sus cimientos, invita a 
desnaturalizar la forma en la que las personas se relacionan entre sí. Invita a la vez, 
a concebir otras formas de tener una casa, de construir nuevos hogares a partir de 
la historia y la  experiencia que cada persona trae consigo. Es decir, nuevamente se 
retoma una noción tradicionalmente asociada al sistema hetero-cis-patriarcal, 
manteniendo algunas de sus particularidades y transformando otras.  
 
Tucker (2022) agrega además, que la conformación de familias dentro del ballroom 
colabora con la tramitación de las experiencias traumáticas. En relación con esto, 
Mother Diprina Glama expresa que ballroom es una necesidad, que gracias a esta 
cultura ha podido volver a conectarse con su cuerpo (Pagola, 2024). Como se refirió 
en la contextualización histórica, las comunidades de ballroom estadounidenses, 
específicamente las casas y sus figuras de liderazgo, cumplieron un rol esencial en 
la lucha contra el VIH/SIDA (Bailey, 2013). Colaboraron con la promoción de las 
prácticas preventivas, pero sobre todo, oficiaron de soporte y acompañamiento para 
atravesar este período marcado por las pérdidas, la falta de apoyo estatal y la 
estigmatización. En este sentido, Bailey (2013) dice que “these houses also take on 
the labor of care that the biological kin of Ballroom members often fail to perform” 
[estas casas también se ocupan del trabajo de cuidado que el parentesco biológico 
de lxs integrantes del Ballroom suele fallar en realizar] (p. 80). Además, explica que 
la formación de vínculos de maternidad, paternidad y hermandad dentro del 
ballroom tiene que ver con la necesidad de que la comunidad y los colectivos 
permanezcan y por ende que este sostén siga existiendo, se siga ofreciendo. La 
oferta de una nueva casa se evidencia en algunos casos en familias elegidas que 
conviven en un espacio físico, como se puede apreciar en las houses de Estados 

21 



 
 

Unidos o tomar la forma de colectivos que recuperan roles de la institución familiar, 
como sucede en nuestro país. En ambas formas el objetivo es constituir otro tipo de 
vínculos, basados en la aceptación, el cuidado y la protección de las personas de la 
comunidad LGBTIQNB+. Una de las novedades de cómo se organiza esta cultura 
es entonces, que “people actually connect to each other through their racialized 
sexuality, their racialized gender presentation, so that’s very different than a lot of 
systems … [especially from] bourgeois notions of the family” [las personas realmente 
conectan la una con la otra a través de su sexualidad racializada, su presentación 
de género racializada, y eso se diferencia de muchos sistemas…(especialmente de) 
nociones burguesas de la familia] (Rivera Colón, 2013, citado en Patiño, 2017, párr. 
25). Resuenan aquí las palabras de Noemí Parra (2021) al decir que “cuando la 
familia rechaza, la comunidad sostiene” (p. 15). La autora refiere también que este 
sostén y la construcción de vínculos significativos son fundamentales para que las 
personas de la diversidad sexo-genérica puedan tener vidas dignas (Parra, 2021).   
 
Otro aspecto en el que es importante puntualizar es en cómo dentro de las 
comunidades de ballroom se han retomado y resignificado las figuras maternas y 
paternas. De acuerdo a los relatos recogidos en la bibliografía consultada, estas 
figuras introducen elementos novedosos, pero también en algunos casos 
reproducen las prácticas históricamente asociadas a estos roles (Bailey, 2013, Molé, 
2021). La madre de House of Glama explica que ser madre en ballroom, además de 
la promoción de la cultura, tiene que ver con saber cómo se encuentran lxs 
integrantes de la casa, guiar y conseguirles oportunidades (Pagola, 2024). Para 
Luna Luis Ortiz, hijo de la madre fundadora de House of Pendavis, Avis Pendavis, 
su madre era una gran madre porque se preocupaba por su educación y estaba 
presente en los momentos importantes de su vida, aunque no estuvieran 
relacionados con los eventos de ballroom (Tucker, 2022). En esta línea Talia Molé 
(2021) lleva a cabo una investigación que intenta ir más allá de la concepción 
hegemónica de la maternidad. Busca alejarla de los determinismos biológicos y de 
género, argumentando que la maternidad es una práctica social. Para profundizar 
en esto estudia cómo aparece la maternidad en el ámbito de la comunidad 
LGBTIQNB+ de Miami y con la comunidad de ballroom de Nueva York. Acerca de 
esta última, realiza entrevistas con personas referentes de la escena y comparte 
algunas reflexiones al respecto. Lxs referentes describen a este rol como vital para 
la comunidad, un rol duro que conlleva mucha responsabilidad y compromiso con 
las vidas de quienes se consideran hijxs. Relatan además, coincidiendo con lo 
postulado por Bailey (2013), que las figuras maternantes de ballroom muchas veces 
cumplen funciones que los parientes biológicos no pudieron. Agregan también que 
la maternidad en ballroom tiene que ver no sólo con proveer materialmente a lxs 
hijxs, sino con compartir enseñanzas, poner límites firmes, guiar y acompañar en los 
momentos difíciles de la vida (Molé, 2021). Considerar la maternidad como una 
práctica social permite entonces ampliar la perspectiva sobre lo que significa 
maternar, qué formas puede adoptar esta práctica y quienes las ponen en marcha.  
 

22 



 
 

Como se mencionó en párrafos anteriores, quienes están al frente de las casas son 
muchas veces consideradas referencias para la construcción de identidades no 
cisheteronormativas y son también quienes promueven una nueva concepción de lo 
familiar y de la afectividad. En este sentido, Bailey (2013) trae a consideración el 
relato del ex integrante de House of Ninja Tim West, quien describe a la familia en 
ballroom como “an alternative social network for those who have been ostracized 
from their family or didn’t have people in their families or communities who could 
understand their sexual identity” [una alternativa social para quienes han sido 
excluidxs de sus familias o no tuvieron personas en sus familias o comunidades que 
pudieran entender su identidad sexual] (p. 77). Se propone entonces otro tipo de 
relacionamiento basado en otro tipo de amorosidad, como plantea la madre Lala 
Zunnell, una amorosidad que alberga la diferencia y comprende lo que es habitarla 
(Tucker, 2022). Resuenan aquí los planteos de Winnicott (2013) acerca de la “madre 
suficientemente buena”, a quien postula como ese Yo auxiliar que con su presencia   
sostiene física y simbólicamente al bebé (holding), acompañando la construcción de 
su “self verdadero”. Considerando esto, ¿las figuras de referencia de las 
comunidades del ballroom no estarían poniendo en marcha funciones de sostén 
similares? Vale aclarar que esta asociación no implica la infantilización de las 
personas que conforman los espacios de ballroom, así como tampoco significa que  
estas no hayan contado con la presencia de figuras de cuidado adecuadas durante 
su ciclo de vida. A lo que se refiere aquí es que la presencia de las referentes en 
ballroom parecería ser fundamental para las construcciones identitarias de las 
personas que habitan esta cultura, se ponen en juego funciones de sostén a la vez 
que se plantean y experimentan otras existencias posibles. 
 
Para finalizar este apartado es relevante la noción de filiaciones simbólicas 
abordada en la obra de Graciela Frigerio, que puede aportar al análisis de la 
relación entre ballroom y la familia. La autora plantea que las personas van 
deviniendo en tales a través del “enlace de las simultáneas y sucesivas filiaciones 
simbólicas que dibujan la figura del otro como semejante” (Frigerio, 2016, p. 18). 
Todas las personas cuentan con filiaciones simbólicas, las cuales pueden ser más o 
menos compartidas con el resto de la sociedad. En este sentido aclara que alguien 
puede ser desafiliado “del tronco común, pero no sin filiaciones. Sometidos a 
esfuerzos políticos des-subjetivantes pero no sin subjetividad…” (Frigerio, 2016, p. 
32). Continúa explicando que a estos des-afiliados se los construye como amenaza 
y aunque se les permita compartir algunos de los elementos valorados socialmente 
o se intente incluirlos, “se les ofrece a alto costo una escueta caridad pero se les 
niega ciudadanía plena” (Frigerio, 2016, p. 32). Lo que ponen en marcha entonces, 
lxs desafiliados, es la conformación de nuevas filiaciones desde su ajenidad al 
tronco común, desde su otredad. Unas filiaciones que, advierte Frigerio (2016), 
pueden no ser entendidas por lxs del tronco común. La cultura ballroom, construída 
por personas históricamente expulsadas, o al menos pobremente incluídas, es un 
claro ejemplo de la formación de otro tipo de filiaciones simbólicas que permiten 
sostener la vida. Se ha evidenciado en párrafos anteriores el novedoso sistema de 

23 



 
 

vinculación que propone el ballroom, retomando pero sobre todo desafiando las 
formas tradicionales en las que se desarrollan las relaciones humanas.  
 

Inventarse un lugar: ballroom y comunidad 
 

En los apartados anteriores se ha hecho referencia a que la cultura ballroom se 
propuso la invención de un lugar para quienes eran marginadxs por la sociedad por 
razón de su color de piel, cuerpo, orientación sexual, identidad y/o expresión de 
género. Se trata entonces de construir un lugar por y para quienes la sociedad ha 
intentado expulsar. En este apartado se abordarán algunas características de la 
construcción de estos espacios y las reflexiones que me suscita.  
 
Para pensar la expulsión que efectúa el sistema cisheteropatriarcal y racista que 
domina las sociedades occidentales es oportuno anclarse en el texto de Graciela 
Frigerio (2016) titulado “Tener o no tener lugar”. En él habla sobre la tendencia 
actual hacia la deshumanización de las otredades y la reproducción de las 
desigualdades. De esta forma explica que por un lado se encuentran quienes tienen 
lugar y, por otro, quienes han sido históricamente expulsadxs y no son reconocidxs 
como semejantes (Frigerio, 2016). La autora argumenta que “dejar sin parte es dejar 
sin lugar. Es confundirse con el lugar de los antiguos dioses que se adjudicaban y 
ejercían el poder de la vida y de la muerte sobre los hombres” (Frigerio, 2016, p. 
16). Es decir, quienes se encuentran en condiciones de ejercer el poder son quienes 
arbitrariamente deciden cómo se conforma el binomio afuera-adentro, 
nosotros-otros. Ante esto Frigerio (2016) refiere que aparece la resistencia. La 
resistencia de quienes no quieren ser cómplices de la expulsión y sobre todo, la 
resistencia de quienes no tienen lugar. En este sentido, los espacios de ballroom 
podrían ser pensados como una de las formas que puede tomar esta resistencia 
que propone la autora. Como se refirió en el apartado sobre identidad, en ballroom 
lo identitario puede volverse territorio de resistencia (Cerezo y cols., 2019) y además 
es una cultura que busca contrastar la falta de reconocimiento por parte de las 
sociedades hacia la diversidad (Venegas Olvera, 2024). Continuando, esta forma de 
resistencia también puede ser planteada como la creación de comunidad. Tucker 
(2022) al respecto de su experiencia en espacios de ballroom y otros espacios 
similares abocados a las juventudes LGBTIQNB+, reflexiona que allí aprendió que lo 
que genera la inequidad se puede afrontar mediante la construcción de comunidad. 
Y en esta misma línea, Baker-Pitts y Martin (2021) plantean que “As neoliberal 
identity politics isolate individuals from collective bonds, the ballroom-house 
community is refreshingly retrograde, a reminder that nobody should have to go it 
alone” [Mientras las políticas identitarias neoliberales aíslan a los individuos de sus 
lazos sociales, la comunidad del ballroom es un agradable retorno al pasado, un 
recordatorio de que nadie debería tener que atravesar esto en soledad] (p. 216).  
 
Al hablar de comunidad no se parte aquí desde una concepción homogénea y 
bondadosa, sino comunidad en el sentido de una forma de relacionarse que implica 

24 



 
 

rupturas, conflictos, exposición a la otredad (Laterra, 2024). O, en palabras de Peter 
Pál Pelbart (2009) “la comunidad, a contramano del sueño de fusión, está hecha de 
interrupción, fragmentación, suspenso, está hecha de seres singulares y sus 
encuentros” (p. 29). Laterra (2024) retoma  autoras y autores que han pensado a la 
comunidad desde diversas aristas. Entre ellas resalta el poder pensar a la 
comunidad, puntualmente la comunidad queer, como una en la cual conviven dos 
características, la impermanencia junto a “una fragilidad como potencia que permite 
reunión y movimiento aunque contenga una desigual distribución de la 
vulnerabilidad” (Laterra, 2024, p. 198). Esta forma de concebir a la comunidad 
permite complejizar el análisis sobre los espacios de ballroom. Sí es posible 
considerarlos territorios de resistencia, cuestionamiento y celebración, pero esto no 
significa que estén exentos de tensiones, conflictos y contradicciones (Tucker, 
2022). Pasar por alto estas particularidades sería arriesgarse a caer en una 
romantización de la cultura que se está tratando. Así lo expresa Fiordi Bakeneko:  
 

La ballroom también está atravesada por relaciones de poder. La cultura 
ballroom no es la panacea de la igualdad, suceden cosas como en todos los 
espacios culturales y ahí habría que apuntar a no caer en la idea patriarcal de 
familia donde una cabeza decide mientras que todos obedecen. Es algo que 
tenemos que resistir también porque a todes nos atraviesa la cultura 
patriarcal y venimos con una representación interna de familia, reversionar 
eso es un desafío para todes (Presentes, 2022, párr. 27).  

 
A través de las lecturas y el contacto con la escena ballroom es posible observar el 
serio compromiso que conlleva construir un espacio seguro. Más arriba se 
argumentó que ballroom se erige sobre la premisa de que se puede ser quien se 
quiera ser, que habilita la exploración y el juego, pero es preciso aclarar que esto no 
quiere decir que ballroom sea una cultura sin reglas. En esta línea, la investigación 
de David E. Patiño (2017) acerca de la relación entre el ballroom y la espiritualidad, 
recoge algunos relatos acerca de cómo funciona el sistema familiar de esta cultura 
en Estados Unidos. Lxs referentes que entrevista coinciden en que quienes forman 
parte de una casa deben «contributing to the house, being held accountable for their 
mistakes, not breaking house rules, not being “a mess,” and being kicked out from 
the house if they cannot comply with these standards» [contribuir a la casa, hacerse 
cargo de sus errores, no romper las reglas, no ser un “desastre” y ser expulsadxs de 
la casa si simplemente no pueden cumplir con estos estándares] (párr. 24).  
 
Las reglas del ballroom también se expresan en las categorías que cada escena 
dispone para las competiciones, las cuales han sufrido modificaciones a lo largo del 
tiempo y las zonas geográficas. En los anuncios de las kikis se pueden ver con 
frecuencia que aparezcan nuevas categorías, buscando que ciertas expresiones 
artísticas tengan más lugar, pero sobre todo que algunas identidades se sientan 
representadas allí. Sin embargo no deja de haber aquí cierto ejercicio de poder en el 
hecho de crear esas categorías y por ende nombrar cuáles identidades tienen lugar 

25 



 
 

y cuáles quedan por fuera, produciéndose un nuevo binomio afuera-adentro o 
nosotros-otros (Frigerio, 2016). Es decir, aunque la cultura ballroom parte de una 
lógica inclusiva necesita para su conformación y mantenimiento, de ciertos 
mecanismos de exclusión. Con esto no se busca hacer un juicio de valor sobre 
estos mecanismos, sino dar cuenta de ellos para complejizar el análisis. 
Continuando con las categorías, cada una tiene historia y un contexto de 
surgimiento, aspectos que demandan sumo respeto dentro de la cultura, por lo cual 
el caminar una categoría no es un acto que deba tomarse a la ligera. Esto tiene que 
ver con el ejercicio de la memoria de quienes construyeron la cultura y han luchado 
por ella. Conservar y respetar cada categoría conlleva entonces que las personas 
con más experiencia en la escena, enseñen a lxs nuevxs integrantes. A su vez, 
estas enseñanzas también implican la decisión sobre quién puede o no caminar 
cada categoría y cuáles son las formas adecuadas de hacerlo. Por ende, ballroom sí 
es un espacio de liberación, exploración y juego, pero esto se realiza en un marco 
de reglas específicas que, aunque necesarias, también pueden llegar a ser 
percibidas como restrictivas. Piénsese por ejemplo, ¿qué pasa con quienes sienten 
que no hay categorías disponibles para su identidad? ¿Hay lugar para la no 
definición de lo que unx es? Dicho esto vale aclarar que también se ha notado que 
la cultura ballroom, al menos la latinoamericana, genera espacios donde pensarse y 
re-pensarse, claro que esto no implica disolver todas sus contradicciones, pero sí 
abordarlas. A saber, esto se puede apreciar en cómo la escena uruguaya ha 
discutido y transformado las categorías provenientes del ballroom estadounidense 
(Arnaud, 2025). Lo que se vislumbra aquí es que, en tanto las identidades están en 
continua construcción y la exploración del género es inacabada, es esperable que 
las etiquetas y categorías que pretendan representar esos procesos queden por 
momentos un poco atrás.  
 
Otra de las prácticas que forman parte de la construcción del anhelado espacio 
seguro es la exposición y expulsión de quienes cometen actos de discriminación, 
agresión verbal u otros actos violentos. De acuerdo a lo que se ha podido observar, 
en estas latitudes, estas expulsiones suelen ser rápidas y acompañadas de un 
fuerte respaldo a las personas víctimas. Estos hechos se ponen en circulación en  
las redes sociales, haciendo que regresar a la escena se vuelva prácticamente 
imposible. Sin dudas el mecanismo descrito es fundamental para la protección de la 
cultura y, sobre todo, de quienes la conforman. Es decir, es esperable que una de 
las respuestas ante este tipo de situaciones sea poner distancia entre la persona 
que incurrió en las violencias y quienes las reciben; la cuestión está en el después. 
¿A dónde van las personas expulsadas? ¿Es eficiente este mecanismo para 
prevenir episodios violentos por parte de otras personas? ¿Las violencias se 
apaciguan o se mueven de lugar? Esto no significa que las personas que conforman 
ballroom deban hacerse cargo de las violencias de otras, sino que las situaciones 
que allí ocurren muestran una forma frecuente en la cual los seres humanos 
intentan lidiar con dichas violencias.  
 

26 



 
 

Teniendo en cuenta lo expuesto hasta aquí puede ser provechoso retomar la 
perspectiva de Castoriadis, de la mano de Ana María Fernández. Castoriadis 
propone la noción de imaginario social como “un conjunto de significaciones por las 
cuales un colectivo (...) se instituye como tal” (Fernández, 2007, p. 39). Asimismo el 
autor argumenta que en la dimensión histórica y social de este imaginario conviven 
dos instancias, el imaginario social efectivo, también llamado instituido y el 
imaginario social radical, es decir, el instituyente (Fernández, 2007). El instituido 
proporciona la cohesión y el orden social, configurando sentidos para valorar las 
prácticas humanas (Fernández, 2007). Sin embargo la cohesión y el orden que 
busca perpetuar el instituido estarán siempre tensionados por la emergencia de 
nuevas significaciones, nuevos instituyentes. En este sentido, ballroom, en tanto 
cultura parte de una sociedad, configura grupos y colectivos en los que 
constantemente se juegan las dos instancias del imaginario social. Se aprecia que a 
la vez que se mantienen significaciones instituidas acerca de la familia, la casa, el 
género; emergen otros sentidos posibles que discuten a los anteriores. Ana María 
Fernández (2007) refiere que esto tiene que ver con la capacidad de transformación 
que puede tener el imaginario social, “ya que establece líneas de fuga de los 
disciplinamientos sociales” (p. 41). Aclara además, que en estos procesos se pone 
en marcha la construcción de subjetivación y por ende, aparece la cuestión del 
poder (Fernández, 2007). 
 
Volviendo al tema del cuidado, los feminismos han pensado bastante esta cuestión. 
Sara Ahmed, en conversación con los textos de Audre Lorde, habla de que no todas 
las personas tienen que luchar para sobrevivir, para algunas el mundo es un lugar 
que las incluye, que las reconoce, que las cuida (Ahmed, 2021). Sin embargo, para 
quienes el mundo es un lugar hostil, luchar por la supervivencia es un mandato, y 
cuidarse es una herramienta para hacerlo. Enfatiza la autora en que se debe 
“afirmar que algunas vidas son importantes cuando el mundo está comprometido a 
decir que no lo son” (Ahmed, 2021, p. 421). Los espacios de ballroom reflejan 
claramente que la supervivencia es una de sus luchas principales. Personas que 
ante la falta de reconocimiento, respeto y cuidado, se han visto en la obligación de 
aprender a tejer sus propias redes, a cuidarse entre todxs. Continuando con Ahmed 
(2021), “en el trabajo queer, feminista y antirracista el autocuidado consiste en crear 
comunidad, comunidades frágiles (...), armadas a partir de experiencias de ruptura” 
(p. 422), cuidarse es entonces desarmarse para volver a armarse y poder sobrevivir. 
 
Concluyendo, la intención de este apartado ha sido despojarse de la visión del 
ballroom como un territorio ideal o una utopía en la que las vicisitudes de los 
mandatos sociales no se ponen en juego. Se trata, en cambio, de aprehender su 
totalidad, sus partes novedosas y las repeticiones del orden social normativo. Es 
una cultura que encarna la constante puja entre lo instituido y lo instituyente, lo 
nuevo y lo viejo. Ballroom se inventa un lugar en el sentido de que crea un espacio 
que no es ajeno a su contexto histórico, político, geográfico, de hecho lo retoma y lo 
cuestiona, sin dejar de habitar sus contradicciones. Se inventa un lugar que funciona 

27 



 
 

a la vez de refugio y de plataforma para luchar. Para cerrar estos párrafos se dejan 
aquí las líneas del poema de Audre Lorde, “Letanía de la supervivencia”:  
 

Para aquellas personas que vivimos en la orilla 
sobre el filo constante de la decisión, 
cruciales y solas, 
para quienes no podemos abandonarnos 
al sueño de la elección, 
quienes amamos en los umbrales, 
mientras vamos y volvemos, 
en las horas entre amaneceres, 
mirando hacia dentro y hacia fuera, 
al tiempo antes y después, 
buscando un ahora que pueda alimentar 
futuros, 
como pan en la boca de las niñas y niños, 
para que sus sueños no reflejen 
la muerte de los nuestros: 
 
Para nosotras las personas 
que fuimos marcadas por la impronta del miedo, 
esa línea leve en el centro de nuestras frentes 
de cuando aprendimos a temer mientras mamábamos 
que con este arma, 
esta ilusión de que pudiera existir un lugar seguro, 
los pies de plomo esperaban silenciarnos. 
Para todas nosotras, 
este instante y este triunfo: 
supuestamente, no íbamos a sobrevivir. 
 
Y cuando el sol amanece tememos 
que no permanezca en el cielo, 
cuando el sol se pone tememos 
que no vuelva a salir al alba, 
cuando el estómago está lleno tememos 
el empacho, 
cuando está vacío tememos 
no volver a comer jamás, 
cuando nos aman tememos 
que el amor desaparezca, 
cuando estamos en soledad tememos 
no volver a encontrar el amor, 
y cuando hablamos 
tememos que nuestras palabras 

28 



 
 

no sean escuchadas 
ni bienvenidas, 
pero cuando callamos 
seguimos teniendo miedo. 
 
Por eso, es mejor hablar 
recordando que 
supuestamente, no íbamos a sobrevivir.  
(2019, citado en Mujer Palabra, 2022) 

 
 

  Consideraciones finales 
 

Retomando algunas de las palabras de la introducción de esta monografía, su razón 
de ser es finalizar el Grado en Psicología, pero entonces ¿por qué hablar de 
ballroom en un Trabajo Final de Grado en Psicología? En principio porque se cree 
que poner en diálogo a ambas puede resultar provechoso en distintas dimensiones. 
Por un lado, la Psicología necesita nutrirse y aprender de culturas como la del 
ballroom en tanto fenómeno de la experiencia humana y su diversidad. Porque 
ballroom es una cultura que aunque convoca mayormente a personas LGBTIQNB+ 
tiene la potencia de afectar a la sociedad toda. Y, en este sentido, sería relevante 
que la Psicología universitaria atienda las novedades que ballroom tiene para 
ofrecer; a saber, otras formas de experimentar el género y las corporalidades, de 
construir vínculos, de sortear las adversidades de la existencia. En tanto se entiende 
a la Psicología como una disciplina que produce conocimiento acerca de la 
subjetividad humana, es relevante que amplíe su foco y contemple las realidades 
que se ubican más allá de los márgenes de lo cisheteropatriarcal y la blanquitud. 
Con este trabajo se ha intentado ir en esta línea, esbozando y recogiendo 
vinculaciones entre el ballroom y algunas de las conceptualizaciones que han ido 
formando mi caja de herramientas a lo largo del Grado.  
 
Además de la producción de conocimiento novedoso, siempre es deseable una 
Psicología que se proponga intervenir desde un enfoque afirmativo. Y si se dirige a 
la población LGBTIQNB+ necesita conocer sus expresiones, sus formas de estar en 
el mundo y ballroom es una de ellas. Y, en el caso de que la práctica psicológica 
incluya a personas que habiten espacios de ballroom, entonces conocer acerca de 
ellos se vuelve aún más importante. Es una cultura que demanda gran compromiso, 
cuestionamientos, exploraciones y desafíos pero que, como toda práctica humana, 
puede producir nuevas constricciones. Reconociendo esta complejidad, la 
Psicología Afirmativa y con perspectiva de derechos, puede tender lazos con el 
ballroom, acompañar los procesos subjetivos y de subjetivación de sus integrantes y  
aunar fuerzas para promover, defender y potenciar la diversidad humana en sus 
formas de expresión artística y de resistencia.  
 

29 



 
 

Luego del desarrollo es oportuno ensayar un final atendiendo algunas de las 
implicaciones de quien escribe. Primero mencionar que conocí acerca de la 
existencia de ballroom en 2024 y despertó una gran curiosidad, motor principal de 
este texto. Es importante aclarar además que escribo desde las intersecciones y los 
privilegios que tengo como mujer cis blanca. Respecto al contexto, he escrito desde 
mi casa ubicada en un pueblo del departamento de Florida, es decir alejada 
físicamente del epicentro de la escena ballroom uruguaya. He intentado compensar 
la distancia geográfica con la conexión virtual mediante las redes sociales, 
entendiendo que es el medio de comunicación privilegiado de la cultura. No 
obstante reconozco que estas no reemplazan la participación real en los espacios, a 
los cuales he podido asistir en dos ocasiones. En ellas experimenté sensaciones 
particulares que podría resumir como una equilibrada mezcla entre extrañeza y 
cercanía. Extrañeza ante un espacio que nunca había habitado que me llevaba a 
observar con admiración cómo se desarrollaba cada evento. Pero a la vez cercanía 
al sentir que podía quedarme allí en tanto asumiera el compromiso implícito de 
respetar y cuidar lo que fuera ocurriendo. Agradezco a todas las personas que 
conforman estos espacios y se ocupan de difundir esta cultura y a cada una de las 
personas de mi entorno que, de alguna u otra forma, me acompañó durante este 
proceso de escritura. 
 
Uno de los grandes aportes de la cultura ballroom al mundo actual es su lucha 
política. Lucha política en el sentido de reivindicar la propia existencia aún cuando la 
hegemonía se propone el borramiento de la diferencia. Lucha política evidentemente 
colectiva, entendiendo que el individualismo significa ir en contra de la humanidad. 
Finalmente, una lucha donde el arte y la política se vuelven indisociables.  
 
Se espera que surjan otras producciones que puedan atestiguar la riqueza de esta 
cultura. Especialmente que se pongan en marcha prácticas en conjunto con las 
personas que la conforman, de las que esta monografía, por sus características, 
sólo pudo recoger relatos ya construídos. Este trabajo ha tenido la intención de 
contribuir a que en los espacios académicos continúen circulando los discursos que 
reconozcan y celebren la diversidad humana. Ojalá esta monografía oficie como una 
invitación a mirar más allá de las propias realidades o de las más cercanas, a 
escuchar otras voces, a incomodarse y a dejarse afectar. Quizá todo esto suene un 
tanto ambicioso, pero es lo que me ha generado leer, escuchar, pensar y escribir 
sobre ballroom durante este año. Finalmente anhelo que el ballroom siga 
expandiéndose como espacio de lucha y resistencia, pintando otros horizontes 
posibles, reivindicando el derecho a ser. 
 
 
 
 
 
 

30 



 
 

Referencias bibliográficas 
 
Ahmed, S. (2021). Vivir una vida feminista. Caja Negra Editora.  

Arfuch, L. (2002). Problemáticas de la Identidad. En L. Arfuch (Comp.), 

Identidades, sujetos y subjetividades (pp. 19-41). Buenos Aires: 

Prometeo libros.  

Arnaud, G. (2025). Performance, construcciones de género y disidencias en 

la danza vogue. Encuentros Latinoamericanos, 4(1), 69-88, 

https://doi.org/10.59999/el.v9i1.2626   

Aulagnier, P. (1977). La violencia de la interpretación. Del pictograma al 

enunciado. Buenos Aires: Amorrortu Editores. 

Avrane, P. (2021). Casas. Cuando el inconsciente habita los lugares. La 

Cebra.  

Bailey, M. M. (2011). Gender/Racial Realness: Theorizing the Gender System 

in Ballroom Culture. Feminist Studies, 37 (2), 365-386.  

Bailey, M. M. (2013). Butch queens up in pumps: Gender, performance, and 

ballroom culture in Detroit. University of Michigan Press. 

Baker-Pitts, C., & Martin, D. (2021). Realness With a Twist: Gender Creativity 

in the LGBTQ Ballroom. Studies in Gender and Sexuality, 22(3), 

206–218. https://doi.org/10.1080/15240657.2021.1961497  

Butler, J. (2019). El género en disputa. Paidós. 

Cerezo, A., Cummings, M., Holmes, M., & Williams, C. (2019). Identity as 

Resistance: Identity Formation at the Intersection of Race, Gender 

Identity, and Sexual Orientation. Psychology of Women Quarterly, 

44(1), 67–83. https://doi.org/10.1177/0361684319875977  

CRAm. (s.f.). ¿Qué es el CRAm?. 

https://cram.psico.edu.uy/cram/%C2%BFqu%C3%A9-es-el-cram  

De Lauretis, T. (2015). Los equívocos de la identidad. Estudios-Centro de 

Estudios Avanzados. Universidad Nacional de Córdoba, (34), 207-225. 

https://doi.org/10.31050/re.v0i34.13343  

ERES [@erespsicoudelar]. (16 de junio de  2022a). En el marco de la 

presentación del espacio ERES queremos invitar a todes, todas y 

todos a participar del evento. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/Ce4jvLlObbm/   

31 

https://doi.org/10.59999/el.v9i1.2626
https://doi.org/10.1080/15240657.2021.1961497
https://doi.org/10.1177/0361684319875977
https://cram.psico.edu.uy/cram/%C2%BFqu%C3%A9-es-el-cram
https://doi.org/10.31050/re.v0i34.13343
https://www.instagram.com/p/Ce4jvLlObbm/


 
 

ERES [@erespsicoudelar]. (20 de junio de  2022b). En el marco de la 

presentación del espacio ERES queremos invitar a todes, todas y 

todos a participar del evento. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/CfDMsJaOp-9/  

ERES [@erespsicoudelar]. (10 de noviembre de  2022c). ¿Por qué es tan 

necesario un espacio de referencia para estudiantes disidentes del 

sistema sexo-género? 🏳️‍⚧️🏳️‍🌈. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/CkzUMgUIuMQ/?img_index=2  

Erikson, E. H. (1968). Identidad, Juventud y Crisis. Paidós.  

Ferreiro, S. (2021, 6 de octubre). Qué es la cultura ballroom y cómo se vive 

en Uruguay. El Observador. 

https://www.elobservador.com.uy/nota/que-es-la-cultura-ballroom-y-co

mo-se-vive-en-uruguay-202110514270  

Fernández, A. M. (2002). El campo grupal: notas para una genealogía. 

Buenos Aires: Nueva Visión. 

https://www.anamfernandez.com.ar/wp-content/uploads/2014/12/Libro-

completo-El-Campo-Grupal.pdf  

Fernández, A. M. (2007). Los imaginarios sociales y la producción de sentido. 

En: A. M. Fernández, Las lógicas colectivas. Imaginarios, cuerpos y 

multiplicidades (pp. 39- 57). Colección Sin Fronteras.  

Freud, S. (1976). Lo ominoso. En J. L. Etcheverry (Trad.), Obras completas 

(Vol. 17, pp. 215-251). Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1919). 

Freud, S. (1976). Psicología de las masas y análisis del yo. En J. L. 

Etcheverry (Trad.), Obras completas (Vol.18, pp. 63-136). Amorrortu. 

(Trabajo original publicado en 1921). 

Frigerio, G. (2003). La Habilitación de la oportunidad. 

Frigerio, G. (2016). Tener o no tener lugar. Epílogos El Abrojo Colección de 

Cuadernillos, 2(1), 1-45. 

Gelpi, G. I., & Silvera Barreiro, N. (2020). Violencia homo-lesbo-transfóbica a 

nivel familiar y COVID-19 en Uruguay. Revista Argentina de Estudios 

de Juventud, 14, e047. https://doi.org/10.24215/18524907e047.  

Hebdige, D. (2004). Subcultura: el significado del estilo (C. Roche, Trad.). 

Paidós Ibérica. (Obra original publicada en 1979) 

Hooks, b. (2021). Todo sobre el amor. Paidós.  

32 

https://www.instagram.com/p/CfDMsJaOp-9/
https://www.instagram.com/p/CkzUMgUIuMQ/?img_index=2
https://www.elobservador.com.uy/nota/que-es-la-cultura-ballroom-y-como-se-vive-en-uruguay-202110514270
https://www.elobservador.com.uy/nota/que-es-la-cultura-ballroom-y-como-se-vive-en-uruguay-202110514270
https://www.anamfernandez.com.ar/wp-content/uploads/2014/12/Libro-completo-El-Campo-Grupal.pdf
https://www.anamfernandez.com.ar/wp-content/uploads/2014/12/Libro-completo-El-Campo-Grupal.pdf
https://doi.org/10.24215/18524907e047


 
 

House of Glama [@houseofglama]. (28 de septiembre de 2020). 📣House of 

Polenta y House of Glama, junto a la Secretaría de la Diversidad invita 

a URUGUAY KIKI BALL. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/CFtCVF2jHyn/  

House of Polenta [@houseofpolenta]. (7 de septiembre de 2021a). Colonia 

allá vamos! El Domingo 19/09 de 11 a 14hrs estaremos compartiendo 

un taller gratuito en la Casa de. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/CTiS1zyjaO1/  

House of Polenta [@houseofpolenta]. (15 de octubre de 2021b). 💥 

Maldonado! Les invitamos este sábado en la Torre del Vigía para 

compartir sobre la cultura ballroom donde hablaremos de.  [Fotografía]. 

Instagram https://www.instagram.com/p/CVDU0XcA0lN/  

House of Polenta [@houseofpolenta]. (18 de febrero de 2022). ROSADÍSIMA 

KIKI BALL 💘 12 de Marzo a las 17hrs en Plaza Terminal Goes. Nos 

unimos para reafirmar nuestros derechos. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/CaIgjnOpBVy/?img_index=1  

House of Polenta [@houseofpolenta]. (29 de septiembre de 2023). 

#CulturaBALLROOM en @marchadiversidaduy 🔥 Este 29 de 

septiembre marchamos y estaremos con varias personas de la 

comunidad Ballroom, mostrando. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/Cxx4IaMgs4V/?img_index=1  

Intendencia de Montevideo. (2019, julio 11). Fondo Marielle. 

https://montevideo.gub.uy/areas-tematicas/personas-y-ciudadania/fond

o-marielle  

 Intendencia de Montevideo. (2020, septiembre 25). Competencia de danza 

Kiki Ball en el Solís. 

https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/competencia-de-danza-ki

ki-ball-en-el-solis  

Intendencia de Montevideo. (2021, septiembre 3) UruQueer Kiki Ball en el 

teatro Solís. 

https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/uruqueer-kiki-ball-en-el-t

eatro-solis  

Intendencia de Montevideo. (2024, septiembre 5). Muestra artística de 

Ballroom Uruguay. 

33 

https://www.instagram.com/p/CFtCVF2jHyn/
https://www.instagram.com/p/CTiS1zyjaO1/
https://www.instagram.com/p/CVDU0XcA0lN/
https://www.instagram.com/p/CaIgjnOpBVy/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/Cxx4IaMgs4V/?img_index=1
https://montevideo.gub.uy/areas-tematicas/personas-y-ciudadania/fondo-marielle
https://montevideo.gub.uy/areas-tematicas/personas-y-ciudadania/fondo-marielle
https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/competencia-de-danza-kiki-ball-en-el-solis
https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/competencia-de-danza-kiki-ball-en-el-solis
https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/uruqueer-kiki-ball-en-el-teatro-solis
https://montevideo.gub.uy/noticias/diversidad/uruqueer-kiki-ball-en-el-teatro-solis


 
 

https://montevideo.gub.uy/noticias/sociedad/muestra-artistica-de-ballro

om-uruguay  

KIKI BALLROOM URUGUAY [@uruguay.kikiballroom]. (27 de mayo de 

2024a). ¿QUÉ ES BALLROOM? Un re resumen de la gigantesca 

historia de nuestra cultura para entender y refrescar de donde venimos 

[Fotografía]. Instagram. 

https://www.instagram.com/p/C7fUlv2OIcZ/?img_index=1  

KIKI BALLROOM URUGUAY. [@uruguay.kikiballroom]. (27 de mayo de 

2024b). GANADORES DEL FONDO MARIELLE FRANCO Estamos 

muy contentes de transmitirles esta noticia, que nos parece una 

increíble oportunidad para refortalecer. [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/C7fWUCOOxFE/?img_index=1  

KIKI BALLROOM URUGUAY. [@uruguay.kikiballroom]. (28 de mayo de 

2024c). Conocé Ballroom. Apoyá tu escena local. Veníte a una kiki 

[Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/C7iEkmZONsr/?img_index=1  

KIKI BALLROOM URUGUAY. [@uruguay.kikiballroom]. (10 de diciembre  de 

2024d) Taller+Conversatorio #VogueFemme & #Chant con Argentine 

Princess @manuprocupet @houseofjuicycouturearg 

@houseofjuicycouture para cualquier nivel de experiencia, no te 

pierdas la oportunidad. [Reel]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/DDZ6EarJj41/  

Laterra, P. A. (2024). Cosido de manera imperfecta, y por lo tanto capaz de 

unirse con otro: Comunidad y cuidados trans, un abordaje de la 

cuestión. Revista de Estudios y Política de Género, 06(10),186-212. 

https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/1968/1736  

Lawrence, T. (2011). A history of drag balls, houses and the culture of 

voguing. En C. Regnault, Voguing and the house ballroom scene of 

New York City 1989-92 (pp. 3-10). Soul Jazz Books.  

López Tuberquia, C. D., & Lozano Niño, Z. (2024). Caracterización de la 

escena ballroom en la ciudad de Medellín, Antioquia: reconocimiento, 

representación y práctica artística de la población LGBTIQ+. [Trabajo 

de grado, Corporación Universitaria Minuto de Dios]. Repositorio 

Uniminuto. https://hdl.handle.net/10656/20261  

34 

https://montevideo.gub.uy/noticias/sociedad/muestra-artistica-de-ballroom-uruguay
https://montevideo.gub.uy/noticias/sociedad/muestra-artistica-de-ballroom-uruguay
https://www.instagram.com/p/C7fUlv2OIcZ/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/C7fWUCOOxFE/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/C7iEkmZONsr/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/DDZ6EarJj41/
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/1968/1736
https://hdl.handle.net/10656/20261


 
 

Ministerio de Educación y Cultura (2022, agosto 4). Experiencia Ballroom. 

https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/

experiencia-ballroom  

Ministerio de Educación y Cultura. (2023, abril 18). Cuerpos kiki en la cultura 

ballroom. 

https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/

cuerpos-kiki-cultura-ballroom  

Molé, T. (2021). Motherhood Phoenixing: Radical Conversations with the 

LGBTQ Community in Miami, FL and House| Ballroom Community in 

NYC, NY around Mother/Motherhood/Mothering as Social Practice. 

[Tesis de doctorado, California Institute of Integral Studies]. ProQuest 

https://www.proquest.com/openview/3fd707f5de69c7f747a44a9e02965

677/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y  

Mujer Palabra (2022). Poema Letanía de la supervivencia, de Audre Lorde. 

https://www.mujerpalabra.net/conoce_a/pages/audrelorde/letaniadelas

upervivencia.html  

 Nunes Barbosa, L.  (2021). Voguing, un grito retorcido contra la opresión. 

Soy todo y nada, sobre la danza de cuerpos desviantes. Estudios 

Artísticos, vol. 7, núm. 10, pp. 145-161. Universidad Distrital Francisco 

José de Caldas, Colombia. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=760179067009  

Pagola, F. (2024, septiembre 27). La cultura ballroom en Uruguay: 

resistencia, apañe y disfrute para la población LGBTI+. La diaria 

https://ladiaria.com.uy/feminismos/articulo/2024/9/la-cultura-ballroom-e

n-uruguay-resistencia-apane-y-disfrute-para-la-poblacion-lgbti/  

Parra, N. (2021). Transiciones y soportes. La familia y la comunidad en las 

trayectorias biográficas de adolescentes trans. Quaderns de 

Psicologia, 23(1), e1636. https://doi.org/10.5565/rev/qpsicologia.1636  

Patiño, D. (2017). The Church of OVAH: Transcendence in the House 

Ballroom Scene. Arts everywhere. 

https://www.artseverywhere.ca/the-church-of-ovah/  

Pelbart, P, P. (2009). Filosofía de la deserción: nihilismo, locura y comunidad. 

Tinta Limón. ISBN 978-987-25185-2-3.  

35 

https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/experiencia-ballroom
https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/experiencia-ballroom
https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/cuerpos-kiki-cultura-ballroom
https://www.gub.uy/ministerio-educacion-cultura/comunicacion/noticias/cuerpos-kiki-cultura-ballroom
https://www.proquest.com/openview/3fd707f5de69c7f747a44a9e02965677/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y
https://www.proquest.com/openview/3fd707f5de69c7f747a44a9e02965677/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y
https://www.mujerpalabra.net/conoce_a/pages/audrelorde/letaniadelasupervivencia.html
https://www.mujerpalabra.net/conoce_a/pages/audrelorde/letaniadelasupervivencia.html
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=760179067009
https://ladiaria.com.uy/feminismos/articulo/2024/9/la-cultura-ballroom-en-uruguay-resistencia-apane-y-disfrute-para-la-poblacion-lgbti/
https://ladiaria.com.uy/feminismos/articulo/2024/9/la-cultura-ballroom-en-uruguay-resistencia-apane-y-disfrute-para-la-poblacion-lgbti/
https://doi.org/10.5565/rev/qpsicologia.1636
https://www.artseverywhere.ca/the-church-of-ovah/


 
 

Platero, L., Rosón, M., & Ortega Arjonilla, E. (Eds.). (2017). Barbarismos 

queer y otras esdrújulas. Bellaterra. 

Presentes. (2022, junio 28). Cómo nace la cultura Ballroom: celebración 

política LGBTI+. 

https://agenciapresentes.org/2022/06/28/como-nace-la-cultura-ballroo

m-celebracion-politica-lgbti/  

Radi, B. (2019). Políticas del conocimiento: hacia una epistemología trans*. 

En M. López, Los mil pequeños sexos. Intervenciones críticas sobre 

políticas de género y sexualidades. (pp. 27- 42) Argentina: 

EDUNTREF. 

Regnault, C. (2011). Introduction.  En C. Regnault, Voguing and the house 

ballroom scene of New York City 1989-92 (p. 11). Soul Jazz Books. 

Roberson, M. (2017, junio 16). Ballroom: The Trans Sounds of Black 

Freedom. Arts everywhere https://www.artseverywhere.ca/ballroom/ 

Soporten Ballroom. [@soporten.ballroom]. Publicaciones [Perfil de 

Instagram]. Instagram. Recuperado el 24 de febrero de 2025 

https://www.instagram.com/soporten.ballroom/  

Soporten Ballroom. [@soporten.ballroom]. (16 de diciembre de 2023). No 

podemos con todo, pero algo podemos hacer. Hoy lanzo este proyecto 

con el propósito de hacer más nítido mi.  [Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/C07H-onpR3_/?img_index=1  

Soporten Ballroom. [@soporten.ballroom]. (20 de marzo de 2025). en 

@casaculturaafrouruguaya 👉🏽 Viernes 21 de Marzo a las 20hs / Isla 

de Flores 1645 esq Minas / Entrada gratuita. Invitación abierta. 

[Fotografía]. Instagram 

https://www.instagram.com/p/DHZ2PDusisd/?img_index=1  

Stryker, S. (2017). Historia de lo Trans: Las Raíces de la Revolución de Hoy. 

Continta me tienes. 

Teatro Solís. (s/f). Dimensión Cuir. 

https://www.teatrosolis.org.uy/PROGRAMACION/Dimension-Cuir-uc25

53  

Trejo-Olvera, N. (2022). Cuerpos datificados. Los datos cuir de la comunidad 

Ballroom latinoamericana. Virtualis, 13 (24), 137-164. 

https://doi.org/10.46530/virtualis.v13i24.406  

36 

https://agenciapresentes.org/2022/06/28/como-nace-la-cultura-ballroom-celebracion-politica-lgbti/
https://agenciapresentes.org/2022/06/28/como-nace-la-cultura-ballroom-celebracion-politica-lgbti/
https://www.artseverywhere.ca/ballroom/
https://www.instagram.com/soporten.ballroom/
https://www.instagram.com/p/C07H-onpR3_/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/DHZ2PDusisd/?img_index=1
https://www.teatrosolis.org.uy/PROGRAMACION/Dimension-Cuir-uc2553
https://www.teatrosolis.org.uy/PROGRAMACION/Dimension-Cuir-uc2553
https://doi.org/10.46530/virtualis.v13i24.406


 
 

Tucker, R. (2022). And the Category Is.: Inside New York's Vogue, House, 

and Ballroom Community. Beacon Press. ISBN: 978-080700348-0 
Varela, M. (2022, diciembre 15). Tras bambalinas del drag queen en Uruguay: 

conquistas, batallas y discriminación. El País 

https://www.elpais.com.uy/domingo/tras-bambalinas-del-drag-queen-en

-uruguay-conquistas-batallas-y-discriminacion  

Venegas Olvera, Z. Y. (2024). La Cultura Ballroom como Herramienta de 

Empoderamiento y Educación para las Poblaciones Vulneradas. 

[Trabajo Final de Grado, Universidad Autónoma Metropolitana. Unidad 

Xochimilco]. Repositorio Institucional de UAM-Xochimilco.  

https://handle/123456789/47547  

Wayar, M. (2021). Furia Travesti. Paidós. 

Weston, K. (2003). Las familias que elegimos: lesbianas, gays y parentesco. 

Bellaterra. 

Winnicott, D. (2013). Los procesos de maduración y el ambiente facilitador: 

estudios para una teoría del desarrollo emocional. Paidós. 

 

37 

https://www.elpais.com.uy/domingo/tras-bambalinas-del-drag-queen-en-uruguay-conquistas-batallas-y-discriminacion
https://www.elpais.com.uy/domingo/tras-bambalinas-del-drag-queen-en-uruguay-conquistas-batallas-y-discriminacion
https://repositorio.xoc.uam.mx/jspui/handle/123456789/47547

	 
	 
	 
	 
	 
	 Introducción 
	¿Qué es el ballroom? 
	Contextualización histórica 
	El ballroom a nivel local21 
	Una relación novedosa: ballroom e identidad  
	Ir en busca de una casa: ballroom y familia 
	Inventarse un lugar: ballroom y comunidad 
	  Consideraciones finales 
	Referencias bibliográficas 

