
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La imagen surge de un collage de fotografías que registran mi recorrido por la Facultad de 

Psicología, reflejando los días de dedicación, esfuerzo, entusiasmo, temores y alegrías. Al 

fundirse bajo un filtro que lo vuelve abstracto, el collage se transforma en un proceso 

personal e íntimo, señalando un cierre que, a la vez, abre la puerta a nuevos comienzos. 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Universidad de la República  

Facultad de Psicología 
 

TRABAJO FINAL DE GRADO 
 

¿Atrapados/as por el deseo de ayudar?: entre significaciones sociales de la disciplina 
y relaciones de saber-poder en el rol del/la psicólogo/a 

 
Ensayo académico 

 
 

 

 

 

Estudiantes: Melina Romaso 

CI: 5.528.691.6 

Tutora: Profa. Dra. Alicia Rodríguez Ferreyra 

Revisora: Asist. Mag. Lucía Pierri Aguerre 

 

 

 

Montevideo, Uruguay 

2025 

 

 

 



2 

Índice:  

Agradecimiento...................................................................................................................... 3 
Resumen................................................................................................................................. 4 
Introducción........................................................................................................................... 4 
Desarrollo............................................................................................................................... 7 

La Psicología en Contexto................................................................................................. 7 
El Rol de la/el Psicóloga/o: Entre Estructura, Significaciones y Práctica Viva................. 11 
Implicancias de Considerar la Psicología como Instrumento de Ayuda...........................15 
Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar”............................................................ 18 

Conclusión............................................................................................................................24 
Referencias...........................................................................................................................29 
 

 

 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

Agradecimiento 

 

Quiero agradecerme por haber podido, por trabajar con esfuerzo, por ser fuerte y aprender 

a transitar las frustraciones entre lágrimas y sonrisas. Me agradezco por lo vivido, por estar 

hoy aquí y por todo lo que aún está por venir. 

 

A mis padres, María Nela y Luis, y a mi hermana Lorena, les debo un gracias profundo. 

Cada uno, a su manera, dejó huella en este proceso. Mamá con sus comidas caseras y 

clases de zumba y yoga me calman el corazón, papá con sus sermones y bromas hace que 

me re-piense continuamente y Lore con sus charlas profundas y propuestas aventureras me 

hace ver la vida desde otro lugar. 

 

A mi amiga Mica (porque sé que no le gusta que le diga el nombre completo) gracias por la 

complicidad, por sostenernos mutuamente, por creer en la otra sin dudar. Gracias por 

hacer(nos) este tránsito mucho más lindo.  

 

No quiero dejar de mencionar a mi tutora Alicia y compañera Paula que me acompañaron 

con paciencia y sabiduría en este proceso, gracias por desafiarme a pensar más allá de los 

límites que me ponía. 

 

Y, por último, gracias a todos los que me han acompañado en este camino.  

 

Gracias, gracias y gracias. 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 



4 

Resumen 

Este trabajo busca reflexionar cómo las expectativas en torno a “ayudar”, presentes tanto en 

la sociedad como en quienes deciden formarse como psicólogos/as se inscriben en redes 

de poder, saber, significaciones compartidas y morales, condicionando la percepción de la 

disciplina y, por consecuencia la acción profesional. A partir de diversas/os autoras/es, se 

problematiza la disciplina y el rol, incorporando conceptos como verticalidad, horizontalidad, 

acompañamiento, involucramiento y ética. Como eje central se encuentra el reconocimiento 

de la/el otra/o teniendo en cuenta la singularidad de cada situación, siempre atravesadas 

por un contexto social, económico, político y cultural particular. La implicación personal y la 

reflexividad profesional emergen como herramientas para intervenir de manera crítica y 

sensible, evidenciando que la psicología debe pensarse como una disciplina viva, dinámica 

y situada. 

 

Palabras clave: rol de la/el psicóloga/o, ayuda, poder, ética, acompañamiento 

Introducción 

El presente Trabajo Final de Grado, presentado en modalidad de ensayo académico, se 

enmarca en el proceso de culminación de la Licenciatura en Psicología en la Universidad de 

la República. Representa una valiosa oportunidad para reflexionar y dar cuenta de un 

recorrido que ha sido profundamente significativo para mí. Me interesa abordar el trabajo a 

partir de la articulación del conocimiento académico con distintos aportes teóricos en 

conjunto con mi experiencia y sentir, entendiendo que esta última da cuenta de las 

diferentes preguntas, temores e incertidumbres que surgen con la aproximación al ejercicio 

profesional.  

Este trabajo tiene como objetivo principal reflexionar sobre el rol profesional de la/el 

psicóloga/o, en el marco de la obtención del título, adquiriendo este último un peso especial 

en mi, ya que, comprendido como un acontecimiento en el sentido que lo plantea Gilles 

Deleuze (1969/1989), donde algo se transforma y aparece una posibilidad de cambio, este 

momento no constituye un simple cierre de ciclo para mí, sino una irrupción que resignifica 

lo vivido y reorganiza la experiencia.  

En este sentido, me propongo desglosar una pregunta que ha guiado gran parte de mi 

tránsito académico: ¿en qué se fue convirtiendo la motivación que me llevó a elegir la 

carrera de Psicología? o más bien, ¿en que se está convirtiendo? Si bien la elección estuvo 

inicialmente orientada por el deseo de ayudar a otras/os, dicha motivación fue 

 



5 

transformándose a lo largo de la formación, adoptando nuevas dimensiones y matices que 

modificaron profundamente mi comprensión de la disciplina y del rol profesional. Este 

pasaje me invita a cuestionar cómo ese deseo inicial se encontrará con la realidad concreta 

del ejercicio profesional, y cómo aquello que parecía claro, “ayudar a otras/os”,  se 

complejiza, convirtiéndose en un conjunto de preguntas, tensiones y desafíos a lo largo de 

la carrera. Considero que detenerme en estas preguntas no solo tiene un valor personal en 

tanto forma parte de mi proceso como futura profesional, sino que también, puede contribuir 

a abrir interrogantes sobre el modo en que nos posicionamos como profesionales ante 

las/os otras/os, ante el saber y ante la práctica. 

En este sentido, considerar las preguntas anteriores, implica también cuestionar de dónde 

proviene esta idea de “ayudar”, qué discursos la sostienen y cómo se ha ido construyendo 

social e históricamente. Si bien considero que elegir la carrera de Psicología por un deseo 

de ayudar es algo valioso y bienintencionado, es igualmente importante preguntarse qué 

significados se le atribuyen a ese “ayudar” y en qué lógicas se inscribe esta motivación. 

Comprender estos sentidos requiere ampliar la mirada y situarnos en un contexto, 

analizando cómo se ha constituido la psicología como disciplina, cómo se ha legitimado 

cierto tipo de saber y práctica, y cómo se ha instalado un imaginario social que repercute en 

el rol de la/el psicóloga/o. Por esto es importante realizar un recorrido que permita 

comprender cómo la psicología ha llegado a ser lo que es hoy en día y este trabajo 

pretende hacerlo desde una historia crítica.   

Como es mencionado por Nikolas Rose (1996) los textos de historia de la psicología se han 

enfocado en lo que Georges Canguilhem (1968/2009) llama “historias recurrentes” donde 

las narrativas que construyen la unidad de la disciplina muestran un avance lineal hacia el 

conocimiento, privilegiando ciertas figuras y teorías y marginando otras. Estas historias 

legitiman el presente, separando lo autorizado de lo caducado, y ejercen un control sobre lo 

que es considerado verdadero. Frente a esto, Rose (1996) hace un planteo de una historia 

que siga una línea crítica que considere los contextos sociales, políticos, institucionales y 

culturales en la producción del conocimiento psicológico. Esta perspectiva examina factores 

externos, vinculando el desarrollo de la psicología con la regulación social, la estructura del 

mercado laboral, la organización profesional y los aparatos del Estado, buscando analizar la 

psicología desde el presente, pero sin usar la imagen actual como principio absoluto. 

Asimismo, considero pertinente interrogar cómo se articulan los anhelos personales que me 

impulsaron a elegir esta profesión con el entramado social que, al mismo tiempo, la significa 

y la define. La figura del/la profesional, como ocurre en otras disciplinas, no está exenta de 

los significados sociales que moldean lo que se espera de su práctica. En este sentido, 

 



6 

Cornelius Castoriadis (1975/2007), plantea que existen significaciones sociales que son 

parte de un sistema simbólico que otorga coherencia a la sociedad y hace posible su 

autoconstrucción. Aplicado a la psicología, esto significa que el rol de las/os profesionales 

está atravesado por este sistema de significados, y como señala Alicia Barreiro (2018), “las 

personas viven inmersas en un entorno social estructurado simbólicamente que dan por 

supuesto porque nacen en él; lo piensan del mismo modo que al mundo natural o físico y 

solo lo cuestionan ante situaciones específicas” (p. 11). Este trabajo, entonces, busca 

constituirse en una de esas situaciones que nos impulsan a pensar sobre el entramado en 

el que se inscribe la disciplina y la profesión. Es una invitación a mirar más allá de lo dado y, 

quizás, a dejar una huella: en mí sobre todo, con la posibilidad de volver a pensar lo que 

creía estable, inamovible y arraigado. A su vez, permite abrir interrogantes en torno a cómo 

nos posicionamos frente al saber, frente a la demanda social, y frente a las tensiones entre 

el deseo de ayudar y las dimensiones implícitas que conlleva esta idea. De este modo, se 

enriquece la formación, invitando a repensar los imaginarios que reproducimos al elegir esta 

carrera y al ejercer la profesión. 

En este marco, resulta necesario reconocer que toda reflexión sobre la psicología y su 

ejercicio está atravesada por mi propia implicación en tanto sujeto en formación que se 

aproxima al ejercicio profesional. Entiendo que la implicación se encuentra presente de 

principio a fin, y que abre un campo de análisis dinámico y plural, permitiendo pensar desde 

un posicionamiento situado (Fernández, López, Borakievich, Ojam, & Cabrera, 2014). Lejos 

de un posicionamiento neutral, mi mirada se nutre tanto de las herramientas conceptuales, 

contenido teórico, como de una dimensión más personal. Entre estas dimensiones, mi 

experiencia particular sobre proceder del interior del país adquiere un lugar central, la 

diferencia de haber vivido allí y hacerlo hoy en la capital me confronta con modos distintos 

de vivir y sobre todo de relacionarse con otras/os.  

Esta experiencia personal enriquece el análisis que propone este trabajo, ya que los modos 

diferentes de vincularse que observé al vivir en la capital reforzaron mi deseo de “ayudar”, 

buscando no reproducir esos vínculos que percibía como más efímeros o impersonales, 

especialmente hacia quienes se encontraban en situaciones de vulnerabilidad. Sin 

embargo, a lo largo de estos años de formación y de mi vida en Montevideo, esta idea inicial 

de ayuda la fui reconfigurando y desplazando hacia otros sentidos, donde este deseo no 

puedo reducirlo simplemente a una acción asistencial, sino que me interesa abordar 

cuestiones más profundas, como el reconocimiento del otro, el compromiso y la 

responsabilidad. 

 



7 

El presente trabajo se estructura en cuatro capítulos interrelacionados. El primer capítulo 

contextualiza el surgimiento de la psicología como disciplina, analizando cómo se inscribe y 

se desarrolla dentro de un marco capitalista y de mercado neoliberal. El segundo capítulo se 

centra en las diversas dimensiones que configuran la disciplina y el rol profesional, 

considerando la incidencia de las significaciones sociales en su construcción. El tercer 

capítulo propone un análisis crítico de lo que implica concebir el rol exclusivamente como la 

acción de “ayudar a otras/os”, explorando su trasfondo y visibilizando las estructuras de 

poder, la verticalidad y los límites que esta concepción puede conllevar. Finalmente, el 

cuarto capítulo invita a reflexionar sobre otras formas posibles de pensar la disciplina y su 

práctica, destacando la importancia de la ética, el acompañamiento y la horizontalidad como 

ejes orientadores de intervenciones más conscientes del entramado socio-histórico en el 

que se inscriben. 

Desarrollo 

La Psicología en Contexto 

Alicia De Camilloni (2010) indica que una disciplina se define como: 

un campo de conocimiento sistemático que se caracteriza por estudiar determinados 

objetos de conocimiento, con ciertos métodos y determinadas lógicas de 

descubrimiento y de justificación, e incluso de aplicación, y con un tipo de discurso 

que también le es propio (p.59) 

En este sentido, la psicología atravesó un cambio crucial al dejar de ser un conjunto de 

reflexiones dispersas entre filósofos, médicos, historiadores y artistas para transformarse en 

una disciplina marcada por la existencia de una comunidad profesional organizada de 

psicólogas/os (Danziger, 1979). Según Rose (1996), en términos generales, esta 

consolidación se dio a través de un proceso de disciplinarización que implicó el desarrollo 

de técnicas y métodos propios, especialmente a través de la estadística y la 

experimentación, los cuales permitieron medir y justificar sistemáticamente sus teorías. 

Estas herramientas no solo validan los fenómenos psicológicos, sino que también moldean 

el pensamiento dentro de la disciplina. 

Además, la consolidación de la psicología como disciplina no se limitó a la construcción de 

métodos y técnicas propias, sino que estuvo acompañada por un proceso de 

“psicologización” de la vida cotidiana, impregnando diversos espacios sociales, como 

escuelas, fábricas, cárceles, tribunales y hospitales y participando activamente en la 

 



8 

configuración de la sociedad occidental. La disciplina contribuyó a crear sistemas para 

formar, regular y administrar el yo, destinado a intervenir activamente en la organización y 

administración de la vida social. El conocimiento psicológico se produce, valida y aplica 

dentro de contextos específicos que estructuran lo que puede considerarse verdadero. La 

psicología, por tanto, es una disciplina cuyas verdades están vinculadas a las instituciones, 

normas y procedimientos que le dan forma (Rose, 1996). 

Existen dos formas de comprender a la disciplina. Por un lado, algunas/os sostienen que el 

saber propio de cada campo de conocimiento refleja directamente la realidad, donde cada 

disciplina posee legitimidad porque estaría fundada en una verdad natural inherente. Por 

otro lado, hay quienes consideran que el conocimiento no es un reflejo directo de la 

realidad, sino una construcción social, creada a partir de acuerdos y convenciones sociales. 

Según esta segunda postura, el saber disciplinario surge de procesos históricos, culturales y 

sociales que le dan forma y sentido (De Camilloni, 2010). 

Tomando como base esta segunda perspectiva, que pone énfasis en los procesos históricos 

y sociales que dan forma a la disciplina, Rubén Ardila (1969) señala que la psicología está 

necesariamente vinculada a las condiciones culturales del medio en que surge. En la misma 

línea, Juan Carlos Carrasco (2001) sostiene que el cuerpo teórico y técnico de la psicología 

dominante se configuró en contextos socioculturales proveniente de EE.UU. y Europa, al ser 

los principales influyentes y se universalizó de manera acrítica, como si pudiera representar 

al ser humano en general, “diríamos que en psicología existe (…) un “pensamiento 

único”(...) y nos ha dificultado la posibilidad de tener en cuenta la diversidad” (p.5). 

Complementariamente Edgardo Lander (2000) destaca que, en América Latina, las élites 

adoptaron modelos de pensamiento europeos, en específico las ciencias sociales, negando 

el valor o la lógica propia de las culturas locales. 

Estos planteamientos resultan fundamentales para pensar una historia crítica de la 

disciplina. Como advierte Rose (1996), esta perspectiva invita a reflexionar sobre las 

condiciones bajo las cuales se instituyó lo que hoy reconocemos como verdad y realidad. 

Teniendo en cuenta estas condiciones podemos reconocer que su validez no es universal, 

atemporal o eterna, sino que emerge de contextos históricos y sociales particulares. 

En el pasado, como indica Mariano Yela (1980), la palabra “psicología” generaba sorpresa o 

desconocimiento; en cambio, empezó a existir una idea socialmente construida de lo que 

significa la/el psicóloga/o. Incluso, ciertas expresiones propias de la disciplina han 

penetrado en el lenguaje cotidiano, tales como test, inconsciente, refuerzo, represión, entre 

otras. En términos generales la psicología estudia la conducta del ser humano, y es por ello 

 



9 

que muchas personas consideran que su propósito es facilitar la comprensión de sí mismos 

y la resolución de situaciones concretas de la vida, ya que “al hombre se le da la vida, pero 

no se le da hecha” (Yela, 1980, p.113).  

Continuando con el pensamiento de este último autor, nos indica que históricamente, otras 

figuras, como magos, sacerdotes, maestros o médicos eran los que se encargaban de la 

tarea de orientar a las personas en el manejo de sus dificultades. Con el auge de la 

psicología como disciplina científica, es la/el psicóloga/o quien ocupa un lugar central en 

este quehacer. De este modo, quien confía en un experto para orientar aspectos de su vida 

tiene ciertas demandas y expectativas, esperando que el psicólogo “desde su competencia 

en problemas humanos, participe en el esfuerzo cotidiano por una sociedad mejor” (Yela, 

1980, p.115).  

Ahora bien, en la actualidad ¿a qué nos referimos con “una sociedad mejor”?. En un 

contexto capitalista se requiere “la producción de sujetos que imaginaran ser autónomos, en 

posesión de sí mismos…” (Rose, O’Malley, & Valverde, 2012, p. 124). La idea central de 

estas/os autoras/es pretende explicar que el capitalismo no se limita a organizar la 

economía o producir bienes; también penetra en la vida misma de los individuos. Se vincula 

al ser humano directamente con el trabajo, no solo como actividad económica, sino como 

elemento que estructura su existencia cotidiana, transforman el tiempo y el cuerpo en 

recursos productivos. Es decir, el tiempo “libre” de las personas se organiza para generar 

plusvalía, que es la ganancia que el capital obtiene del trabajo humano. Gary Becker (1987, 

como se citó en Gallo Acosta, 2010) muestra que en el neoliberalismo se espera que cada 

individuo gestione su vida como si fuera una empresa, donde la población debe organizarla 

para encajar en el flujo económico y social. 

Desde la perspectiva foucaultiana, la noción de gubernamentalidad plantea la necesidad de 

buscar técnicas y procedimientos que dirigen el comportamiento humano, donde el arte de 

gobernar no consiste únicamente en imponer normas, sino en desarrollar un conjunto de 

prácticas, instituciones y análisis que organizan la conducta de la población (Foucault, 

2006). Cuando la gubernamentalidad se orienta en un “libre mercado”, la labor del Estado 

se desplaza a microespacios de regulación, esto quiere decir que debe crear condiciones 

para que los individuos se auto-organicen de manera que maximicen la productividad y la 

estabilidad social. La vida cotidiana, la intimidad, las emociones, los vínculos familiares 

comienzan a verse como recursos que pueden ser optimizados, gestionados y 

transformados. Por lo tanto, no solo hablamos de cómo se gobierna a la población, sino que 

nos desplazamos a cómo las personas se gobiernan a sí mismas (gobierno de sí). Esto lo 

lleva a elaborar un enfoque donde los individuos trabajan sobre sí mismos para 

 



10 

transformarse, regularse o superarse, dentro de ciertos marcos de saber y autoridad (Rose 

et al., 2012).  

Considerando este contexto, Jairo Gallo Acosta (2010) nos indica que al convertirse la 

conducta humana en objeto de análisis, planificación y regulación, aparece la psicología 

como un instrumento de gubernamentalidad neoliberal, hace que su función no sea 

únicamente curar enfermedades mentales, sino formar sujetos que puedan autogobernarse, 

ser productivos, emocionalmente adaptados y socialmente funcionales. Es aquí cuando, por 

ejemplo, la psicología establece categorías de lo normal, lo patológico, lo saludable, lo 

exitoso, lo adaptado y lo no adaptado. Esto funciona como un sistema de control sutil, los 

individuos se comparan con esos estándares y se ajustan voluntariamente para no quedar 

fuera de la sociedad o del mercado laboral. Las normas, valores y técnicas psicológicas 

penetran en todos los espacios donde los individuos interactúan: la familia, la escuela, el 

trabajo, el ejército, los tribunales, la salud y el ocio. En este marco, el saber psicológico 

puede aparecer como una tecnología del yo:  

Estas técnicas de sí o “tecnologías del yo” nos dice Foucault, son las que permiten a 

los individuos efectuar o bien por su cuenta o con la ayuda de otros, ciertas 

operaciones sobre su cuerpo y su alma o bien sobre su conducta o pensamientos, 

obteniendo sobre sí mismos una transformación en aras de lograr cierto estado de 

felicidad, de pureza, de sabiduría o inmortalidad. (Sepúlveda, 2016, p.131) 

Esta función se expresa a través de diversas estrategias que estructuran la subjetividad de 

las personas. Una de ellas es la vectorización, que consiste en clasificar a los sujetos en 

categorías como “normal”, “ansioso” o “depresivo”, permitiendo que se identifiquen con 

estas etiquetas y, al mismo tiempo, se midan frente a un estándar impuesto. 

Complementariamente, la eticalización establece cómo se debería actuar para mantener la 

salud mental y ser considerado un “buen sujeto”, promoviendo comportamientos que se 

ajusten a lo socialmente aceptado. Finalmente, la reconducción introduce técnicas y 

herramientas destinadas a corregir conductas desviadas, orientando a los individuos hacia 

la normalidad y la productividad, de modo que internalicen estas normas como propias 

(Berrío, Franco y Suárez, 2021) 

Si comprendemos que la psicología se inscribe en una sociedad capitalista que organiza la 

vida de los individuos en función de la productividad y de la optimización de su vida 

cotidiana y personal, entonces la idea de “ayudar” que se asocia con la/el psicóloga/o no 

puede considerarse una idea aislada. Por el contrario, está atravesada por este contexto 

que venimos desarrollando lo que hace necesario analizar críticamente cómo se construye 

 



11 

el concepto de “ayudar”, cómo se ve influido por los procesos sociales, culturales, 

económicos e históricos que hemos venido y seguiremos articulando y cuáles son sus 

implicancias. Para iniciar este análisis, surgen algunas preguntas fundamentales: ¿cómo se 

traduce esta dinámica de una sociedad capitalista neoliberal en la práctica profesional de 

la/el psicóloga/o? ¿Qué funciones, responsabilidades y expectativas configuran su rol en la 

actualidad? ¿Quién o qué define lo que se espera de la/el psicóloga/o? 

El Rol de la/el Psicóloga/o: Entre Estructura, Significaciones y Práctica Viva 

Desde distintas perspectivas teóricas se reconoce que el rol implica tanto un componente 

establecido como uno dinámico. Argyle, Furham y Graham (1981) entienden el rol como un 

conjunto de acciones que una persona realiza, o se espera que realice, en función de la 

posición que ocupa. Por un lado, tenemos el rol percibido, que se refiere al patrón de 

conductas que se consideran posibles o esperables para una persona que ocupa una 

función, porque se piensan como propias de su rol. Por otro lado, está el rol ejecutado, que 

son las conductas que efectivamente se llevan a cabo en la situación, es decir, cómo 

realmente se desempeña el rol, puede coincidir o diferir del rol percibido, dependiendo de 

factores como el contexto o conflictos de rol.  

Esta distinción puede ponerse en diálogo con la diferencia entre rol y desempeño que 

plantea Leonardo Schvarstein (1991) desde el enfoque institucional. Este autor sostiene 

que, mientras el rol representa la estructura estable que organiza las funciones dentro de la 

institución, el desempeño alude al modo singular y situacional en que el sujeto lo ejerce. De 

este modo, ambas perspectivas coinciden en señalar que la práctica profesional se 

configura en la tensión entre lo esperado y lo realizado, entre la norma institucional y la 

acción concreta del sujeto. Enrique Pichón-Rivière (1975/2008), por su parte, diferencia 

entre la adjudicación de rol, que corresponde a lo que un sujeto, un grupo o la institución 

asigna a una persona con una determinada función a cumplir, y la asunción de rol, que 

remite a la manera en que la persona toma, acepta, rechaza o transforma ese rol según su 

historia, deseos y significaciones. El autor hace esta distinción para pensar los roles en 

general, pero se puede aplicar a nuestro ámbito, ya que el rol de la/el profesional también 

se configura en la intersección entre lo que la organización o la sociedad espera de él/ella y 

la forma singular en que esa persona encarna, interpreta o redefine esas expectativas. Así, 

estos enfoques nos dejan en claro que el rol se constituye en el encuentro entre lo 

organizacional y lo individual. 

Por su parte, Barreiro (2018) añade que cada función social conlleva un conjunto de 

derechos, obligaciones, expectativas, normas y comportamientos que una persona tiene 

 

https://www.google.com/search?sca_esv=f0ead55d09cdc2fd&rlz=1C1YTUH_esUY1067UY1067&sxsrf=AE3TifMQQMXVJH0DidxSFoD4hka2PnmvIQ:1761227285451&q=Leonardo+Schvarstein&si=AMgyJEuDKtOmISa9Akvtd6wQceP6KMdyloFoUI5CI2g3z4vsMYW4bO_GhUV5_swzenIB5Q0vxlYsUn0HmyPU7Gg4Xh9M3maI4eodatnak8SvJSUon3g_QwJD9ccdu8F5ypMPBAm67hLALAQ6VBe81PymGhifK_8UWaz0qt2zh0QrvTCUDLjcvmvJaN5fNQxlWiFyL-7xTbRllcpiIIY5VOu0_ZjEF_MHrA%3D%3D&sa=X&ved=2ahUKEwjW7971urqQAxVrIrkGHQWTBnkQmxN6BAgdEAI


12 

que cumplir para desempeñar un rol específico, resaltando una dimensión más normativa 

del rol, teniendo un marco que orienta la actuación de la persona estableciendo límites y 

responsabilidades. Según Schvaristein (1991), esto es dictado por las organizaciones,  

donde una persona interpreta un papel social con determinadas reglas, funciones y límites, 

lo que requiere coherencia al actuar para adecuarse al “guión” institucional. En este sentido, 

el rol organizacional se define como aquel prescripto por la institución, que indica qué debe 

hacer la persona (función) y dónde se ubica dentro de la estructura (estatus), asignando a 

cada sujeto un conjunto de expectativas, tareas y modos de actuar.   

Cuando hablamos de rol profesional, como el de la/el psicóloga/o, nos referimos a una 

actividad especializada, que implica no solo el ejercicio de ciertas funciones, sino también 

una formación y un cuerpo de conocimientos formales que la respaldan (Lindsay, 2009). En 

el caso particular de la/el psicóloga/o el rol “se sitúa transversalmente en los campos y 

áreas de la actividad humana” (Juliá 2006, p. 120), lo que implica que en cada contexto de 

intervención la/el profesional debe cumplir una función específica, ya sea en la clínica, en 

una institución o aplicada a la comunidad.  

No obstante, como plantea Carrasco (2001), la psicología es también una disciplina 

dinámica que debe responder a la realidad social, histórica y cultural de los contextos donde 

se aplica, en este caso, Latinoamérica. Esto implica que no basta con importar teorías y 

técnicas desarrolladas en otros contextos, es necesario producirlas a partir de las 

condiciones específicas de los ámbitos en los que la/el psicóloga/o interviene, ya sea 

educativo, clínico, comunitario o laboral, aquí estaríamos atendiendo la diversidad y la 

singularidad. De esta manera, entiendo que si bien la noción de rol remite a una estructura 

que identifica lo que se hace y lo que no se hace, lo que se debe hacer y lo que no se debe 

hacer, la práctica profesional de la/el psicóloga/o se encuentra mediada por un contexto 

social y cultural que exige flexibilidad, creatividad y sensibilidad. 

Dentro de esta trama, es posible diferenciar en primer lugar un rol organizado, normativo y 

establecido que, como más adelante explicaremos, esto se expresa en lo que la sociedad 

espera a partir de las significaciones atribuidas a la disciplina. Y en segundo lugar, el rol 

realmente desempeñado, que hace referencia a la manera en que la/el psicóloga/o asume, 

interpreta y ejecuta esas funciones según su propia comprensión, capacidades y elecciones 

profesionales. Así, la figura de la/el  psicóloga/o no depende únicamente del marco que lo 

legitima, sino también de cómo la/el profesional se inscribe en él, respondiendo a los 

encargos concretos que se le asignan en cada contexto de intervención.  

 

 



13 

A partir de esto me pregunto: ¿qué lugar ocupa el “ayudar” dentro de esta diferenciación? 

Resulta relevante considerar esta distinción para comprender que la idea de que la 

psicología está para “ayudar” puede inscribirse en ese primer “tipo de rol”, llamémoslo 

“esperado”, y que no necesariamente define el rol profesional en su totalidad. Porque al 

reconocer la existencia de una dimensión electiva, aquella que permite a la/el psicóloga/o 

decidir qué postura tomar, puede suceder que el ayudar no siempre es desde donde 

debemos posicionarnos, y que es necesario cuestionar esta idea. Para hacerlo, es 

fundamental entender que la concepción de rol, no puede entenderse de manera aislada, 

debe pensarse en función de las significaciones sociales que son las que le otorgan sentido.  

 

Castoriadis (1975/2007) explica que la sociedad no es simplemente una suma de personas, 

normas o instituciones ya dadas, sino que consta de la creación de un mundo de 

significaciones sociales. Estas significaciones pueden ser secundarias o derivadas, cuando 

parecen agregarse a algo ya existente, por ejemplo, cuando se etiqueta un objeto con una 

función determinada. O pueden ser centrales y primarias, cuando no se añaden a algo 

previo sino que producen lo que antes no existía en términos sociales, es el caso de 

nociones como la ley, la familia o el Estado, que no dependen de una referencia externa, 

sino que instituyen un modo de ser y de organizar el mundo social. 

Este mismo autor especifica que estas significaciones centrales no siempre son conscientes 

para los miembros de la sociedad, expresándose a través de instituciones visibles como los 

tribunales, las escuelas, las familias o los gobiernos, y organizan tanto el mundo social 

como la vida cotidiana. Aunque no se nombran directamente, son estas las que orientan la 

acción y las interpretaciones que circulan en una sociedad. De este modo, los roles sociales 

(señor, siervo, ciudadana/o, psicóloga/o, paciente) no existen por sí mismos, por ejemplo, el 

siervo no existe en sí mismo, aislado, solo existe en relación con el señor, y viceversa, a su 

vez ambos son posibles gracias a la significación central de “servidumbre”, “estas 

representaciones son y deben ser necesariamente diferentes y complementarias” 

(Castoriadis, 1975/2007, p. 726).  

Si trasladamos esta reflexión hacia nuestra profesión, ocurre algo similar. La/el psicóloga/o 

no existe simplemente porque haya una persona con un título universitario y una institución 

formadora, sino porque hay una significación social instituida de lo que es una ciencia, una 

disciplina y en específico “la psicología” con un rol a desempeñar en la sociedad. En esta 

misma línea, Ana María Fernández (2007) recupera a Castoriadis (1975) para pensar sobre 

el imaginario social radical (instituido), indicando que éste “consolida lo establecido; en esta 

dimensión los universos de significaciones operan como organizadores de sentido de los 

 



14 

actos humanos estableciendo líneas de demarcación de lo lícito y lo ilícito, de lo permitido y 

lo prohibido, lo bello y lo feo, etc.” (p.40). En nuestra disciplina, como campo de saber, esto 

se ve reflejado en ideas compartidas sobre la salud, la enfermedad, el bienestar, el 

malestar, lo normal, lo patológico, entre otras, también la/el psicólogo tiene una figura 

diferente pero complementaria, que es el paciente en el modelo biomédico. Ahora bien, sin 

estas significaciones, la figura de la/el psicóloga/o no tendría sentido, así como el siervo 

necesita de la significación de la servidumbre para ser reconocido como tal, la/el psicóloga/o 

necesita del marco simbólico y cultural que lo instituye: la noción de “salud mental”, el lugar 

asignado al saber psicológico en las instituciones (escuelas, hospitales, empresas, 

tribunales), e incluso podría estar involucrado lo esperado socialmente sobre qué “debe 

hacer” o “puede hacer” un/a psicólogo/a en el rol a ejercer. 

En este punto, resulta necesario considerar que estas significaciones que influyen en la 

disciplina, por ende en el rol de la/el psicóloga/o, forman parte de una red más amplia de 

relaciones de poder y saber que organizan la vida social. Fernandez (2007) explica que “lo 

imaginario social en tanto universo de significaciones que instituyen una sociedad es 

inseparable del problema del poder” (p.45). Recordemos que en este juego de 

significaciones el rol de quien ejerce la psicología y de quien no lo hace aparecen como 

figuras diferentes y complementarias, de este modo, se organizan relaciones sociales, 

legitimando subordinaciones y formando parte de los dispositivos de poder. En este sentido, 

dichos roles se sostienen en una lógica de verticalidad: la/el profesional como portador del 

saber que “baja” verticalmente a una/un otra/o quien debe ser ayudado. Esta idea se 

refuerza con los planteamientos de Juliana Berrío, María Franco y Daniela Suárez (2021), 

quienes señalan que:  

A través de las verdades psicológicas se teoriza e intentan solucionar problemáticas 

individuales y sociales elaborando técnicas por medio de las que se conduce a los 

sujetos a que configuren su vida de manera conveniente a intereses 

gubernamentales y en sintonía con lo que se ha determinado normal (p.7)  

Por lo que, resumiendo lo desarrollado hasta aquí, la psicología estaría para ayudar a 

formar sujetos sanos, autónomos y responsables, que en relación con las significaciones 

sociales, naturaliza ciertos ideales de normalidad, salud y bienestar que las personas 

internalizan como metas propias. Entendiendo todo esto: ¿cuál es el trasfondo del querer o 

buscar ayudar?  

 



15 

Implicancias de Considerar la Psicología como Instrumento de Ayuda 

En este punto, resulta pertinente vincular estas reflexiones con mi propio recorrido personal 

en relación al deseo de ayudar, que inicialmente percibía como una motivación para cursar 

la licenciatura, pero que en el transcurso de mi formación fui comprendiendo que también se 

inscribe en este entramado más complejo. La idea de que “la/el psicóloga/o está para 

ayudar” no es simplemente una expectativa social espontánea, ni un deseo de ayudar que 

se inscribe sólo en una motivación personal, sino que es el resultado de procesos históricos, 

políticos, sociales y económicos, que se encuentran en un conjunto de significaciones, que 

han inscrito a la psicología en redes de poder/saber que clasifican, normativizan y organizan 

la vida. 

Foucault (1977, como se citó en Fernandez, 2007) piensa al poder como “dispositivo” ya 

que este implica una red que articula tácticas, estrategias, discursos y prácticas. En lugar de 

reducirlo a represión o dominación, muestra que el poder también produce: produce 

verdades, produce conocimientos, produce formas de ser sujeto. La forma de legitimar el 

poder es el saber, ya que lo que se considera “verdad” o conocimiento influye en cómo se 

gobierna y controla a las personas. Por ejemplo, en psicología, decir que ciertos 

comportamientos son “normales” o “patológicos” configura esas conductas produciendo 

sujetos. A su vez, categorías como “salud mental” o “desviación” no surgen sólo de la 

observación, sino de un contexto social, político e histórico que decide que es importante 

estudiarlo y clasificarlo (Fuenmayor, 2006).  

A partir de esta reflexión, puedo comprender que la premisa de que la/el psicóloga/o ayuda 

a una/un otra/o está condicionada por estas estructuras de poder/saber. El rol de la/el 

profesional como portador del saber refleja cómo el poder se ejerce de manera sutil 

mediante la organización del conocimiento, las normas y las expectativas sociales.  

Enrique Marí (1988) señala que los dispositivos de poder funcionan articulando tres 

elementos inseparables. En primer lugar la fuerza o violencia, que produce el poder en acto. 

Por otro lado, el discurso del orden, que “es un espacio de racionalidad. Pertenece al ámbito 

del conocimiento, de la teoría, y las representaciones sociales” (p.3). Y, por último, los 

imaginarios sociales, que sostienen simbólicamente el orden y permiten que sea aceptado. 

Se necesitan discursos e imaginarios que reproduzcan y re-actualicen ese poder 

socialmente, legitimando la violencia y transformándola en algo natural o aceptado: “Las 

formas del imaginario social decoran el poder, en el doble sentido de que lo embellecen y 

cubren de ornamentos, y del decoro, del régimen de respeto y reverencia, de gravedad y 

dignidad que reclama el poder” (p.4) 

 



16 

Este entramado me permite y nos permite ver cómo la psicología, en tanto práctica inscrita 

en un ideal de normalidad y bienestar, deposita el saber en la/el profesional y lo coloca en 

una posición de poder. Esto genera un proceso que, como se mencionó anteriormente, 

reproduce la verticalidad. Esta última refleja la organización jerárquica, los que tienen más 

conocimiento tienen más poder (Buttigliero, 2017), por ende la verticalidad se refiere a una 

relación desigual de saber y poder: un sujeto “posee” el conocimiento (la/el psicóloga/o) y 

la/el otra/o recibe ese saber (quien busca ayuda). Esto se ve reforzado por el modelo 

biomédico que distingue el rol del paciente como alguien que recibe atención profesional 

dentro del sistema, mientras que la/el médica/o actúa con neutralidad, universalismo y 

racionalidad científica, y tanto el paciente como la sociedad aceptan esos roles y reconocen 

la autoridad (Parsons, 1999).  Si nos detenemos en la expresión “recibe atención”, 

observamos una representación pasiva del paciente, concebido como un recipiente sobre el 

cual se aplican tratamientos, intervenciones o soluciones, sin que necesariamente se 

considere su participación activa en el proceso, a su vez, como se mencionó anteriormente, 

se decora y engalana al poder con la imagen perfecta que se tiene sobre la/el médica/o, en 

nuestro caso la/el psicóloga/o . 

Marcos Gomez (2006) advierte que en el análisis de las relaciones humanas y la 

organización social, la verticalidad impide el diálogo auténtico y la construcción colectiva del 

conocimiento y la verdad. Además, no afecta únicamente a quienes ocupan los niveles 

inferiores, sino también a quienes están “arriba”, pues ambos sufren la presión de roles 

impuestos y expectativas ajenas. Así, la/el psicóloga/o, situada/o en posición de saber, se 

ve atravesado por exigencias sociales que condicionan la percepción del quehacer 

profesional, perpetuando la idea de que “ayudar” es la finalidad central, cuando en realidad 

este ayudar encubre relaciones desiguales con un otro. 

En mi experiencia lo que se espera del rol del/la psicólogo/a ha tenido un peso importante, 

generando cierta carga sobre cómo debería actuar en la práctica. En el recorrido hasta aquí 

he podido percibir que la idea de “ayudar” no sólo atravesó mi manera de entender el rol de 

la psicología, sino que también se encuentra como una idea instalada a nivel social. Mi 

deseo inicial al elegir esta carrera era precisamente ayudar; esa convicción se reforzó al 

mudarme a Montevideo, donde pude experimentar otras formas de vínculo y trato con los 

demás en la vida cotidiana, muchas veces marcadas por la indiferencia hacia quienes se 

encuentran en situaciones difíciles o de vulnerabilidad. Frente a esto, sentía el impulso de 

ayudar, de “salvar” a esas personas, y al mismo tiempo, al darme cuenta que no podía 

“ayudar” a todo el mundo me daba miedo convertirme en alguien que naturaliza el 

desinterés (como siento que pasa con las personas que viven en Montevideo), por lo que no 

 



17 

quería repetir eso en mi práctica profesional. Estas tensiones me llevaron a preguntarme 

qué significa realmente “hacer las cosas bien” en el ejercicio de la psicología, y cómo se 

hace para hacerlo bien, y es aquí cuando me resulta fundamental conectar esta reflexión 

con la dimensión moral. 

Para Deleuze (1970/2004) retomando el pensamiento de Spinoza, los conceptos de “Bien” y 

“Mal” pertenecen a un sistema moral basado en deberes y normas establecidas. La moral 

actúa desde un punto de vista externo y superior al ser, estableciendo un “Bien” , dictando lo 

que se debe hacer y pensar, y funcionando como un sistema de juicio en el que juzgamos y 

somos juzgados. Anthony Sampson (1998) agrega que la moral se encarga de evaluar las 

acciones humanas concretas en el aquí y ahora, situándose en el espacio público y en el 

terreno de la conducta social. La moral “impone al hombre un esfuerzo, un ideal, una 

exigencia de renuncia, de autocontrol y de autosuperación” (Sampson, 1998, p.85).  

Esto repercute en la profesión: lo que se espera de la/el psicóloga/o no es ajeno a esos 

sistemas morales, pues se le adjudican obligaciones de “ayudar”, “asistir” o “resolver”. 

Judith Butler (2004/2006) aclara que “lo que es moralmente obligatorio no es algo que yo 

me impongo; no proviene de mi autonomía o de mi reflexividad. Viene hacia mí de otro lugar 

de improviso, inesperadamente y de forma espontánea” (p. 165) Entonces, implica que lo 

que se hace, se dice o se piensa está sujeto a juicios de valores absolutos y universales 

dictados por un algo o alguien que se encuentra por encima de nosotros, y que todos nos 

encargamos de reproducir. Esto explica por qué en cierto momento identifiqué el rol con el 

acto de “ayudar”, apareció como una idea inseparable a la esencia de la psicología. 

Para poder ejemplificar esto, me parece interesante traer a colación un estudio realizado por 

Torres López, Maheda Guzmán y Aranda Beltrán (2004) donde las/os estudiantes que 

recién comienzan la carrera consideran que las/os psicólogas/os “dan apoyo, ayuda, son 

mediadores de conflictos (ya sea laborales o familias) y en los hospitales ayudar a 

adaptarse a la enfermedad” (p.37). Esto da cuenta de que existe una idea general, donde la 

intervención de la/el psicóloga/o ayuda a que el sujeto se adapte a una realidad existente, 

en lugar de tener una mirada crítica con intención transformadora. Aquí el rol del/la 

psicólogo/a queda reducido a facilitar la adecuación del individuo a un entorno que no se 

cuestiona, la función profesional queda atrapada en una idea de “ayuda” que, aunque 

bienintencionada, puede terminar sosteniendo el mismo orden que produce el problema. 

Las expectativas asociadas a la necesidad de “ayudar” por lo tanto, de hacer “el bien” 

generan una presión constante sobre cómo actuar en la práctica profesional. Mi vivencia al 

mudarme a la capital reforzó esta idea, el deseo de ayudar no surge de manera abstracta, 

 



18 

sino que se encuentra condicionado por la responsabilidad de “hacer el bien”. De este 

modo, la moral se manifiesta no sólo como un sistema de valores externos, sino como un 

marco que orienta, limita y evalúa las acciones concretas del/la psicólogo/a, condicionando, 

al menos en mi caso, tanto lo que pensaba de la práctica profesional como el compromiso 

con la sociedad. En definitiva, se configura un entramado complejo en el que la/el 

psicóloga/o debe posicionarse, repensando continuamente su rol y sus responsabilidades 

en relación con los demás. Con frecuencia se nos interpela desde el “deber ser” del rol 

profesional: cómo debemos actuar, qué debemos decir, qué tipo de intervenciones 

“corresponden” para “ayudar”. Sin embargo, como ya se señaló, el deber es propio de la 

moral, y la moral no siempre es confiable, pues se sostiene en la ignorancia y en la 

repetición de mandatos interiorizados que no consideran la singularidad de cada situación.  

Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar” 

La ética desplaza la dicotomía entre bien y mal hacia otra lógica: lo bueno y lo malo, 

entendidos en términos de aquello que aumenta nuestra potencia, nos fortalece y nos 

compone, o, por el contrario, nos debilita y nos descompone. Así, las decisiones, 

pensamientos y acciones pueden evaluarse en relación con lo que conviene o no a nuestra 

naturaleza (Deleuze, 1970/2004).  

En esta línea, Sampson (1998) señala que la ética no funciona como un conjunto de normas 

fijas, sino que tiene un carácter reflexivo. No existe un código que determine de manera 

definitiva el comportamiento o la acción, porque los acontecimientos son circunstanciales, 

ambiguos, cambiantes y complejos. El sujeto ético, por lo tanto, se encuentra siempre en un 

terreno de decisión y elección, sin garantías previas. Esto no exime que, como dice María 

José Vazquez (2015) toda práctica profesional se encuentra regulada por la deontología, 

que formula principios y reglas orientadoras de la conducta. Los códigos de ética cumplen, 

en este sentido, varias funciones: normativa, al regular la acción en situaciones previsibles; 

sintética, al condensar los valores y principios de una época; y anticipatoria, al intentar 

prever posibles dilemas futuros. Sin embargo, la existencia de un código no elimina la 

complejidad de la práctica, siempre subsiste una brecha entre la norma general y el caso 

singular. De aquí la distinción entre el ethos burocrático, “el que sólo considera el mínimo 

legal necesario para el desarrollo de un rol público” (p, 45) y el ethos de calidad, “el que está 

interesado sobre todo en las personas destinatarias de la práctica profesional” (p, 45). 

La ética según Sampson (1998) y Vazquez (2015) nos ofrece otra vía. Nos recuerda que el 

quehacer del psicólogo no puede reducirse a un manual de normas o recetas aplicables de 

manera uniforme, porque cada encuentro clínico, comunitario o institucional se da en un 

 



19 

contexto único, atravesado por la variabilidad y la complejidad. Aquí la pregunta no es “¿qué 

debería hacer para ayudar?”, sino más bien “¿qué conviene a esta situación, a este sujeto, 

a este vínculo, para favorecer la potencia de vida y no su obstáculo?”, ya que “el sujeto dejó 

de ser solamente pensado desde su interior, y comenzó a ser considerado también desde 

su contexto y su exterior” (Begrich, 2007, p.72). En este sentido, la ética no solo nos 

respalda, sino que también nos exige una actitud reflexiva y responsable frente a la 

incertidumbre, reconociendo que actuar implica siempre decidir en un terreno abierto, 

cambiante y nunca completamente predecible, porque “la ética no puede practicarse por 

fuera del contexto social en el que el individuo se halla inserto” (Sampson, 1998, p.86) 

Por su parte, Paul Ricoeur (2002) propone que la ética, entendida como la búsqueda de la 

vida buena, no se opone a la moral sino que la precede y la orienta, aunque se encuentra 

con la exigencia de universalidad del plano moral. Aquí entra en juego el formalismo 

kantiano, que plantea que nuestras acciones deben someterse a una regla universalizable, 

pero, el inconveniente es que esto no indica qué hacer en situaciones concretas. Para 

compensar este vacío, Kant (1785/1996) formula un imperativo donde hay que tratar a los 

demás siempre como un fin y nunca como un medio, lo que introduce el principio del 

respeto, que actúa como un equivalente moral de la solicitud ética, protege la/al otra/o frente 

a la violencia y garantiza la reciprocidad y la dignidad de las personas. En otras palabras, 

mientras la moral impone prohibiciones concretas para prevenir daños y proteger la 

integridad de cada persona, la ética busca vivir bien con y para otras/os.  

Me gustaría rescatar de esta forma de identificar la ética, la parte de cómo se llega al 

respeto, ya que como indica Lina Marcela Naranjo (2011) la ética universal es muy difícil de 

alcanzar. Esto se debe a que está estrechamente vinculada con la libertad de elección, 

considerando la singularidad y particularidad de cada situación. Aunque existan normas o 

códigos generales, frente a un caso concreto es necesario atender a sus características 

específicas, sin generalizar a partir de experiencias previas. En esta línea, Adela Cortina 

(1996) nos menciona la ética aplicada, la cual no debe funcionar ni como un modelo 

deductivo (aplicar principios universales a casos concretos) ni como un modelo inductivo 

(extraer máximas desde experiencias particulares). El principio básico es el reconocimiento 

del/la otro/a como interlocutor/a válido/a, pilar de una ética democrática y pluralista. Esta no 

exige acciones directas, como “haz esto o aquello”, sino que proporciona un marco reflexivo 

para orientar la toma de decisiones en distintos ámbitos, donde hay que tratar a todos con 

igual consideración y respeto. Retomando a Naranjo (2011), quien concuerda con esta  idea 

de respeto, trae a colación el pensamiento de las obras de Carl Rogers, mencionando 

puntos fundamentales para la práctica que son: ser congruentes, auténticos, honestos, 

 



20 

sinceros y sobre todo la aceptación incondicional (por ende respeto) de lo que la/el otra/o 

es.  

Lévinas (1961, como se citó en Jimenez, 2006) considera que la ética es la filosofía primera, 

ya que permite pensar en la/el otra/o, sale del círculo cerrado del ser y accede a una 

trascendencia que implica atender y responder al/la otra/o. Esto nos conduce a reflexionar 

sobre la horizontalidad, entendida también como un principio ético, porque reconoce que el 

desarrollo humano depende de la libertad y la participación activa del/la otro/a, y que el 

encuentro con otras/os nos constituye como sujetos y nos permite recrearnos 

continuamente.  

Entonces, como alternativa a la verticalidad que mencionamos en el capítulo anterior se 

propone la horizontalidad. Gómez (2006) indica que se caracteriza por la apertura y la 

colaboración, es: 

una disposición psíquica y social, interior y exterior al sujeto, en la cual ningún 

hombre anula la libre expresión de otro, de manera que todos pueden manifestarse 

sin hallar un obstáculo en el otro, sino más bien un apoyo para el propio crecimiento 

(p.47).  

Jasper (2001, como se citó en Gomez 2006) menciona que la  singularidad del/la otro/a es 

el modo en que se manifiesta la sustancialidad de este, esto quiere decir que la otra 

persona es un sujeto irrepetible y singular, aquí la horizontalidad es un modo de apertura 

que permite aprender del/la otro/a o de una situación y crecer.  

Es a partir de este análisis que considero necesario renovar la idea de “ayuda”. Roberto 

Manero (2018) propone el “acompañamiento”, explica que esta palabra proviene de 

"compañero", que, etimológicamente, significa "el que comparte el pan". Esta idea de 

compartir el pan es un símbolo de la comunión y la solidaridad entre las personas. Se trata 

de un acto de reconocimiento mutuo, de estar con la/el otra/o y de construir vínculos que 

resisten a una lógica social que empuja al individualismo, la prisa y el “cada quien lo suyo”. 

En el ámbito profesional, desplazar el término de ayuda por el de acompañamiento permite 

romper con la visión limitada de que el rol se reduce a hacer “lo que me habilita el título” o 

“lo que se espera de mí”. 

El concepto de "acompañamiento" se remonta a una práctica colectiva, en la que las 

personas no se ayudan entre sí, sino que comparten una finalidad o propósito común. En 

este sentido, acompañar no es solo una acción de asistencia, sino una práctica de 

comunión que implica estar con otra/o de manera constante y con una finalidad específica, 

 



21 

generalmente en tiempos difíciles o de necesidad. En este sentido, la centralidad no recae 

en la/el acompañante, sino en quien es acompañada/o, quien se constituye como sujeto de 

la demanda, es decir, como la persona que define qué necesita y hacia dónde se dirige el 

proceso. La/el acompañante, por su parte, ofrece apoyo y presencia, pero no es el centro ni 

la figura que monopoliza el saber. El objetivo es siempre apoyar a la persona en su proceso 

de sanar, restaurar o encontrar justicia (Manero, 2018). 

En esta línea, resulta clave diferenciar el acompañamiento de la idea de empatía, entendida 

ésta última, como mera identificación con el otro. Como señala Manero (2018), identificarse 

supone una distancia, donde solo puedo identificarme con aquello que no soy. La empatía, 

entonces, corre el riesgo de volverse una impostura, un “como si” me pusiera en el lugar 

del/la otro/a, pero sin realmente participar de su experiencia. En contraste, no se trata de 

sentir en lugar de alguien, sino de participar con él/ella, de compartir afectos y 

significaciones en un plano colectivo. Acompañar, más que identificarse con la/el otra/o, 

implica reconocerse parte de un proceso común, donde la lógica es la de compartir y no la 

de apropiarse del sentir ajeno. Supone también comprender que somos diferentes, y por 

ello sentimos de manera distinta ante una misma situación, de modo que, al intentar 

empatizar, podríamos caer en una ilusión si creemos sentir exactamente lo mismo que la/el 

otra/o. 

Desde esta perspectiva, Correa González et al. (2017) proponen que el acompañamiento 

desplaza al/la acompañante del lugar tradicional del/la especialista, que se ha asociado al 

poder-saber y a la idea de intervenir sobre un objeto pasivo. En cambio, esta/e acompaña a 

otra/o como un sujeto activo, sociohistórico y político, con sus propios recursos, saberes y 

capacidad de proyectar un futuro. Esta idea está en sintonía con lo que plantea Carrasco 

(2001) donde el ser humano no puede comprenderse al margen de su contexto en general 

(social, económico, político, cultural), y cualquier proceso tiene que tener en cuenta esa 

realidad concreta.  

A su vez, el acompañamiento se inscribe en una postura ética y política, orienta la praxis 

hacia la autonomía y la libertad. De allí que sea necesario distinguir el acompañamiento del 

adoctrinamiento. Mientras este último supone imponer una visión ideológica sobre la 

persona acompañada, el acompañamiento busca todo lo contrario: propiciar espacios de 

reflexión y pensamiento crítico con la potestad de tomar decisiones de manera autónoma. 

En esta línea, subraya que acompañar no es dirigir ni controlar, sino fomentar la capacidad 

de los sujetos de hacerse cargo de su propia historia y de sus procesos, reconociéndose 

siempre como protagonistas y no como receptores/as pasivos/as (Correa González et al., 

2017). 

 



22 

Para no reproducir la dualidad rígida entre quien acompaña y quien es acompañada/o, es 

necesario repensar la relación desde una lógica de reciprocidad, pero no entendida como 

simetría o intercambio equitativo, donde cada parte da y recibe lo mismo, sino como un 

encuentro transformador. En esta perspectiva, la/el otra/o no es simplemente un objeto de 

cuidado o intervención, sino alguien cuya presencia y alteridad modifican mi propio ser. La 

relación no ocurre entre individuos cerrados o completos, sino entre sujetos afectados, 

interdependientes e incompletos, cuya identidad se configura en la exposición al/la otro/a. 

Como plantea Butler (2004/2006), “no somos entidades aisladas en lucha por el 

reconocimiento, sino parte de un intercambio recíproco que nos destituye de nuestro lugar, 

de nuestras posiciones de sujeto” (p. 71). Esto está sumamente conectado con la noción de 

implicación, esta refiere a la trama de relaciones, afectos, ideas e historias que nos 

envuelven en lo que hacemos (Granese, 2018). Como explica Jacques Ardoino (1997) son 

los lazos afectivos, simbólicos, ideológicos e inconscientes que nos unen a una práctica, 

institución o persona, hay que tener en cuenta que no es algo que elegimos, sino que nos 

atraviesa. En esta relación de reciprocidad de la que hablábamos, donde también la/el 

psicóloga/o es afectada/o, resulta fundamental reconocer las propias implicaciones: saber 

desde dónde pensamos, sentimos y actuamos. No se trata de negarlas ni de ocultarlas, sino 

de tenerlas presentes y trabajar con ellas. 

Ahora que pude dilucidar ciertos aspectos del rol que daba por sentados en un principio, me 

pregunto cómo se configuran todos estos planteos en la práctica. De lo contrario, todo lo 

que venimos desarrollando podría quedar “en el aire”, porque son ideas muy lindas, el 

acompañar, la horizontalidad, el no situarse en el lugar de quien posee la verdad absoluta ni 

el poder de “rescatar”, pero ¿cómo se concretan realmente? 

Todo esto se define específicamente en la intervención. Para aproximarnos a su 

comprensión, recurrimos a la noción de prácticas propuesta por Foucault (como se citó en 

Castro Gómez, 2010), quien plantea entenderla como aquello que efectivamente se hace o 

se dice en un tiempo y espacio determinado. Esta perspectiva resulta especialmente 

valiosa, ya que, en definitiva, lo que importa, tanto para los demás como para mí, es lo que 

ocurre, no lo que debería ocurrir según un marco que lo dicte, ni tampoco lo que podría 

haber ocurrido si se hubiera dicho o hecho otra cosa. 

A partir de todo lo desarrollado, deducimos que la intervención no se trata únicamente de 

aplicar técnicas o estrategias, sino de preguntarse cómo intervenir sin imponer modelos 

rígidos o preconcebidos. Por un lado, Alejandro Raggio (2008) critica la definición de los 

campos de intervención basados en ámbitos cerrados, educativo, clínico, comunitario, entre 

otros, ya que esto puede ocultar la complejidad de los procesos subjetivos y colectivos 

 



23 

reales. No importa tanto con quién se trabaja, sino cómo se trabaja desde una relación 

dialógica. Este autor indica que la intervención es ética ya que implica responsabilidad 

sobre cómo los sujetos participan y se reconocen en la realidad. La ética está en el centro, 

no como un código externo, sino como una práctica que exige al/la profesional interrogar 

sus propios supuestos y su implicación, porque como dice Lourau (1991) el problema no es 

implicarse, sino no analizar las implicaciones. Las estrategias no deberían ser rígidas ni 

abstractas, sino que deben potenciar la vida de los sujetos. La/el profesional no actúa desde 

fuera, sino como parte del entramado social, es así como la intervención se vuelve una 

acción inmanente, donde los principios que la guían emergen del propio proceso y de las 

condiciones dadas. El conocimiento deja de ser absoluto o previo, y pasa a ser situado y 

relacional, producido en el encuentro con las/os otras/os. 

Por otro lado, Martínez Guzmán (2014) propone repensar la noción de intervención y 

sustituirla por la de involucramiento. La intervención, según este autor, construye roles que 

asignan al profesional un papel central y privilegiado frente a los sujetos o grupos sobre los 

que se interviene, implicando implícitamente relaciones de poder, jerarquías de 

conocimiento y roles sociales, como se ha analizado hasta ahora. En cambio, el 

involucramiento sugiere lógicas de acción menos deterministas y más participativas, 

invitando a reflexionar sobre la manera en que nos vinculamos con los escenarios y con 

los/as otros/as actores/as. Esta perspectiva permite que las relaciones sean más 

recíprocas, dinámicas y creativas entre todos las/os implicadas/os. 

Como no quiero que la perspectiva que planteo recaiga en una verdad absoluta, ni mucho 

menos en aquello mismo que vengo cuestionando sobre las concepciones preestablecidas 

del rol, me interesa señalar que tal vez ya no importe tanto si se trata de acompañar o de 

ayudar, o si lo nombramos intervención o involucramiento. Lo verdaderamente valioso, creo, 

está en poder detenernos a pensar en ello, en abrir el espacio a la duda. Porque no es lo 

mismo dar por hecho que el rol del/la psicólogo/a “es esto y punto”, que animarse a 

pensarlo desde distintas miradas, permitiendo que se configure como una trama de líneas 

que se cruzan, se desvían y se vuelven a encontrar. Aunque hoy comprendo el trasfondo 

complejo de la idea de “ayudar”, ese deseo inicial fue esencial porque fue lo que me 

permitió, como a tantos/as otros/as, elegir estudiar psicología.  

Sin embargo, lo que sí puedo afirmar es que esta disciplina no puede reducirse a una 

práctica rígida o dogmática, sino que, como plantea Carrasco (2001), debe pensarse como 

una disciplina viva y dinámica, en constante transformación según las necesidades 

concretas de las personas y los contextos donde se aplica. Esta flexibilidad no implica 

perder la identidad de la disciplina, la psicología tiene una legitimidad epistemológica propia 

 



24 

(es decir, fundamentos teóricos que la sostienen como ciencia), pero estos fundamentos 

deben estar en constante diálogo con las demandas sociales y el contexto. Se plantea un 

paso “de una psicología individualista a una psicología comunitaria, de una psicología 

aséptica a una psicología comprometida, de una psicología teórica a una psicología de la 

cotidianeidad” (p.4). 

Conclusión  

Este trabajo nació del miedo: del miedo a hacer las cosas mal, del miedo que me generaba  

equivocarme, del miedo de no poder ayudar. Había una voz dentro de mí que repetía: 

“tenés que ayudar, para eso estudiaste esta carrera”. Al principio, no pensé en trabajar 

sobre el rol del/la psicólogo/a y lo que rodea a la práctica; fue a través de otras temáticas 

que fui descubriendo un factor común: ese temor que me acompañaba en el proceso de 

acercarme a terminar la carrera. Berrío, Franco y Suárez (2021) explican que la psicología 

ha penetrado la vida personal y social, promoviendo que los individuos se vean a sí 

mismas/os como responsables exclusivas/os de sus éxitos y fracasos, no se trata de culpar 

a la psicología en sí, sino de comprender cómo opera como parte de una tecnología del yo. 

Aquí el yo psicológico privatiza la responsabilidad, quitándole peso a los factores 

estructurales, haciendo que los problemas sociales parezcan fallas individuales. Esta 

hiperindividualización genera culpa, estrés y sensación de insuficiencia si no se alcanzan 

los estándares ideales.  

Otro factor importante a tener en cuenta es que soy mujer y ser mujer implica agregar una 

cuota de responsabilidad adicional. Teresa Barberá, Sofia Estellés, Carlos M. Dema (2009) 

analizan las barreras internas de cómo las mujeres construyen su identidad y subjetividad a 

partir de la socialización de género, impactando en el plano laboral y profesional. La idea 

central es que desde edades tempranas mujeres y varones aprenden qué se espera de 

ellos en la sociedad, en la cultura masculina se promueve la fortaleza, el liderazgo, la 

autonomía y la ambición. En la cultura femenina se refuerzan actitudes como el cuidado, la 

cooperación y la preocupación por otros (derivados del rol que cumple una madre). Estos 

modelos del “deber ser”, según Rosa Reyes (2011), se sostienen a través de mecanismos 

simbólicos como la naturalización, la repetición, la atemporalidad, las enunciaciones 

totalizadoras y la invisibilización de contradicciones, limitando el juicio crítico y garantizando 

su eficacia y persistencia histórica. En las investigaciones realizadas por Yessica Aguilar, 

José Luis Valdez, Norma González-Arratia y Sergio González (2013) aparece que debemos 

ser buenas, comprensivas, pacíficas, tolerantes, atentas, obedientes, simpáticas y 

serviciales,  incluso hay una frase que escuché mucho en mi vida que resume el sentimiento 

 



25 

de tener que ser y actuar de esta forma: “tenes que comportarte como una señorita”. ¿Qué 

es comportarse como una señorita y cómo influye en las exigencias de mi profesión? Por un 

lado, indica cómo debemos ser y actuar, y por otro lado al asociar lo femenino con la 

emocionalidad y el cuidado, producen una lectura de fragilidad y debilidad para la sociedad. 

Desde esta lógica, a las mujeres se nos exige demostrar constantemente nuestra valía, lo 

que implica esforzarnos más para alcanzar los mismos lugares y logros que consiguen los 

hombres. Como consecuencia, se reduce o incluso se anula el margen de error permitido, 

reforzando el miedo a equivocarse y la autoexigencia extrema. La autoestima de las 

mujeres aparece fuertemente condicionada por la valoración externa y por la internalización 

acrítica de los modelos instituidos del “deber ser” femenino. La dependencia del 

reconocimiento ajeno, especialmente asociado a la imagen corporal, la juventud y el 

cumplimiento de los roles de cuidado, limita el auto reconocimiento de capacidades 

intelectuales, profesionales y personales. Esta forma de autoestima heterónoma genera 

ambivalencia, frustración y malestar, al tiempo que refuerza la autoexigencia y la anulación 

de necesidades propias (Reyes, 2011).  

De este modo, el miedo a equivocarme y la autoexigencia de tener que ayudar y hacer las 

cosas bien se inscriben en un contexto que me atraviesa como mujer y como sujeto de una 

época signada por la hiperindividualización. De esta forma surgió el deseo de profundizar en 

esto, no solo para regalarme una reflexión, sino también para compartirla con quien la 

busque. Comprender el terminar la carrera y cerrar la formación con este trabajo, como un 

acontecimiento, da cuenta de que todo lo establecido se remueve dentro de mi y me hace 

re-preguntarme sobre lo conocido y sobre lo que está por venir, me permite resignificar todo 

este proceso, ya que necesitaba encontrar una especie de “respuesta” que calmara el caos 

de mis pensamientos. 

Me gustaría ahondar de alguna forma en las preguntas que he venido formulando a lo largo 

de este trabajo, empecemos con la primera ¿qué tipo de psicóloga/o se instituye en la 

actualidad? En mi opinión, más que definirlo, habría que cuestionar las condiciones en las 

que esa figura se constituye. Como hemos venido discutiendo, el poder produce saberes, y 

esos saberes nos forman, nos atraviesan, moldean nuestros cuerpos, los vigilan, los 

disciplinan, los normalizan, con el fin de volverlos útiles, productivos y funcionales dentro de 

una red institucional (escuela, hospital, cárcel, entre otras) (Foucault, 2004/2006). Y no 

debemos olvidar que nosotras/os mismas/os nos formamos en una institución, una 

institución absorbida por ese saber. Por eso, en lugar de aceptar pasivamente el modelo de 

psicóloga/o que "se espera", prefiero pensar en la práctica que queremos construir. Y para 

 



26 

hacerlo, es necesario pensar, ejercer el pensamiento como acción transformadora, 

generando, movilizando, produciendo algo al pensar. 

Otra pregunta que ha surgido a lo largo del trabajo es: ¿Quién define lo que se espera del 

rol profesional? Aunque es innegable que existe un saber compartido ligado al ejercicio de 

la psicología, también debemos recordar que ese saber no es neutral, está cargado de 

intereses. Por lo tanto, me gustaría sostener que somos nosotras/os quienes, de forma 

crítica y situada, debemos definir lo que esperamos de nuestro rol profesional. Para ello, 

propongo usar en nuestra práctica la “caja de herramientas” de Foucault (1981/2000): 

Entender la teoría como una caja de herramientas quiere decir: — que no se trata de 

construir un sistema sino un instrumento; una lógica propia a las relaciones de poder 

y a las luchas que se comprometen alrededor de ellas; — que esta búsqueda no 

puede hacerse más que poco a poco, a partir de una reflexión (necesariamente 

histórica en algunas de sus dimensiones) sobre situaciones dadas. (p.85) 

Por lo tanto una caja de herramientas no busca ofrecer una teoría totalizante ni verdades 

universales, sino instrumentos conceptuales para analizar y problematizar lo real. Se trata 

de intervenir en lo concreto, caso por caso, situación por situación, donde nuestro rol se 

oriente a una práctica comprometida, reflexiva y transformadora. 

La última pregunta que me gustaría retomar es: ¿en qué se ha convertido “ayudar”? Prefiero 

hablar de una evolución, y en mi caso esa evolución me conduce hacia el “acompañar”. 

Porque acompañar, según Florencia Montes Páez (2024): 

implica admitir que, mientras se acompaña, se lucha. Se lucha acompañando a la 

otra. Luchar implica poner el cuerpo, vincular desde el afecto, componer un apoyo, 

registrar el deseo, amortiguar la violencia, respetar el proceso, sostener en el 

tiempo, consolidar una ética y construir un código (p.86)  

El acompañamiento puede entenderse como una experiencia relacional más que como una 

acción unilateral. No es algo que una persona brinda y otra recibe, sino que se construye en 

el entre de quienes participan, en ese espacio compartido donde se produce el acto mismo 

de acompañar. Supone estar junto a alguien en una situación específica y en un momento 

determinado de su vida, generando un vínculo que da forma a lo que ocurre en cada 

encuentro. Por eso, cada acompañamiento tiene un carácter singular, aunque guarde 

similitudes con otros, siempre es único, porque se enlaza con las historias y potencialidades 

de las personas involucradas. Sin embargo, esta singularidad no equivale a individualidad, 

ya que el sentido del acompañamiento se orienta a promover procesos de singularización 

 



27 

más que de individuación, permitiendo que, a través del vínculo con la otra persona, cada 

quien pueda conectar con su propio modo de ser y de estar en el mundo (Páez, 2024). 

Entonces, ¿cómo se inscriben las respuestas que buscaba con lo reflexionado hasta aquí?.  

Retomar el concepto de implicación, me parece clave, porque, como señala Ardoino (1997), 

implicarse permite “hacer transparentes fenómenos que hasta el momento eran opacos.” 

(p.8). Y, en mi caso, no fue que algo se volvió claro por haber llegado a una respuesta 

concreta o por sentir que ahora sé exactamente qué hacer en cada intervención. Lo que se 

volvió claro fue otra cosa, donde el sentido no está en encontrar una única respuesta, sino 

en este mismo gesto que estoy haciendo ahora, pensar la profesión, pensarme, pensar en 

la/el otra/o. Este trabajo no pretende caer en la trampa de reemplazar una verdad por otra, 

desplazando el “ayudar” por el “acompañamiento”, la “intervención” por el “involucramiento", 

la “verticalidad” por la “horizontalidad”. Sino que quiero visibilizar que hay otras posibilidades 

de pensar la disciplina, el rol y la práctica, no solo guiándome por lo establecido y lo 

esperado, en todo caso exigiendome un ejercicio profesional crítico, sensible, comprometido 

y responsable. 

Ser crítica/o y reflexiva/o significa cuestionar los supuestos que sostienen el saber y el rol 

profesional, y al mismo tiempo asumir que nuestra práctica no puede darse por sentada ni 

reproducirse en “loop”. La crítica me permitió desnaturalizar las cosas que creía como 

verdades instituidas y reconocer las relaciones de poder que atraviesan nuestra disciplina; 

la reflexividad, en cambio, nos compromete a revisar continuamente nuestras 

intervenciones y posicionamientos, considerando la singularidad de cada situación. Para 

Foucault (como se citó en Castro Gómez, 2010) hacer historia no es estudiar objetos 

eternos, sino analizar la red de prácticas que los producen, lo que me lleva a pensar que las 

intervenciones deben ser vistas como construcciones que emergen de una red de 

interacciones, decisiones y contextos particulares. No se trata solo de aplicar un 

conocimiento abstracto, sino de generar sentido en un contexto concreto, donde cada 

acción y cada palabra, está profundamente vinculada con las condiciones y circunstancias 

del momento presente. 

Solo desde esta actitud puedo estar tranquila con mi ejercicio profesional, porque me 

permite aceptar la incertidumbre, comprender la complejidad y estudiar la singularidad, sin 

caer en el automatismo y simplismo de aplicar recetas, ni en la exigencia paralizante de 

"hacerlo todo bien". Porque comprendo que no se trata de tener siempre la respuesta 

correcta, sino de estar presente, atenta y abierta al proceso, confiando en que el sentido de 

la intervención se construye en la experiencia compartida y no solo en su anticipación 

teórica. 

 



28 

Tal vez nunca alcancemos una práctica perfecta, donde todo funcione de manera ideal y 

hegemónica. Sin embargo, trabajos como este operan como horizontes de reflexión y 

aspiración, que no solo orientan nuestras prácticas, sino que, sobre todo, nos invitan a 

cuestionarlas constantemente. Propongo pensar en una práctica comprometida, sensible, 

cercana y en relación al contexto como si fuera una utopía, pero no por ser inalcanzable, 

sino como potencia para transformar, que nos motive a imaginar y proyectar cambios 

posibles, porque, como he propuesto en este trabajo, cambiar la manera en que hablamos 

de nuestra práctica profesional puede transformar la forma en que actuamos y construimos 

la relación con las/os otras/os. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



29 

Referencias 

Aguilar, Y., Valdez, J. L., González-Arratia, N., & González, S. (2013). Los roles de género 

de los hombres y las mujeres en el México contemporáneo. Enseñanza e 

Investigación en Psicología, 18(2), 207–224. 

Ardila, R. (1969). El desarrollo de la psicología latinoamericana. Revista Latinoamericana de 

Psicología, 1(1), 63–71. https://www.redalyc.org/pdf/805/80510106.pdf 

Ardoino, J. (1997) La implicación. Conferencia dictada en la Universidad Nacional Autónoma 

de México. S/E https://n9.cl/d72urs  

Argyle, M., Furnham, A., & Graham, J. A. (1981). Social situations. Cambridge University 

Press. https://n9.cl/mvy7bq  

Barberá, T., Estellés, S., & Dema, C. M. (2009). Obstáculos en la promoción profesional de 

las mujeres: El “techo de cristal”. En 3rd International Conference on Industrial 

Engineering and Industrial Management / XIII Congreso de Ingeniería de 

Organización. https://surl.li/lrnihb  

Barreiro, A. (2018). Representaciones sociales, prejuicio y relaciones con los otros: La 

construcción del conocimiento social y moral. UNIPE. 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-s

ociales.pdf 

Begrich, A. (2007). El encuentro con el otro según la ética de Levinas. Teología y Cultura, 

4(7), 72–81. https://n9.cl/si4x1  

Berrío, J., Franco, M. J., & Suárez, D. (2021). Psicología y neoliberalismo: gobierno de sí y 

de los otros. Revista de Psicología Universidad de Antioquia, 13(2).  

https://n9.cl/vl9do  

Butler, J. (2006). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia (F. Rodríguez, Trad.). 

Editorial Paidós. (Obra original publicada en 2004) https://n9.cl/oeazcn  

Buttigliero, D. S. (2017). Éticas de autogobierno biomédico: Horizontalidad y verticalidad en 

la Argentina post-2001. Papeles del CEIC, 2017(2). 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6095935  

Canguilhem, G. (2009). Estudios de historia y de filosofía de las ciencias (H. Pons, Trad.). 

Amorrortu Editores. (Obra original publicada en 1968) https://n9.cl/r5kno  

 

https://www.redalyc.org/pdf/805/80510106.pdf
https://n9.cl/d72urs
https://n9.cl/mvy7bq
https://surl.li/lrnihb
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-sociales.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-sociales.pdf
https://n9.cl/si4x1
https://doi.org/10.17533/udea.rp.e347163
https://n9.cl/vl9do
https://n9.cl/oeazcn
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6095935
https://n9.cl/r5kno


30 

Carrasco, J. C. (2001). Rol del psicólogo y Latinoamérica. Ponencia presentada en el 

Congreso de la Sociedad Interamericana de Psicología, Santiago de Chile. 

https://n9.cl/f6cjb  

Castoriadis, C. (2007). La institución imaginaria de la sociedad (A. Vicens & M.-A. Galmarini, 

Trad.). Tusquets Editores. (Obra original publicada en 1975)  https://n9.cl/yo2x3  

Castro Gómez, S. (2010). Historia de la gubernamentalidad: Razón de Estado, liberalismo y 

neoliberalismo en Michel Foucault. Siglo del Hombre Editores; Pontificia Universidad 

Javeriana, Instituto Pensar; Universidad Santo Tomás de Aquino. https://n9.cl/67ktr  

Correa González, C., Espinosa Gómez, L. A., Bermúdez Jiménez, D., Hertkorn, S., Souza 

Colín, L., Peralta Rojas, L. M., & Isaza Pinto, M. (2017). Modelo de acompañamiento 

psicosocial Aluna. Aluna Acompañamiento Psicosocial, A.C. https://n9.cl/gmcdm  

Cortina, A. (1996). El estatuto de la ética aplicada. Hermenéutica crítica de las actividades 

humanas. Isegoría, 13, 119–134.   https://doi.org/10.3989/isegoria.1996.i13.228  

Danziger, K. (1979). Los orígenes sociales de la psicología moderna. Psychology in Social 

Context, 25–44. https://n9.cl/3ebyg9  

De Camilloni, A. R. (2010). La didáctica de las ciencias sociales: ¿disciplinas o áreas? 

Revista de Educación, (1), 55–76. https://n9.cl/lxobbh  

Deleuze, G. (1989). Lógica del sentido (M. Morey, Trad.; pról. de M. Morey; V. Molina, Trad. 

de los apéndices). Ediciones Paidós. (Obra original publicada en 1969). 

https://n9.cl/vryfr  

Deleuze, G. (2004). Spinoza: filosofía práctica (A. Escohotado, Trad.). Tusquets Editores. 

(Obra original publicada en 1970)  https://n9.cl/3wdod  

Fernández, A. M. (2007). Los imaginarios sociales y la producción de sentido. Las lógicas 

colectivas: imaginarios, cuerpos y multiplicidades. Biblos. 

Fernández, A. M., López, M., Borakievich, S., Ojam, E., & Cabrera, C. (2014). La indagación 

de las implicaciones: un aporte metodológico en el campo de problemas de la 

subjetividad. Revista Sujeto, Subjetividad y Cultura, 7, 5–20. https://n9.cl/q0wvzt  

Foucault, M. (2000). Un diálogo sobre el poder y otras conversaciones. (M. Morey, Trad.), 

Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1981) 

https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/181003focault2.pdf  

 

https://n9.cl/f6cjb
https://n9.cl/yo2x3
https://n9.cl/67ktr
https://n9.cl/gmcdm
https://doi.org/10.3989/isegoria.1996.i13.228
https://n9.cl/3ebyg9
https://n9.cl/lxobbh
https://n9.cl/vryfr
https://n9.cl/3wdod
https://n9.cl/q0wvzt
https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/181003focault2.pdf


31 

Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio, población: Curso en el Collège de France 

(1977–1978). (H. Pons, Trad.) Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada 

en 2004) https://n9.cl/3r1kv  

Fuenmayor, F. Á. (2006). El concepto de poder en Michel Foucault. Telos: Revista de 

Estudios Interdisciplinarios en Ciencias Sociales, 8(2), 215–234.  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6436380 

Gallo Acosta, J. (2010). La gubernamentalidad y las psicociencias. Poiésis: Revista 

electrónica de Psicología Social, (19). https://doi.org/10.21501/16920945.106 

Gómez, M. S. (2006). De la verticalidad a la horizontalidad. Reflexiones para una educación 

emancipadora. Realidad: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, (107), 

39–64. https://doi.org/10.5377/realidad.v0i107.3869 

Granese, A. (2018). Análisis de la implicación [Material de curso]. Cursos Construcción de 

Itinerarios y Referencial de Egreso, Montevideo, Uruguay. 

Guzmán, A. M. (2014). Cambiar metáforas en la psicología social de la acción pública: De 

intervenir a involucrarse. Athenea Digital. Revista de pensamiento e investigación 

social, 14(1), 3–28. https://www.redalyc.org/pdf/537/53730481001.pdf 

Jiménez, P. G. (2006). Teoría ética de Lévinas. Cuadernos de Materiales: Filosofía y 

Ciencias Humanas, 1–6. https://n9.cl/u9flip  

Juliá, M. T. (2006). Competencias profesionales del psicólogo educacional: una tarea 

asociativa. Revista de Psicología, 15(2), 115–130. 

https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417 

Kant, I. (1996). Fundamentación de la metafísica de las costumbres (N. Sonano, Trad.). 

Editorial Ariel. (Obra original publicada en 1785) 

Lander, E. (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismos y ciencias sociales. 

Perspectivas Latinoamericanas, 145–162. https://n9.cl/3bktmn  

Lindsay, G. (2009). Ética profesional y psicología. Papeles del Psicólogo, 30(3), 184–194. 

https://www.redalyc.org/pdf/778/77811790002.pdf  

Lourau, R. (1991, 21–24 de noviembre). Implicación y sobreimplicación [Conferencia]. 

Encuentro “El espacio institucional. La dimensión institucional de las prácticas 

 

https://n9.cl/3r1kv
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6436380
https://doi.org/10.21501/16920945.106
https://doi.org/10.5377/realidad.v0i107.3869
https://www.redalyc.org/pdf/537/53730481001.pdf
https://n9.cl/u9flip
https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417
https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417
https://n9.cl/3bktmn
https://www.redalyc.org/pdf/778/77811790002.pdf


32 

sociales”, Asociación Civil El Espacio Institucional, Buenos Aires, Argentina. 

https://n9.cl/julpx   

Manero Brito, R. (2018). Notas sobre el acompañamiento psicosocial. Argumentos. Estudios 

críticos de la sociedad, (88), 15–34. https://n9.cl/aq5so  

Marí, E. (1988). El poder y el imaginario social. La ciudad futura, 11. https://n9.cl/rfrms  

Naranjo, L. M. (2011). La ética del psicólogo es una cuestión del ser. Poiésis, (21). 

https://doi.org/10.21501/16920945.92  

Páez, F. M. (2024). Acompañar es político: Ensayo transfeminista sobre la situación de 

calle. Abduciendo Editorial. https://n9.cl/djot1  

Parsons, T. (1999). El sistema social. Alianza Editorial. https://n9.cl/w3phuu  

Pichon-Rivière, E. (2008). El proceso grupal: Del psicoanálisis a la psicología social (I). 

Nueva Visión. (Obra original publicada en 1975) https://n9.cl/emd2n  

Raggio, A. (2008). Intervención e campo de intervención. Psicología Social: Estrategias, 

Políticas e, 57-63. https://n9.cl/nw9r1  

Reyes, R. (2011). Entre el deber ser y el deseo: Mujeres profesionales en busca de su 

autonomía. Prensas Universitarias de Zaragoza. 

Ricoeur, P. (2002). Ética y moral. Veritas, 10. 

Rose, N. (1996). A critical history of psychology. En Inventing our selves (cap. 2). 

Cambridge University Press. https://n9.cl/3el5v  

Rose, N., O’Malley, P., & Valverde, M. (2012). Gubernamentalidad. Astrolabio, (8). 

https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042  

Sampson, A. (1998). Ética, moral y psicoanálisis. Revista Colombiana de Psicología, 7, 

82–93. https://revistas.unal.edu.co/index.php/psicologia/article/view/16055 

Schvarstein, L. (2006). Psicología social de las organizaciones: Nuevos aportes (2.ª ed.). 

Paidós. https://n9.cl/81ewb  

Sepúlveda, J. C. (2016). Michel Foucault: Tecnologías de gobierno y prácticas de libertad. 

Últimos desplazamientos. Renovadas problematizaciones. Perspectivas 

Metodológicas, 16(18). https://doi.org/10.18294/pm.2016.1253 

 

https://n9.cl/julpx
https://n9.cl/aq5so
https://n9.cl/rfrms
https://doi.org/10.21501/16920945.92
https://n9.cl/djot1
https://n9.cl/w3phuu
https://n9.cl/emd2n
https://n9.cl/nw9r1
https://n9.cl/3el5v
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/astrolabio/article/view/2042
https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042
https://revistas.unal.edu.co/index.php/psicologia/article/view/16055
https://n9.cl/81ewb
https://doi.org/10.18294/pm.2016.1253


33 

Torres López, T. M., Maheda Guzmán, M. E., & Aranda Beltrán, C. (2004). 

Representaciones sociales sobre el psicólogo: investigación cualitativa en el ámbito 

de la formación de profesionales de la salud. Revista de Educación y Desarrollo, 

2(abril-junio), 41–52. https://n9.cl/p3uck  

Vazquez, M. J. S. (2015). Ethos profesional del psicólogo: entre el deber-ser y la 

responsabilidad prudencial. Perspectivas en Psicología: Revista de Psicología y 

Ciencias Afines, 12, 44–49. https://www.redalyc.org/pdf/4835/483547668005.pdf  

Yela, M. (1980). El psicólogo, los otros y la gente. Studies in Psychology, 1(1), 110–123. 

https://share.google/lpEmilrTX2qIM2Iax  

 

https://n9.cl/p3uck
https://www.redalyc.org/pdf/4835/483547668005.pdf
https://share.google/lpEmilrTX2qIM2Iax

	 
	Agradecimiento 
	 
	Resumen 
	Introducción 
	Desarrollo 
	La Psicología en Contexto 
	El Rol de la/el Psicóloga/o: Entre Estructura, Significaciones y Práctica Viva 
	Implicancias de Considerar la Psicología como Instrumento de Ayuda 
	Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar” 

	Conclusión  
	 
	 
	 
	 
	 
	Referencias 

