cis PN =

——

L X MooOIA | 0O c0d1ela Inrcucase g , |%

;::e_ P | POtaGLeR Suw 00 DG 1 0D

f K"' Letiion L) BueaOwa S Bt B A
b a8 | 5 Yo Lnrea

oy

_4 _?[‘ ‘

£




La imagen surge de un collage de fotografias que registran mi recorrido por la Facultad de
Psicologia, reflejando los dias de dedicacion, esfuerzo, entusiasmo, temores y alegrias. Al
fundirse bajo un filtro que lo vuelve abstracto, el collage se transforma en un proceso

personal e intimo, sefialando un cierre que, a la vez, abre la puerta a nuevos comienzos.



%

Facultad de

UNIVERSIDAD : ,
DE LA REPUBLICA P51colog1a
U RUGUAY UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

Universidad de la Republica

Facultad de Psicologia
TRABAJO FINAL DE GRADO

¢Atrapados/as por el deseo de ayudar?: entre significaciones sociales de la disciplina

y relaciones de saber-poder en el rol del/la psicélogo/a

Ensayo académico

Estudiantes: Melina Romaso
Cl: 5.528.691.6
Tutora: Profa. Dra. Alicia Rodriguez Ferreyra

Revisora: Asist. Mag. Lucia Pierri Aguerre

Montevideo, Uruguay
2025



indice:

FXe = Lo (= o3 11 0 1= 0] o S 3

RESUMEN........cc e s 4

INErOUCCION. ... e 4

D T3 Ty o] | o 7
La Psicologia €n CONtEXIO.........uuiiiiiieiiiiiiie e e e 7
El Rol de la/el Psicéloga/o: Entre Estructura, Significaciones y Practica Viva................. 11
Implicancias de Considerar la Psicologia como Instrumento de Ayuda.......................... 15
Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar’..............ooeeiiiiiiiiiiiiieeieeeeee e 18

L0 o 4 e 11 1= oY T 24

R LY (=1 (=1 0 Lo3 = T 29



Agradecimiento

Quiero agradecerme por haber podido, por trabajar con esfuerzo, por ser fuerte y aprender
a transitar las frustraciones entre lagrimas y sonrisas. Me agradezco por lo vivido, por estar

hoy aqui y por todo lo que aun esta por venir.

A mis padres, Maria Nela y Luis, y a mi hermana Lorena, les debo un gracias profundo.
Cada uno, a su manera, dejo huella en este proceso. Mama con sus comidas caseras y
clases de zumba y yoga me calman el corazoén, papa con sus sermones y bromas hace que
me re-piense continuamente y Lore con sus charlas profundas y propuestas aventureras me

hace ver la vida desde otro lugar.

A mi amiga Mica (porque sé que no le gusta que le diga el nombre completo) gracias por la
complicidad, por sostenernos mutuamente, por creer en la otra sin dudar. Gracias por
hacer(nos) este transito mucho mas lindo.

No quiero dejar de mencionar a mi tutora Alicia y compafiera Paula que me acompafiaron
con paciencia y sabiduria en este proceso, gracias por desafiarme a pensar mas alla de los
limites que me ponia.

Y, por ultimo, gracias a todos los que me han acompafnado en este camino.

Gracias, gracias y gracias.



Resumen

Este trabajo busca reflexionar cémo las expectativas en torno a “ayudar”, presentes tanto en
la sociedad como en quienes deciden formarse como psicélogos/as se inscriben en redes
de poder, saber, significaciones compartidas y morales, condicionando la percepcion de la
disciplina y, por consecuencia la accién profesional. A partir de diversas/os autoras/es, se
problematiza la disciplina y el rol, incorporando conceptos como verticalidad, horizontalidad,
acompafamiento, involucramiento y ética. Como eje central se encuentra el reconocimiento
de la/el otra/o teniendo en cuenta la singularidad de cada situacion, siempre atravesadas
por un contexto social, econémico, politico y cultural particular. La implicacién personal y la
reflexividad profesional emergen como herramientas para intervenir de manera critica y
sensible, evidenciando que la psicologia debe pensarse como una disciplina viva, dinamica

y situada.

Palabras clave: rol de la/el psicéloga/o, ayuda, poder, ética, acompafamiento

Introduccion

El presente Trabajo Final de Grado, presentado en modalidad de ensayo académico, se
enmarca en el proceso de culminacion de la Licenciatura en Psicologia en la Universidad de
la Republica. Representa una valiosa oportunidad para reflexionar y dar cuenta de un
recorrido que ha sido profundamente significativo para mi. Me interesa abordar el trabajo a
partir de la articulacion del conocimiento académico con distintos aportes tedricos en
conjunto con mi experiencia y sentir, entendiendo que esta Ultima da cuenta de las
diferentes preguntas, temores e incertidumbres que surgen con la aproximacion al ejercicio

profesional.

Este trabajo tiene como objetivo principal reflexionar sobre el rol profesional de la/el
psicologa/o, en el marco de la obtencién del titulo, adquiriendo este ultimo un peso especial
en mi, ya que, comprendido como un acontecimiento en el sentido que lo plantea Gilles
Deleuze (1969/1989), donde algo se transforma y aparece una posibilidad de cambio, este
momento no constituye un simple cierre de ciclo para mi, sino una irrupcion que resignifica

lo vivido y reorganiza la experiencia.

En este sentido, me propongo desglosar una pregunta que ha guiado gran parte de mi
transito académico: ¢en qué se fue convirtiendo la motivacién que me llevo a elegir la
carrera de Psicologia? o mas bien, ¢en que se esta convirtiendo? Si bien la eleccidén estuvo

inicialmente orientada por el deseo de ayudar a otras/os, dicha motivacion fue



transformandose a lo largo de la formacién, adoptando nuevas dimensiones y matices que
modificaron profundamente mi comprensién de la disciplina y del rol profesional. Este
pasaje me invita a cuestionar cdmo ese deseo inicial se encontrara con la realidad concreta
del ejercicio profesional, y como aquello que parecia claro, “ayudar a otras/os”, se
complejiza, convirtiéndose en un conjunto de preguntas, tensiones y desafios a lo largo de
la carrera. Considero que detenerme en estas preguntas no solo tiene un valor personal en
tanto forma parte de mi proceso como futura profesional, sino que también, puede contribuir
a abrir interrogantes sobre el modo en que nos posicionamos como profesionales ante

las/os otras/os, ante el saber y ante la practica.

En este sentido, considerar las preguntas anteriores, implica también cuestionar de dénde
proviene esta idea de “ayudar”, qué discursos la sostienen y como se ha ido construyendo
social e histéricamente. Si bien considero que elegir la carrera de Psicologia por un deseo
de ayudar es algo valioso y bienintencionado, es igualmente importante preguntarse qué
significados se le atribuyen a ese “ayudar” y en qué logicas se inscribe esta motivacion.
Comprender estos sentidos requiere ampliar la mirada y situarnos en un contexto,
analizando como se ha constituido la psicologia como disciplina, cdmo se ha legitimado
cierto tipo de saber y practica, y como se ha instalado un imaginario social que repercute en
el rol de la/el psicologa/o. Por esto es importante realizar un recorrido que permita
comprender como la psicologia ha llegado a ser lo que es hoy en dia y este trabajo

pretende hacerlo desde una historia critica.

Como es mencionado por Nikolas Rose (1996) los textos de historia de la psicologia se han
enfocado en lo que Georges Canguilhem (1968/2009) llama “historias recurrentes” donde
las narrativas que construyen la unidad de la disciplina muestran un avance lineal hacia el
conocimiento, privilegiando ciertas figuras y teorias y marginando otras. Estas historias
legitiman el presente, separando lo autorizado de lo caducado, y ejercen un control sobre lo
que es considerado verdadero. Frente a esto, Rose (1996) hace un planteo de una historia
que siga una linea critica que considere los contextos sociales, politicos, institucionales y
culturales en la produccién del conocimiento psicolégico. Esta perspectiva examina factores
externos, vinculando el desarrollo de la psicologia con la regulacion social, la estructura del
mercado laboral, la organizacion profesional y los aparatos del Estado, buscando analizar la

psicologia desde el presente, pero sin usar la imagen actual como principio absoluto.

Asimismo, considero pertinente interrogar cémo se articulan los anhelos personales que me
impulsaron a elegir esta profesion con el entramado social que, al mismo tiempo, la significa
y la define. La figura del/la profesional, como ocurre en otras disciplinas, no esta exenta de

los significados sociales que moldean lo que se espera de su practica. En este sentido,



Cornelius Castoriadis (1975/2007), plantea que existen significaciones sociales que son
parte de un sistema simbdlico que otorga coherencia a la sociedad y hace posible su
autoconstruccién. Aplicado a la psicologia, esto significa que el rol de las/os profesionales
esta atravesado por este sistema de significados, y como sefiala Alicia Barreiro (2018), “las
personas viven inmersas en un entorno social estructurado simbdlicamente que dan por
supuesto porque nacen en él; lo piensan del mismo modo que al mundo natural o fisico y
solo lo cuestionan ante situaciones especificas” (p. 11). Este trabajo, entonces, busca
constituirse en una de esas situaciones que nos impulsan a pensar sobre el entramado en
el que se inscribe la disciplina y la profesion. Es una invitacion a mirar mas alla de lo dado vy,
quizas, a dejar una huella: en mi sobre todo, con la posibilidad de volver a pensar lo que
creia estable, inamovible y arraigado. A su vez, permite abrir interrogantes en torno a como
nos posicionamos frente al saber, frente a la demanda social, y frente a las tensiones entre
el deseo de ayudar y las dimensiones implicitas que conlleva esta idea. De este modo, se
enriquece la formacion, invitando a repensar los imaginarios que reproducimos al elegir esta

carrera y al ejercer la profesion.

En este marco, resulta necesario reconocer que toda reflexién sobre la psicologia y su
ejercicio esta atravesada por mi propia implicacion en tanto sujeto en formacién que se
aproxima al ejercicio profesional. Entiendo que la implicacion se encuentra presente de
principio a fin, y que abre un campo de analisis dindamico y plural, permitiendo pensar desde
un posicionamiento situado (Fernandez, Lépez, Borakievich, Ojam, & Cabrera, 2014). Lejos
de un posicionamiento neutral, mi mirada se nutre tanto de las herramientas conceptuales,
contenido tedrico, como de una dimensién mas personal. Entre estas dimensiones, mi
experiencia particular sobre proceder del interior del pais adquiere un lugar central, la
diferencia de haber vivido alli y hacerlo hoy en la capital me confronta con modos distintos

de vivir y sobre todo de relacionarse con otras/os.

Esta experiencia personal enriquece el analisis que propone este trabajo, ya que los modos
diferentes de vincularse que observé al vivir en la capital reforzaron mi deseo de “ayudar”,
buscando no reproducir esos vinculos que percibia como mas efimeros o impersonales,
especialmente hacia quienes se encontraban en situaciones de vulnerabilidad. Sin
embargo, a lo largo de estos afios de formacién y de mi vida en Montevideo, esta idea inicial
de ayuda la fui reconfigurando y desplazando hacia otros sentidos, donde este deseo no
puedo reducirlo simplemente a una accion asistencial, sino que me interesa abordar
cuestiones mas profundas, como el reconocimiento del otro, el compromiso y la

responsabilidad.



El presente trabajo se estructura en cuatro capitulos interrelacionados. El primer capitulo
contextualiza el surgimiento de la psicologia como disciplina, analizando cémo se inscribe y
se desarrolla dentro de un marco capitalista y de mercado neoliberal. El segundo capitulo se
centra en las diversas dimensiones que configuran la disciplina y el rol profesional,
considerando la incidencia de las significaciones sociales en su construccion. El tercer
capitulo propone un analisis critico de lo que implica concebir el rol exclusivamente como la
accion de “ayudar a otras/os”, explorando su trasfondo y visibilizando las estructuras de
poder, la verticalidad y los limites que esta concepcion puede conllevar. Finalmente, el
cuarto capitulo invita a reflexionar sobre otras formas posibles de pensar la disciplina y su
practica, destacando la importancia de la ética, el acompanamiento y la horizontalidad como
ejes orientadores de intervenciones mas conscientes del entramado socio-histérico en el

que se inscriben.

Desarrollo

La Psicologia en Contexto
Alicia De Camilloni (2010) indica que una disciplina se define como:

un campo de conocimiento sistematico que se caracteriza por estudiar determinados
objetos de conocimiento, con ciertos métodos y determinadas ldgicas de
descubrimiento y de justificacion, e incluso de aplicacion, y con un tipo de discurso

que también le es propio (p.59)

En este sentido, la psicologia atravesé un cambio crucial al dejar de ser un conjunto de
reflexiones dispersas entre fildsofos, médicos, historiadores y artistas para transformarse en
una disciplina marcada por la existencia de una comunidad profesional organizada de
psicologas/os (Danziger, 1979). Segun Rose (1996), en términos generales, esta
consolidacién se dio a través de un proceso de disciplinarizacion que implicé el desarrollo
de técnicas y métodos propios, especialmente a través de la estadistica y la
experimentacion, los cuales permitieron medir y justificar sistematicamente sus teorias.
Estas herramientas no solo validan los fendmenos psicolégicos, sino que también moldean

el pensamiento dentro de la disciplina.

Ademas, la consolidacion de la psicologia como disciplina no se limité a la construccién de
métodos y técnicas propias, sino que estuvo acompanada por un proceso de
“psicologizacion” de la vida cotidiana, impregnando diversos espacios sociales, como

escuelas, fabricas, carceles, tribunales y hospitales y participando activamente en la



configuracion de la sociedad occidental. La disciplina contribuyé a crear sistemas para
formar, regular y administrar el yo, destinado a intervenir activamente en la organizacién y
administracién de la vida social. El conocimiento psicolégico se produce, valida y aplica
dentro de contextos especificos que estructuran lo que puede considerarse verdadero. La
psicologia, por tanto, es una disciplina cuyas verdades estan vinculadas a las instituciones,

normas y procedimientos que le dan forma (Rose, 1996).

Existen dos formas de comprender a la disciplina. Por un lado, algunas/os sostienen que el
saber propio de cada campo de conocimiento refleja directamente la realidad, donde cada
disciplina posee legitimidad porque estaria fundada en una verdad natural inherente. Por
otro lado, hay quienes consideran que el conocimiento no es un reflejo directo de la
realidad, sino una construccién social, creada a partir de acuerdos y convenciones sociales.
Segun esta segunda postura, el saber disciplinario surge de procesos historicos, culturales y

sociales que le dan forma y sentido (De Camilloni, 2010).

Tomando como base esta segunda perspectiva, que pone énfasis en los procesos historicos
y sociales que dan forma a la disciplina, Rubén Ardila (1969) senala que la psicologia esta
necesariamente vinculada a las condiciones culturales del medio en que surge. En la misma
linea, Juan Carlos Carrasco (2001) sostiene que el cuerpo tedrico y técnico de la psicologia
dominante se configurd en contextos socioculturales proveniente de EE.UU. y Europa, al ser
los principales influyentes y se universaliz6 de manera acritica, como si pudiera representar
al ser humano en general, “diriamos que en psicologia existe (...) un “pensamiento
unico”(...) y nos ha dificultado la posibilidad de tener en cuenta la diversidad” (p.5).
Complementariamente Edgardo Lander (2000) destaca que, en América Latina, las élites
adoptaron modelos de pensamiento europeos, en especifico las ciencias sociales, negando

el valor o la légica propia de las culturas locales.

Estos planteamientos resultan fundamentales para pensar una historia critica de la
disciplina. Como advierte Rose (1996), esta perspectiva invita a reflexionar sobre las
condiciones bajo las cuales se instituyd lo que hoy reconocemos como verdad y realidad.
Teniendo en cuenta estas condiciones podemos reconocer que su validez no es universal,

atemporal o eterna, sino que emerge de contextos historicos y sociales particulares.

En el pasado, como indica Mariano Yela (1980), la palabra “psicologia” generaba sorpresa o
desconocimiento; en cambio, empez6 a existir una idea socialmente construida de lo que
significa la/el psicéloga/o. Incluso, ciertas expresiones propias de la disciplina han
penetrado en el lenguaje cotidiano, tales como test, inconsciente, refuerzo, represion, entre

otras. En términos generales la psicologia estudia la conducta del ser humano, y es por ello



gue muchas personas consideran que su propdsito es facilitar la comprension de si mismos
y la resolucidon de situaciones concretas de la vida, ya que “al hombre se le da la vida, pero
no se le da hecha” (Yela, 1980, p.113).

Continuando con el pensamiento de este ultimo autor, nos indica que histéricamente, otras
figuras, como magos, sacerdotes, maestros o médicos eran los que se encargaban de la
tarea de orientar a las personas en el manejo de sus dificultades. Con el auge de la
psicologia como disciplina cientifica, es la/el psicéloga/o quien ocupa un lugar central en
este quehacer. De este modo, quien confia en un experto para orientar aspectos de su vida
tiene ciertas demandas y expectativas, esperando que el psicélogo “desde su competencia
en problemas humanos, participe en el esfuerzo cotidiano por una sociedad mejor” (Yela,
1980, p.115).

Ahora bien, en la actualidad ;a qué nos referimos con “una sociedad mejor’?. En un
contexto capitalista se requiere “la produccion de sujetos que imaginaran ser auténomos, en
posesion de si mismos...” (Rose, O'Malley, & Valverde, 2012, p. 124). La idea central de
estas/os autoras/es pretende explicar que el capitalismo no se limita a organizar la
economia o producir bienes; también penetra en la vida misma de los individuos. Se vincula
al ser humano directamente con el trabajo, no solo como actividad econémica, sino como
elemento que estructura su existencia cotidiana, transforman el tiempo y el cuerpo en
recursos productivos. Es decir, el tiempo “libre” de las personas se organiza para generar
plusvalia, que es la ganancia que el capital obtiene del trabajo humano. Gary Becker (1987,
como se cité en Gallo Acosta, 2010) muestra que en el neoliberalismo se espera que cada
individuo gestione su vida como si fuera una empresa, donde la poblacién debe organizarla

para encajar en el flujo econémico y social.

Desde la perspectiva foucaultiana, la nocidon de gubernamentalidad plantea la necesidad de
buscar técnicas y procedimientos que dirigen el comportamiento humano, donde el arte de
gobernar no consiste Unicamente en imponer normas, sino en desarrollar un conjunto de
practicas, instituciones y andlisis que organizan la conducta de la poblacién (Foucault,
2006). Cuando la gubernamentalidad se orienta en un “libre mercado”, la labor del Estado
se desplaza a microespacios de regulacién, esto quiere decir que debe crear condiciones
para que los individuos se auto-organicen de manera que maximicen la productividad y la
estabilidad social. La vida cotidiana, la intimidad, las emociones, los vinculos familiares
comienzan a verse como recursos que pueden ser optimizados, gestionados vy
transformados. Por lo tanto, no solo hablamos de cémo se gobierna a la poblacién, sino que
nos desplazamos a como las personas se gobiernan a si mismas (gobierno de si). Esto lo

lleva a elaborar un enfoque donde los individuos trabajan sobre si mismos para



10

transformarse, regularse o superarse, dentro de ciertos marcos de saber y autoridad (Rose
et al., 2012).

Considerando este contexto, Jairo Gallo Acosta (2010) nos indica que al convertirse la
conducta humana en objeto de analisis, planificacién y regulacién, aparece la psicologia
como un instrumento de gubernamentalidad neoliberal, hace que su funcién no sea
unicamente curar enfermedades mentales, sino formar sujetos que puedan autogobernarse,
ser productivos, emocionalmente adaptados y socialmente funcionales. Es aqui cuando, por
ejemplo, la psicologia establece categorias de lo normal, lo patoldgico, lo saludable, lo
exitoso, lo adaptado y lo no adaptado. Esto funciona como un sistema de control sutil, los
individuos se comparan con esos estandares y se ajustan voluntariamente para no quedar
fuera de la sociedad o del mercado laboral. Las normas, valores y técnicas psicolégicas
penetran en todos los espacios donde los individuos interactian: la familia, la escuela, el
trabajo, el ejército, los tribunales, la salud y el ocio. En este marco, el saber psicologico

puede aparecer como una tecnologia del yo:

Estas técnicas de si o “tecnologias del yo” nos dice Foucault, son las que permiten a
los individuos efectuar o bien por su cuenta o con la ayuda de otros, ciertas
operaciones sobre su cuerpo y su alma o bien sobre su conducta o pensamientos,
obteniendo sobre si mismos una transformacién en aras de lograr cierto estado de

felicidad, de pureza, de sabiduria o inmortalidad. (Sepulveda, 2016, p.131)

Esta funcién se expresa a través de diversas estrategias que estructuran la subjetividad de
las personas. Una de ellas es la vectorizacion, que consiste en clasificar a los sujetos en
categorias como “normal”’, “ansioso” o “depresivo”, permitiendo que se identifiquen con
estas etiquetas y, al mismo tiempo, se midan frente a un estandar impuesto.
Complementariamente, la eticalizacion establece como se deberia actuar para mantener la
salud mental y ser considerado un “buen sujeto”, promoviendo comportamientos que se
ajusten a lo socialmente aceptado. Finalmente, la reconduccion introduce técnicas y
herramientas destinadas a corregir conductas desviadas, orientando a los individuos hacia
la normalidad y la productividad, de modo que internalicen estas normas como propias

(Berrio, Franco y Suarez, 2021)

Si comprendemos que la psicologia se inscribe en una sociedad capitalista que organiza la
vida de los individuos en funciéon de la productividad y de la optimizacion de su vida
cotidiana y personal, entonces la idea de “ayudar’ que se asocia con la/el psicologa/o no
puede considerarse una idea aislada. Por el contrario, esta atravesada por este contexto

que venimos desarrollando lo que hace necesario analizar criticamente como se construye



11

el concepto de “ayudar’, cdmo se ve influido por los procesos sociales, culturales,
econdémicos e histéricos que hemos venido y seguiremos articulando y cuales son sus
implicancias. Para iniciar este andlisis, surgen algunas preguntas fundamentales: ;cémo se
traduce esta dinamica de una sociedad capitalista neoliberal en la practica profesional de
la/el psicéloga/o? ;Qué funciones, responsabilidades y expectativas configuran su rol en la

actualidad? ¢ Quién o qué define lo que se espera de la/el psicéloga/o?
El Rol de la/el Psicélogalo: Entre Estructura, Significaciones y Practica Viva

Desde distintas perspectivas tedricas se reconoce que el rol implica tanto un componente
establecido como uno dinamico. Argyle, Furham y Graham (1981) entienden el rol como un
conjunto de acciones que una persona realiza, o se espera que realice, en funcion de la
posicién que ocupa. Por un lado, tenemos el rol percibido, que se refiere al patron de
conductas que se consideran posibles o0 esperables para una persona que ocupa una
funcién, porque se piensan como propias de su rol. Por otro lado, esta el rol ejecutado, que
son las conductas que efectivamente se llevan a cabo en la situacién, es decir, como
realmente se desempefa el rol, puede coincidir o diferir del rol percibido, dependiendo de

factores como el contexto o conflictos de rol.

Esta distincion puede ponerse en dialogo con la diferencia entre rol y desempefio que
plantea Leonardo Schvarstein (1991) desde el enfoque institucional. Este autor sostiene
que, mientras el rol representa la estructura estable que organiza las funciones dentro de la
institucion, el desempenfo alude al modo singular y situacional en que el sujeto lo ejerce. De
este modo, ambas perspectivas coinciden en senalar que la practica profesional se
configura en la tension entre lo esperado y lo realizado, entre la norma institucional y la
accion concreta del sujeto. Enrique Pichon-Riviére (1975/2008), por su parte, diferencia
entre la adjudicacion de rol, que corresponde a lo que un sujeto, un grupo o la institucion
asigna a una persona con una determinada funciéon a cumplir, y la asuncién de rol, que
remite a la manera en que la persona toma, acepta, rechaza o transforma ese rol segun su
historia, deseos y significaciones. El autor hace esta distincién para pensar los roles en
general, pero se puede aplicar a nuestro ambito, ya que el rol de la/el profesional también
se configura en la interseccion entre lo que la organizacion o la sociedad espera de él/ella y
la forma singular en que esa persona encarna, interpreta o redefine esas expectativas. Asi,
estos enfoques nos dejan en claro que el rol se constituye en el encuentro entre lo

organizacional y lo individual.

Por su parte, Barreiro (2018) anade que cada funcion social conlleva un conjunto de

derechos, obligaciones, expectativas, normas y comportamientos que una persona tiene


https://www.google.com/search?sca_esv=f0ead55d09cdc2fd&rlz=1C1YTUH_esUY1067UY1067&sxsrf=AE3TifMQQMXVJH0DidxSFoD4hka2PnmvIQ:1761227285451&q=Leonardo+Schvarstein&si=AMgyJEuDKtOmISa9Akvtd6wQceP6KMdyloFoUI5CI2g3z4vsMYW4bO_GhUV5_swzenIB5Q0vxlYsUn0HmyPU7Gg4Xh9M3maI4eodatnak8SvJSUon3g_QwJD9ccdu8F5ypMPBAm67hLALAQ6VBe81PymGhifK_8UWaz0qt2zh0QrvTCUDLjcvmvJaN5fNQxlWiFyL-7xTbRllcpiIIY5VOu0_ZjEF_MHrA%3D%3D&sa=X&ved=2ahUKEwjW7971urqQAxVrIrkGHQWTBnkQmxN6BAgdEAI

12

que cumplir para desempenar un rol especifico, resaltando una dimensién mas normativa
del rol, teniendo un marco que orienta la actuacion de la persona estableciendo limites y
responsabilidades. Segun Schvaristein (1991), esto es dictado por las organizaciones,
donde una persona interpreta un papel social con determinadas reglas, funciones y limites,
lo que requiere coherencia al actuar para adecuarse al “guién” institucional. En este sentido,
el rol organizacional se define como aquel prescripto por la institucion, que indica qué debe
hacer la persona (funcién) y dénde se ubica dentro de la estructura (estatus), asignando a

cada sujeto un conjunto de expectativas, tareas y modos de actuar.

Cuando hablamos de rol profesional, como el de la/el psicéloga/o, nos referimos a una
actividad especializada, que implica no solo el ejercicio de ciertas funciones, sino también
una formacion y un cuerpo de conocimientos formales que la respaldan (Lindsay, 2009). En
el caso particular de la/el psicéloga/o el rol “se situa transversalmente en los campos y
areas de la actividad humana” (Julia 2006, p. 120), lo que implica que en cada contexto de
intervencion la/el profesional debe cumplir una funcién especifica, ya sea en la clinica, en

una institucion o aplicada a la comunidad.

No obstante, como plantea Carrasco (2001), la psicologia es también una disciplina
dinamica que debe responder a la realidad social, historica y cultural de los contextos donde
se aplica, en este caso, Latinoamérica. Esto implica que no basta con importar teorias y
técnicas desarrolladas en otros contextos, es necesario producirlas a partir de las
condiciones especificas de los ambitos en los que la/el psicéloga/o interviene, ya sea
educativo, clinico, comunitario o laboral, aqui estariamos atendiendo la diversidad y la
singularidad. De esta manera, entiendo que si bien la nocion de rol remite a una estructura
que identifica lo que se hace y lo que no se hace, lo que se debe hacer y lo que no se debe
hacer, la practica profesional de la/el psicéloga/o se encuentra mediada por un contexto

social y cultural que exige flexibilidad, creatividad y sensibilidad.

Dentro de esta trama, es posible diferenciar en primer lugar un rol organizado, normativo y
establecido que, como mas adelante explicaremos, esto se expresa en lo que la sociedad
espera a partir de las significaciones atribuidas a la disciplina. Y en segundo lugar, el rol
realmente desempefiado, que hace referencia a la manera en que la/el psicéloga/o asume,
interpreta y ejecuta esas funciones segun su propia comprension, capacidades y elecciones
profesionales. Asi, la figura de la/el psicéloga/o no depende Unicamente del marco que lo
legitima, sino también de cdmo la/el profesional se inscribe en él, respondiendo a los

encargos concretos que se le asignan en cada contexto de intervencion.



13

A partir de esto me pregunto: ;qué lugar ocupa el “ayudar” dentro de esta diferenciacion?
Resulta relevante considerar esta distincion para comprender que la idea de que la
psicologia esta para “ayudar” puede inscribirse en ese primer “tipo de rol”, lamémoslo
“‘esperado”, y que no necesariamente define el rol profesional en su totalidad. Porque al
reconocer la existencia de una dimension electiva, aquella que permite a la/el psicéloga/o
decidir qué postura tomar, puede suceder que el ayudar no siempre es desde donde
debemos posicionarnos, y que es necesario cuestionar esta idea. Para hacerlo, es
fundamental entender que la concepcién de rol, no puede entenderse de manera aislada,

debe pensarse en funcion de las significaciones sociales que son las que le otorgan sentido.

Castoriadis (1975/2007) explica que la sociedad no es simplemente una suma de personas,
normas o instituciones ya dadas, sino que consta de la creacion de un mundo de
significaciones sociales. Estas significaciones pueden ser secundarias o derivadas, cuando
parecen agregarse a algo ya existente, por ejemplo, cuando se etiqueta un objeto con una
funcién determinada. O pueden ser centrales y primarias, cuando no se afiaden a algo
previo sino que producen lo que antes no existia en términos sociales, es el caso de
nociones como la ley, la familia o el Estado, que no dependen de una referencia externa,

sino que instituyen un modo de ser y de organizar el mundo social.

Este mismo autor especifica que estas significaciones centrales no siempre son conscientes
para los miembros de la sociedad, expresandose a través de instituciones visibles como los
tribunales, las escuelas, las familias o los gobiernos, y organizan tanto el mundo social
como la vida cotidiana. Aunque no se nombran directamente, son estas las que orientan la
accion y las interpretaciones que circulan en una sociedad. De este modo, los roles sociales
(senor, siervo, ciudadana/o, psicéloga/o, paciente) no existen por si mismos, por ejemplo, el
siervo no existe en si mismo, aislado, solo existe en relacion con el sefor, y viceversa, a su
vez ambos son posibles gracias a la significacion central de “servidumbre”, “estas
representaciones son y deben ser necesariamente diferentes y complementarias”
(Castoriadis, 1975/2007, p. 726).

Si trasladamos esta reflexién hacia nuestra profesién, ocurre algo similar. La/el psicéloga/o
no existe simplemente porque haya una persona con un titulo universitario y una instituciéon
formadora, sino porque hay una significacion social instituida de lo que es una ciencia, una
disciplina y en especifico “la psicologia” con un rol a desempefiar en la sociedad. En esta
misma linea, Ana Maria Fernandez (2007) recupera a Castoriadis (1975) para pensar sobre
el imaginario social radical (instituido), indicando que éste “consolida lo establecido; en esta

dimensién los universos de significaciones operan como organizadores de sentido de los



14

actos humanos estableciendo lineas de demarcacion de lo licito y lo ilicito, de lo permitido y
lo prohibido, lo bello y lo feo, etc.” (p.40). En nuestra disciplina, como campo de saber, esto
se ve reflejado en ideas compartidas sobre la salud, la enfermedad, el bienestar, el
malestar, lo normal, lo patolégico, entre otras, también la/el psicélogo tiene una figura
diferente pero complementaria, que es el paciente en el modelo biomédico. Ahora bien, sin
estas significaciones, la figura de la/el psicéloga/o no tendria sentido, asi como el siervo
necesita de la significacion de la servidumbre para ser reconocido como tal, la/el psicéloga/o
necesita del marco simbdlico y cultural que lo instituye: la nocién de “salud mental”, el lugar
asignado al saber psicoldgico en las instituciones (escuelas, hospitales, empresas,
tribunales), e incluso podria estar involucrado lo esperado socialmente sobre qué “debe

hacer” o “puede hacer” un/a psicélogo/a en el rol a ejercer.

En este punto, resulta necesario considerar que estas significaciones que influyen en la
disciplina, por ende en el rol de la/el psicologa/o, forman parte de una red mas amplia de
relaciones de poder y saber que organizan la vida social. Fernandez (2007) explica que “lo
imaginario social en tanto universo de significaciones que instituyen una sociedad es
inseparable del problema del poder” (p.45). Recordemos que en este juego de
significaciones el rol de quien ejerce la psicologia y de quien no lo hace aparecen como
figuras diferentes y complementarias, de este modo, se organizan relaciones sociales,
legitimando subordinaciones y formando parte de los dispositivos de poder. En este sentido,
dichos roles se sostienen en una légica de verticalidad: la/el profesional como portador del
saber que “baja” verticalmente a una/un otra/o quien debe ser ayudado. Esta idea se
refuerza con los planteamientos de Juliana Berrio, Maria Franco y Daniela Suéarez (2021),

quienes sefialan que:

A través de las verdades psicolégicas se teoriza e intentan solucionar problematicas
individuales y sociales elaborando técnicas por medio de las que se conduce a los
sujetos a que configuren su vida de manera conveniente a intereses

gubernamentales y en sintonia con lo que se ha determinado normal (p.7)

Por lo que, resumiendo lo desarrollado hasta aqui, la psicologia estaria para ayudar a
formar sujetos sanos, auténomos y responsables, que en relacién con las significaciones
sociales, naturaliza ciertos ideales de normalidad, salud y bienestar que las personas
internalizan como metas propias. Entendiendo todo esto: ¢ cual es el trasfondo del querer o

buscar ayudar?



15

Implicancias de Considerar la Psicologia como Instrumento de Ayuda

En este punto, resulta pertinente vincular estas reflexiones con mi propio recorrido personal
en relacién al deseo de ayudar, que inicialmente percibia como una motivacion para cursar
la licenciatura, pero que en el transcurso de mi formacién fui comprendiendo que también se
inscribe en este entramado mas complejo. La idea de que “la/el psicéloga/o esta para
ayudar” no es simplemente una expectativa social espontanea, ni un deseo de ayudar que
se inscribe s6lo en una motivacion personal, sino que es el resultado de procesos histoéricos,
politicos, sociales y econdmicos, que se encuentran en un conjunto de significaciones, que
han inscrito a la psicologia en redes de poder/saber que clasifican, normativizan y organizan

la vida.

Foucault (1977, como se cité en Fernandez, 2007) piensa al poder como “dispositivo” ya
gue este implica una red que articula tacticas, estrategias, discursos y practicas. En lugar de
reducirlo a represidon o dominacion, muestra que el poder también produce: produce
verdades, produce conocimientos, produce formas de ser sujeto. La forma de legitimar el
poder es el saber, ya que lo que se considera “verdad” o conocimiento influye en como se
gobierna y controla a las personas. Por ejemplo, en psicologia, decir que ciertos
comportamientos son “normales” o “patoldgicos” configura esas conductas produciendo
sujetos. A su vez, categorias como “salud mental” o “desviacion” no surgen sélo de la
observacién, sino de un contexto social, politico e histérico que decide que es importante

estudiarlo y clasificarlo (Fuenmayor, 2006).

A partir de esta reflexién, puedo comprender que la premisa de que la/el psicéloga/o ayuda
a una/un otra/o esta condicionada por estas estructuras de poder/saber. El rol de la/el
profesional como portador del saber refleja como el poder se ejerce de manera sutil

mediante la organizacion del conocimiento, las normas y las expectativas sociales.

Enrique Mari (1988) sefiala que los dispositivos de poder funcionan articulando tres
elementos inseparables. En primer lugar la fuerza o violencia, que produce el poder en acto.
Por otro lado, el discurso del orden, que “es un espacio de racionalidad. Pertenece al ambito
del conocimiento, de la teoria, y las representaciones sociales” (p.3). Y, por ultimo, los
imaginarios sociales, que sostienen simbdlicamente el orden y permiten que sea aceptado.
Se necesitan discursos e imaginarios que reproduzcan y re-actualicen ese poder
socialmente, legitimando la violencia y transformandola en algo natural o aceptado: “Las
formas del imaginario social decoran el poder, en el doble sentido de que lo embellecen y
cubren de ornamentos, y del decoro, del régimen de respeto y reverencia, de gravedad y

dignidad que reclama el poder” (p.4)



16

Este entramado me permite y nos permite ver cdmo la psicologia, en tanto practica inscrita
en un ideal de normalidad y bienestar, deposita el saber en la/el profesional y lo coloca en
una posicién de poder. Esto genera un proceso que, como se mencioné anteriormente,
reproduce la verticalidad. Esta ultima refleja la organizacion jerarquica, los que tienen mas
conocimiento tienen mas poder (Buttigliero, 2017), por ende la verticalidad se refiere a una
relacion desigual de saber y poder: un sujeto “posee” el conocimiento (la/el psicéloga/o) y
la/el otra/o recibe ese saber (quien busca ayuda). Esto se ve reforzado por el modelo
biomédico que distingue el rol del paciente como alguien que recibe atencioén profesional
dentro del sistema, mientras que la/el médica/o actia con neutralidad, universalismo y
racionalidad cientifica, y tanto el paciente como la sociedad aceptan esos roles y reconocen
la autoridad (Parsons, 1999). Si nos detenemos en la expresién “recibe atencién”,
observamos una representacion pasiva del paciente, concebido como un recipiente sobre el
cual se aplican tratamientos, intervenciones o soluciones, sin que necesariamente se
considere su participacién activa en el proceso, a su vez, como se menciono anteriormente,
se decora y engalana al poder con la imagen perfecta que se tiene sobre la/el médica/o, en

nuestro caso la/el psicélogal/o .

Marcos Gomez (2006) advierte que en el analisis de las relaciones humanas y la
organizacion social, la verticalidad impide el didlogo auténtico y la construccion colectiva del
conocimiento y la verdad. Ademas, no afecta unicamente a quienes ocupan los niveles
inferiores, sino también a quienes estan “arriba”, pues ambos sufren la presion de roles
impuestos y expectativas ajenas. Asi, la/el psicoéloga/o, situada/o en posicion de saber, se
ve atravesado por exigencias sociales que condicionan la percepcién del quehacer
profesional, perpetuando la idea de que “ayudar” es la finalidad central, cuando en realidad

este ayudar encubre relaciones desiguales con un otro.

En mi experiencia lo que se espera del rol del/la psicélogo/a ha tenido un peso importante,
generando cierta carga sobre cémo deberia actuar en la practica. En el recorrido hasta aqui
he podido percibir que la idea de “ayudar” no sélo atravesdé mi manera de entender el rol de
la psicologia, sino que también se encuentra como una idea instalada a nivel social. Mi
deseo inicial al elegir esta carrera era precisamente ayudar; esa conviccion se reforzé al
mudarme a Montevideo, donde pude experimentar otras formas de vinculo y trato con los
demas en la vida cotidiana, muchas veces marcadas por la indiferencia hacia quienes se
encuentran en situaciones dificiles o de vulnerabilidad. Frente a esto, sentia el impulso de
ayudar, de “salvar” a esas personas, y al mismo tiempo, al darme cuenta que no podia
“ayudar” a todo el mundo me daba miedo convertirme en alguien que naturaliza el

desinterés (como siento que pasa con las personas que viven en Montevideo), por lo que no



17

queria repetir eso en mi practica profesional. Estas tensiones me llevaron a preguntarme
qué significa realmente “hacer las cosas bien” en el ejercicio de la psicologia, y como se
hace para hacerlo bien, y es aqui cuando me resulta fundamental conectar esta reflexion

con la dimensién moral.

Para Deleuze (1970/2004) retomando el pensamiento de Spinoza, los conceptos de “Bien” y
“Mal” pertenecen a un sistema moral basado en deberes y normas establecidas. La moral
actua desde un punto de vista externo y superior al ser, estableciendo un “Bien” , dictando lo
que se debe hacer y pensar, y funcionando como un sistema de juicio en el que juzgamos y
somos juzgados. Anthony Sampson (1998) agrega que la moral se encarga de evaluar las
acciones humanas concretas en el aqui y ahora, situandose en el espacio publico y en el
terreno de la conducta social. La moral “impone al hombre un esfuerzo, un ideal, una

exigencia de renuncia, de autocontrol y de autosuperaciéon” (Sampson, 1998, p.85).

Esto repercute en la profesion: lo que se espera de la/el psicdloga/o no es ajeno a esos
sistemas morales, pues se le adjudican obligaciones de “ayudar”, “asistir” o “resolver”.
Judith Butler (2004/2006) aclara que “lo que es moralmente obligatorio no es algo que yo
me impongo; no proviene de mi autonomia o de mi reflexividad. Viene hacia mi de otro lugar
de improviso, inesperadamente y de forma espontanea” (p. 165) Entonces, implica que lo
que se hace, se dice o0 se piensa esta sujeto a juicios de valores absolutos y universales
dictados por un algo o alguien que se encuentra por encima de nosotros, y que todos nos
encargamos de reproducir. Esto explica por qué en cierto momento identifiqué el rol con el

acto de “ayudar”, aparecié como una idea inseparable a la esencia de la psicologia.

Para poder ejemplificar esto, me parece interesante traer a colacién un estudio realizado por
Torres Lopez, Maheda Guzman y Aranda Beltran (2004) donde las/os estudiantes que
recién comienzan la carrera consideran que las/os psicélogas/os “dan apoyo, ayuda, son
mediadores de conflictos (ya sea laborales o familias) y en los hospitales ayudar a
adaptarse a la enfermedad” (p.37). Esto da cuenta de que existe una idea general, donde la
intervencion de la/el psicéloga/o ayuda a que el sujeto se adapte a una realidad existente,
en lugar de tener una mirada critica con intencion transformadora. Aqui el rol del/la
psicologo/a queda reducido a facilitar la adecuacion del individuo a un entorno que no se
cuestiona, la funcién profesional queda atrapada en una idea de “ayuda” que, aunque

bienintencionada, puede terminar sosteniendo el mismo orden que produce el problema.

Las expectativas asociadas a la necesidad de “ayudar” por lo tanto, de hacer “el bien”
generan una presion constante sobre como actuar en la practica profesional. Mi vivencia al

mudarme a la capital reforzé esta idea, el deseo de ayudar no surge de manera abstracta,



18

sino que se encuentra condicionado por la responsabilidad de “hacer el bien”. De este
modo, la moral se manifiesta no s6lo como un sistema de valores externos, sino como un
marco que orienta, limita y evalla las acciones concretas del/la psicélogo/a, condicionando,
al menos en mi caso, tanto lo que pensaba de la practica profesional como el compromiso
con la sociedad. En definitiva, se configura un entramado complejo en el que la/el
psicologa/o debe posicionarse, repensando continuamente su rol y sus responsabilidades
en relacion con los demas. Con frecuencia se nos interpela desde el “deber ser” del rol
profesional: como debemos actuar, qué debemos decir, qué tipo de intervenciones
“corresponden” para “ayudar”’. Sin embargo, como ya se sefiald, el deber es propio de la
moral, y la moral no siempre es confiable, pues se sostiene en la ignorancia y en la

repeticion de mandatos interiorizados que no consideran la singularidad de cada situacion.
Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar”

La ética desplaza la dicotomia entre bien y mal hacia otra légica: lo bueno y lo malo,
entendidos en términos de aquello que aumenta nuestra potencia, nos fortalece y nos
compone, 0, por el contrario, nos debilita y nos descompone. Asi, las decisiones,
pensamientos y acciones pueden evaluarse en relaciéon con lo que conviene o no a nuestra
naturaleza (Deleuze, 1970/2004).

En esta linea, Sampson (1998) sefiala que la ética no funciona como un conjunto de normas
fijas, sino que tiene un caracter reflexivo. No existe un codigo que determine de manera
definitiva el comportamiento o la accion, porque los acontecimientos son circunstanciales,
ambiguos, cambiantes y complejos. El sujeto ético, por lo tanto, se encuentra siempre en un
terreno de decision y eleccion, sin garantias previas. Esto no exime que, como dice Maria
José Vazquez (2015) toda practica profesional se encuentra regulada por la deontologia,
que formula principios y reglas orientadoras de la conducta. Los cédigos de ética cumplen,
en este sentido, varias funciones: normativa, al regular la accién en situaciones previsibles;
sintética, al condensar los valores y principios de una época; y anticipatoria, al intentar
prever posibles dilemas futuros. Sin embargo, la existencia de un cédigo no elimina la
complejidad de la practica, siempre subsiste una brecha entre la norma general y el caso
singular. De aqui la distincidon entre el ethos burocratico, “el que sdélo considera el minimo
legal necesario para el desarrollo de un rol publico” (p, 45) y el ethos de calidad, “el que esta

interesado sobre todo en las personas destinatarias de la practica profesional” (p, 45).

La ética segun Sampson (1998) y Vazquez (2015) nos ofrece otra via. Nos recuerda que el
guehacer del psicologo no puede reducirse a un manual de normas o recetas aplicables de

manera uniforme, porque cada encuentro clinico, comunitario o institucional se da en un



19

contexto unico, atravesado por la variabilidad y la complejidad. Aqui la pregunta no es “;qué
deberia hacer para ayudar?”, sino mas bien “;qué conviene a esta situacion, a este sujeto,
a este vinculo, para favorecer la potencia de vida y no su obstaculo?”, ya que “el sujeto dejo
de ser solamente pensado desde su interior, y comenzé a ser considerado también desde
su contexto y su exterior” (Begrich, 2007, p.72). En este sentido, la ética no solo nos
respalda, sino que también nos exige una actitud reflexiva y responsable frente a la
incertidumbre, reconociendo que actuar implica siempre decidir en un terreno abierto,
cambiante y nunca completamente predecible, porque “la ética no puede practicarse por

fuera del contexto social en el que el individuo se halla inserto” (Sampson, 1998, p.86)

Por su parte, Paul Ricoeur (2002) propone que la ética, entendida como la busqueda de la
vida buena, no se opone a la moral sino que la precede y la orienta, aunque se encuentra
con la exigencia de universalidad del plano moral. Aqui entra en juego el formalismo
kantiano, que plantea que nuestras acciones deben someterse a una regla universalizable,
pero, el inconveniente es que esto no indica qué hacer en situaciones concretas. Para
compensar este vacio, Kant (1785/1996) formula un imperativo donde hay que tratar a los
demas siempre como un fin y nunca como un medio, lo que introduce el principio del
respeto, que actia como un equivalente moral de la solicitud ética, protege la/al otra/o frente
a la violencia y garantiza la reciprocidad y la dignidad de las personas. En otras palabras,
mientras la moral impone prohibiciones concretas para prevenir dafos y proteger la

integridad de cada persona, la ética busca vivir bien con y para otras/os.

Me gustaria rescatar de esta forma de identificar la ética, la parte de como se llega al
respeto, ya que como indica Lina Marcela Naranjo (2011) la ética universal es muy dificil de
alcanzar. Esto se debe a que esta estrechamente vinculada con la libertad de eleccion,
considerando la singularidad y particularidad de cada situacién. Aunque existan normas o
cédigos generales, frente a un caso concreto es necesario atender a sus caracteristicas
especificas, sin generalizar a partir de experiencias previas. En esta linea, Adela Cortina
(1996) nos menciona la ética aplicada, la cual no debe funcionar ni como un modelo
deductivo (aplicar principios universales a casos concretos) ni como un modelo inductivo
(extraer maximas desde experiencias particulares). El principio basico es el reconocimiento
del/la otro/a como interlocutor/a valido/a, pilar de una ética democratica y pluralista. Esta no
exige acciones directas, como “haz esto o aquello”, sino que proporciona un marco reflexivo
para orientar la toma de decisiones en distintos ambitos, donde hay que tratar a todos con
igual consideracion y respeto. Retomando a Naranjo (2011), quien concuerda con esta idea
de respeto, trae a colacion el pensamiento de las obras de Carl Rogers, mencionando

puntos fundamentales para la practica que son: ser congruentes, auténticos, honestos,



20

sinceros y sobre todo la aceptacién incondicional (por ende respeto) de lo que la/el otra/o

es.

Lévinas (1961, como se cité en Jimenez, 2006) considera que la ética es la filosofia primera,
ya que permite pensar en la/el otra/o, sale del circulo cerrado del ser y accede a una
trascendencia que implica atender y responder al/la otra/o. Esto nos conduce a reflexionar
sobre la horizontalidad, entendida también como un principio ético, porque reconoce que el
desarrollo humano depende de la libertad y la participacion activa del/la otro/a, y que el
encuentro con otras/os nos constituye como sujetos y nos permite recrearnos

continuamente.

Entonces, como alternativa a la verticalidad que mencionamos en el capitulo anterior se
propone la horizontalidad. Gémez (2006) indica que se caracteriza por la apertura y la

colaboracion, es:

una disposicién psiquica y social, interior y exterior al sujeto, en la cual ningun
hombre anula la libre expresién de otro, de manera que todos pueden manifestarse

sin hallar un obstaculo en el otro, sino mas bien un apoyo para el propio crecimiento
(p.47).

Jasper (2001, como se citdé en Gomez 2006) menciona que la singularidad del/la otro/a es
el modo en que se manifiesta la sustancialidad de este, esto quiere decir que la otra
persona es un sujeto irrepetible y singular, aqui la horizontalidad es un modo de apertura

que permite aprender del/la otro/a o de una situacion y crecer.

Es a partir de este analisis que considero necesario renovar la idea de “ayuda”. Roberto
Manero (2018) propone el “acompafiamiento”, explica que esta palabra proviene de
"compafiero”, que, etimoldgicamente, significa "el que comparte el pan". Esta idea de
compartir el pan es un simbolo de la comunién y la solidaridad entre las personas. Se trata
de un acto de reconocimiento mutuo, de estar con la/el otra/o y de construir vinculos que
resisten a una légica social que empuja al individualismo, la prisa y el “cada quien lo suyo”.
En el ambito profesional, desplazar el término de ayuda por el de acompanamiento permite
romper con la visién limitada de que el rol se reduce a hacer “lo que me habilita el titulo” o

“lo que se espera de mi”.

El concepto de "acompafamiento” se remonta a una practica colectiva, en la que las
personas no se ayudan entre si, sino que comparten una finalidad o propdsito comun. En
este sentido, acompafar no es solo una acciéon de asistencia, sino una practica de

comunion que implica estar con otra/o de manera constante y con una finalidad especifica,



21

generalmente en tiempos dificiles o de necesidad. En este sentido, la centralidad no recae
en la/el acompanante, sino en quien es acompafiada/o, quien se constituye como sujeto de
la demanda, es decir, como la persona que define qué necesita y hacia donde se dirige el
proceso. La/el acompafiante, por su parte, ofrece apoyo y presencia, pero no es el centro ni
la figura que monopoliza el saber. El objetivo es siempre apoyar a la persona en su proceso

de sanar, restaurar o encontrar justicia (Manero, 2018).

En esta linea, resulta clave diferenciar el acompafiamiento de la idea de empatia, entendida
ésta ultima, como mera identificacién con el otro. Como sefala Manero (2018), identificarse
supone una distancia, donde solo puedo identificarme con aquello que no soy. La empatia,
entonces, corre el riesgo de volverse una impostura, un “como si” me pusiera en el lugar
del/la otro/a, pero sin realmente participar de su experiencia. En contraste, no se trata de
sentir en lugar de alguien, sino de participar con él/ella, de compartir afectos y
significaciones en un plano colectivo. Acompanar, mas que identificarse con la/el otra/o,
implica reconocerse parte de un proceso comun, donde la légica es la de compartir y no la
de apropiarse del sentir ajeno. Supone también comprender que somos diferentes, y por
ello sentimos de manera distinta ante una misma situacién, de modo que, al intentar
empatizar, podriamos caer en una ilusion si creemos sentir exactamente lo mismo que la/el

otra/o.

Desde esta perspectiva, Correa Gonzalez et al. (2017) proponen que el acompafiamiento
desplaza al/la acompafiante del lugar tradicional del/la especialista, que se ha asociado al
poder-saber y a la idea de intervenir sobre un objeto pasivo. En cambio, esta/e acompana a
otra/o como un sujeto activo, sociohistoérico y politico, con sus propios recursos, saberes y
capacidad de proyectar un futuro. Esta idea esta en sintonia con lo que plantea Carrasco
(2001) donde el ser humano no puede comprenderse al margen de su contexto en general
(social, econémico, politico, cultural), y cualquier proceso tiene que tener en cuenta esa

realidad concreta.

A su vez, el acompafamiento se inscribe en una postura ética y politica, orienta la praxis
hacia la autonomia y la libertad. De alli que sea necesario distinguir el acompanamiento del
adoctrinamiento. Mientras este Ultimo supone imponer una vision ideolégica sobre la
persona acompafada, el acompafiamiento busca todo lo contrario: propiciar espacios de
reflexion y pensamiento critico con la potestad de tomar decisiones de manera auténoma.
En esta linea, subraya que acompanar no es dirigir ni controlar, sino fomentar la capacidad
de los sujetos de hacerse cargo de su propia historia y de sus procesos, reconociéndose
siempre como protagonistas y no como receptores/as pasivos/as (Correa Gonzalez et al.,
2017).



22

Para no reproducir la dualidad rigida entre quien acompafia y quien es acompanada/o, es
necesario repensar la relacién desde una logica de reciprocidad, pero no entendida como
simetria o intercambio equitativo, donde cada parte da y recibe o mismo, sino como un
encuentro transformador. En esta perspectiva, la/el otra/o no es simplemente un objeto de
cuidado o intervencion, sino alguien cuya presencia y alteridad modifican mi propio ser. La
relacion no ocurre entre individuos cerrados o completos, sino entre sujetos afectados,
interdependientes e incompletos, cuya identidad se configura en la exposicién al/la otro/a.
Como plantea Butler (2004/2006), “no somos entidades aisladas en lucha por el
reconocimiento, sino parte de un intercambio reciproco que nos destituye de nuestro lugar,
de nuestras posiciones de sujeto” (p. 71). Esto estda sumamente conectado con la nocion de
implicacion, esta refiere a la trama de relaciones, afectos, ideas e historias que nos
envuelven en lo que hacemos (Granese, 2018). Como explica Jacques Ardoino (1997) son
los lazos afectivos, simbodlicos, ideoldgicos e inconscientes que nos unen a una practica,
institucién o persona, hay que tener en cuenta que no es algo que elegimos, sino que nos
atraviesa. En esta relacion de reciprocidad de la que hablabamos, donde también la/el
psicoélogal/o es afectada/o, resulta fundamental reconocer las propias implicaciones: saber
desde donde pensamos, sentimos y actuamos. No se trata de negarlas ni de ocultarlas, sino

de tenerlas presentes y trabajar con ellas.

Ahora que pude dilucidar ciertos aspectos del rol que daba por sentados en un principio, me
pregunto como se configuran todos estos planteos en la practica. De lo contrario, todo lo
que venimos desarrollando podria quedar “en el aire”, porque son ideas muy lindas, el
acompanar, la horizontalidad, el no situarse en el lugar de quien posee la verdad absoluta ni

el poder de “rescatar”, pero s cémo se concretan realmente?

Todo esto se define especificamente en la intervencién. Para aproximarnos a su
comprension, recurrimos a la nocidn de practicas propuesta por Foucault (como se cité en
Castro Gomez, 2010), quien plantea entenderla como aquello que efectivamente se hace o
se dice en un tiempo y espacio determinado. Esta perspectiva resulta especialmente
valiosa, ya que, en definitiva, lo que importa, tanto para los demas como para mi, es lo que
ocurre, no lo que deberia ocurrir segin un marco que lo dicte, ni tampoco lo que podria

haber ocurrido si se hubiera dicho o hecho otra cosa.

A partir de todo lo desarrollado, deducimos que la intervencion no se trata unicamente de
aplicar técnicas o estrategias, sino de preguntarse cémo intervenir sin imponer modelos
rigidos o preconcebidos. Por un lado, Alejandro Raggio (2008) critica la definicion de los
campos de intervencién basados en ambitos cerrados, educativo, clinico, comunitario, entre

otros, ya que esto puede ocultar la complejidad de los procesos subjetivos y colectivos



23

reales. No importa tanto con quién se trabaja, sino como se trabaja desde una relacién
dialoégica. Este autor indica que la intervencidén es ética ya que implica responsabilidad
sobre cdmo los sujetos participan y se reconocen en la realidad. La ética esta en el centro,
no como un codigo externo, sino como una practica que exige al/la profesional interrogar
sus propios supuestos y su implicacion, porque como dice Lourau (1991) el problema no es
implicarse, sino no analizar las implicaciones. Las estrategias no deberian ser rigidas ni
abstractas, sino que deben potenciar la vida de los sujetos. La/el profesional no actiua desde
fuera, sino como parte del entramado social, es asi como la intervencion se vuelve una
accién inmanente, donde los principios que la guian emergen del propio proceso y de las
condiciones dadas. El conocimiento deja de ser absoluto o previo, y pasa a ser situado y

relacional, producido en el encuentro con las/os otras/os.

Por otro lado, Martinez Guzman (2014) propone repensar la nocién de intervenciéon y
sustituirla por la de involucramiento. La intervencidn, segun este autor, construye roles que
asignan al profesional un papel central y privilegiado frente a los sujetos o grupos sobre los
que se interviene, implicando implicitamente relaciones de poder, jerarquias de
conocimiento y roles sociales, como se ha analizado hasta ahora. En cambio, el
involucramiento sugiere logicas de accion menos deterministas y mas participativas,
invitando a reflexionar sobre la manera en que nos vinculamos con los escenarios y con
los/as otros/as actores/as. Esta perspectiva permite que las relaciones sean mas

reciprocas, dinamicas y creativas entre todos las/os implicadas/os.

Como no quiero que la perspectiva que planteo recaiga en una verdad absoluta, ni mucho
menos en aquello mismo que vengo cuestionando sobre las concepciones preestablecidas
del rol, me interesa senalar que tal vez ya no importe tanto si se trata de acompafar o de
ayudar, o si lo nombramos intervencion o involucramiento. Lo verdaderamente valioso, creo,
esta en poder detenernos a pensar en ello, en abrir el espacio a la duda. Porque no es lo
mismo dar por hecho que el rol del/la psicologo/a “es esto y punto”, que animarse a
pensarlo desde distintas miradas, permitiendo que se configure como una trama de lineas
que se cruzan, se desvian y se vuelven a encontrar. Aunque hoy comprendo el trasfondo
complejo de la idea de “ayudar’, ese deseo inicial fue esencial porque fue lo que me

permitié, como a tantos/as otros/as, elegir estudiar psicologia.

Sin embargo, lo que si puedo afirmar es que esta disciplina no puede reducirse a una
practica rigida o dogmatica, sino que, como plantea Carrasco (2001), debe pensarse como
una disciplina viva y dinamica, en constante transformacion segun las necesidades
concretas de las personas y los contextos donde se aplica. Esta flexibilidad no implica

perder la identidad de la disciplina, la psicologia tiene una legitimidad epistemoldgica propia



24

(es decir, fundamentos tedricos que la sostienen como ciencia), pero estos fundamentos
deben estar en constante didlogo con las demandas sociales y el contexto. Se plantea un
paso “de una psicologia individualista a una psicologia comunitaria, de una psicologia
aséptica a una psicologia comprometida, de una psicologia tedrica a una psicologia de la
cotidianeidad” (p.4).

Conclusion

Este trabajo nacié del miedo: del miedo a hacer las cosas mal, del miedo que me generaba
equivocarme, del miedo de no poder ayudar. Habia una voz dentro de mi que repetia:
“tenés que ayudar, para eso estudiaste esta carrera”. Al principio, no pensé en trabajar
sobre el rol del/la psicologo/a y lo que rodea a la practica; fue a través de otras tematicas
que fui descubriendo un factor comudn: ese temor que me acompafiaba en el proceso de
acercarme a terminar la carrera. Berrio, Franco y Suarez (2021) explican que la psicologia
ha penetrado la vida personal y social, promoviendo que los individuos se vean a si
mismas/os como responsables exclusivas/os de sus éxitos y fracasos, no se trata de culpar
a la psicologia en si, sino de comprender como opera como parte de una tecnologia del yo.
Aqui el yo psicolégico privatiza la responsabilidad, quitandole peso a los factores
estructurales, haciendo que los problemas sociales parezcan fallas individuales. Esta
hiperindividualizacién genera culpa, estrés y sensacion de insuficiencia si no se alcanzan

los estandares ideales.

Otro factor importante a tener en cuenta es que soy mujer y ser mujer implica agregar una
cuota de responsabilidad adicional. Teresa Barbera, Sofia Estellés, Carlos M. Dema (2009)
analizan las barreras internas de cédmo las mujeres construyen su identidad y subjetividad a
partir de la socializacién de género, impactando en el plano laboral y profesional. La idea
central es que desde edades tempranas mujeres y varones aprenden qué se espera de
ellos en la sociedad, en la cultura masculina se promueve la fortaleza, el liderazgo, la
autonomia y la ambicién. En la cultura femenina se refuerzan actitudes como el cuidado, la
cooperacion y la preocupacion por otros (derivados del rol que cumple una madre). Estos
modelos del “deber ser”’, segun Rosa Reyes (2011), se sostienen a través de mecanismos
simbdlicos como la naturalizacion, la repeticion, la atemporalidad, las enunciaciones
totalizadoras vy la invisibilizacién de contradicciones, limitando el juicio critico y garantizando
su eficacia y persistencia historica. En las investigaciones realizadas por Yessica Aguilar,
José Luis Valdez, Norma Gonzalez-Arratia y Sergio Gonzalez (2013) aparece que debemos
ser buenas, comprensivas, pacificas, tolerantes, atentas, obedientes, simpaticas y

serviciales, incluso hay una frase que escuché mucho en mi vida que resume el sentimiento



25

de tener que ser y actuar de esta forma: “tenes que comportarte como una sefiorita”. ; Qué
es comportarse como una seforita y como influye en las exigencias de mi profesién? Por un
lado, indica cdmo debemos ser y actuar, y por otro lado al asociar lo femenino con la
emocionalidad y el cuidado, producen una lectura de fragilidad y debilidad para la sociedad.
Desde esta légica, a las mujeres se nos exige demostrar constantemente nuestra valia, lo
que implica esforzarnos mas para alcanzar los mismos lugares y logros que consiguen los
hombres. Como consecuencia, se reduce o incluso se anula el margen de error permitido,
reforzando el miedo a equivocarse y la autoexigencia extrema. La autoestima de las
mujeres aparece fuertemente condicionada por la valoracion externa y por la internalizacion
acritica de los modelos instituidos del “deber ser” femenino. La dependencia del
reconocimiento ajeno, especialmente asociado a la imagen corporal, la juventud y el
cumplimiento de los roles de cuidado, limita el auto reconocimiento de capacidades
intelectuales, profesionales y personales. Esta forma de autoestima heterénoma genera
ambivalencia, frustracion y malestar, al tiempo que refuerza la autoexigencia y la anulacién

de necesidades propias (Reyes, 2011).

De este modo, el miedo a equivocarme y la autoexigencia de tener que ayudar y hacer las
cosas bien se inscriben en un contexto que me atraviesa como mujer y como sujeto de una
época signada por la hiperindividualizacién. De esta forma surgié el deseo de profundizar en
esto, no solo para regalarme una reflexion, sino también para compartirla con quien la
busque. Comprender el terminar la carrera y cerrar la formacién con este trabajo, como un
acontecimiento, da cuenta de que todo lo establecido se remueve dentro de mi y me hace
re-preguntarme sobre lo conocido y sobre lo que esta por venir, me permite resignificar todo
este proceso, ya que necesitaba encontrar una especie de “respuesta” que calmara el caos

de mis pensamientos.

Me gustaria ahondar de alguna forma en las preguntas que he venido formulando a lo largo
de este trabajo, empecemos con la primera ¢qué tipo de psicéloga/o se instituye en la
actualidad? En mi opinion, mas que definirlo, habria que cuestionar las condiciones en las
que esa figura se constituye. Como hemos venido discutiendo, el poder produce saberes, y
esos saberes nos forman, nos atraviesan, moldean nuestros cuerpos, los vigilan, los
disciplinan, los normalizan, con el fin de volverlos utiles, productivos y funcionales dentro de
una red institucional (escuela, hospital, carcel, entre otras) (Foucault, 2004/2006). Y no
debemos olvidar que nosotras/os mismas/os nos formamos en una instituciéon, una
institucién absorbida por ese saber. Por eso, en lugar de aceptar pasivamente el modelo de

psicéloga/o que "se espera", prefiero pensar en la practica que queremos construir. Y para



26

hacerlo, es necesario pensar, ejercer el pensamiento como accion transformadora,

generando, movilizando, produciendo algo al pensar.

Otra pregunta que ha surgido a lo largo del trabajo es: ;Quién define lo que se espera del
rol profesional? Aunque es innegable que existe un saber compartido ligado al ejercicio de
la psicologia, también debemos recordar que ese saber no es neutral, estd cargado de
intereses. Por lo tanto, me gustaria sostener que somos nosotras/os quienes, de forma
critica y situada, debemos definir lo que esperamos de nuestro rol profesional. Para ello,

propongo usar en nuestra practica la “caja de herramientas” de Foucault (1981/2000):

Entender la teoria como una caja de herramientas quiere decir: — que no se trata de
construir un sistema sino un instrumento; una légica propia a las relaciones de poder
y a las luchas que se comprometen alrededor de ellas; — que esta busqueda no
puede hacerse mas que poco a poco, a partir de una reflexién (necesariamente

histérica en algunas de sus dimensiones) sobre situaciones dadas. (p.85)

Por lo tanto una caja de herramientas no busca ofrecer una teoria totalizante ni verdades
universales, sino instrumentos conceptuales para analizar y problematizar lo real. Se trata
de intervenir en lo concreto, caso por caso, situacion por situacién, donde nuestro rol se

oriente a una practica comprometida, reflexiva y transformadora.

La dltima pregunta que me gustaria retomar es: ¢ en qué se ha convertido “ayudar’? Prefiero
hablar de una evolucion, y en mi caso esa evolucion me conduce hacia el “acompafiar”.

Porque acompafiar, segun Florencia Montes Paez (2024):

implica admitir que, mientras se acompafia, se lucha. Se lucha acompanando a la
otra. Luchar implica poner el cuerpo, vincular desde el afecto, componer un apoyo,
registrar el deseo, amortiguar la violencia, respetar el proceso, sostener en el

tiempo, consolidar una ética y construir un cédigo (p.86)

El acompafiamiento puede entenderse como una experiencia relacional mas que como una
accion unilateral. No es algo que una persona brinda y otra recibe, sino que se construye en
el entre de quienes patrticipan, en ese espacio compartido donde se produce el acto mismo
de acompanar. Supone estar junto a alguien en una situacién especifica y en un momento
determinado de su vida, generando un vinculo que da forma a lo que ocurre en cada
encuentro. Por eso, cada acompafiamiento tiene un caracter singular, aunque guarde
similitudes con otros, siempre es Unico, porque se enlaza con las historias y potencialidades
de las personas involucradas. Sin embargo, esta singularidad no equivale a individualidad,

ya que el sentido del acompafamiento se orienta a promover procesos de singularizacion



27

mas que de individuacion, permitiendo que, a través del vinculo con la otra persona, cada

quien pueda conectar con su propio modo de ser y de estar en el mundo (Péaez, 2024).

Entonces, ¢como se inscriben las respuestas que buscaba con lo reflexionado hasta aqui?.
Retomar el concepto de implicacién, me parece clave, porque, como sefala Ardoino (1997),
implicarse permite “hacer transparentes fendmenos que hasta el momento eran opacos.”
(p.8). Y, en mi caso, no fue que algo se volvié claro por haber llegado a una respuesta
concreta o por sentir que ahora sé exactamente qué hacer en cada intervencion. Lo que se
volvié claro fue otra cosa, donde el sentido no esta en encontrar una Unica respuesta, sino
en este mismo gesto que estoy haciendo ahora, pensar la profesion, pensarme, pensar en
la/el otra/o. Este trabajo no pretende caer en la trampa de reemplazar una verdad por otra,
desplazando el “ayudar” por el “acompanamiento”, la “intervencion” por el “involucramiento”,
la “verticalidad” por la “horizontalidad”. Sino que quiero visibilizar que hay otras posibilidades
de pensar la disciplina, el rol y la practica, no solo guiandome por lo establecido y lo
esperado, en todo caso exigiendome un ejercicio profesional critico, sensible, comprometido

y responsable.

Ser critica/o y reflexiva/o significa cuestionar los supuestos que sostienen el saber y el rol
profesional, y al mismo tiempo asumir que nuestra practica no puede darse por sentada ni
reproducirse en “loop”. La critica me permitié desnaturalizar las cosas que creia como
verdades instituidas y reconocer las relaciones de poder que atraviesan nuestra disciplina;
la reflexividad, en cambio, nos compromete a revisar continuamente nuestras
intervenciones y posicionamientos, considerando la singularidad de cada situacién. Para
Foucault (como se citd en Castro Gémez, 2010) hacer historia no es estudiar objetos
eternos, sino analizar la red de practicas que los producen, lo que me lleva a pensar que las
intervenciones deben ser vistas como construcciones que emergen de una red de
interacciones, decisiones y contextos particulares. No se trata solo de aplicar un
conocimiento abstracto, sino de generar sentido en un contexto concreto, donde cada
accioén y cada palabra, esta profundamente vinculada con las condiciones y circunstancias

del momento presente.

Solo desde esta actitud puedo estar tranquila con mi ejercicio profesional, porque me
permite aceptar la incertidumbre, comprender la complejidad y estudiar la singularidad, sin
caer en el automatismo y simplismo de aplicar recetas, ni en la exigencia paralizante de
"hacerlo todo bien". Porque comprendo que no se trata de tener siempre la respuesta
correcta, sino de estar presente, atenta y abierta al proceso, confiando en que el sentido de
la intervencidon se construye en la experiencia compartida y no solo en su anticipacion

teodrica.



28

Tal vez nunca alcancemos una practica perfecta, donde todo funcione de manera ideal y
hegemodnica. Sin embargo, trabajos como este operan como horizontes de reflexion y
aspiracion, que no solo orientan nuestras practicas, sino que, sobre todo, nos invitan a
cuestionarlas constantemente. Propongo pensar en una practica comprometida, sensible,
cercana y en relacion al contexto como si fuera una utopia, pero no por ser inalcanzable,
sino como potencia para transformar, que nos motive a imaginar y proyectar cambios
posibles, porque, como he propuesto en este trabajo, cambiar la manera en que hablamos
de nuestra practica profesional puede transformar la forma en que actuamos y construimos

la relaciéon con las/os otras/os.



29

Referencias

Aguilar, Y., Valdez, J. L., Gonzalez-Arratia, N., & Gonzalez, S. (2013). Los roles de género
de los hombres y las mujeres en el México contemporaneo. Ensefianza e

Investigacion en Psicologia, 18(2), 207-224.

Ardila, R. (1969). El desarrollo de la psicologia latinoamericana. Revista Latinoamericana de
Psicologia, 1(1), 63—71. https://www.redalyc.org/pdf/805/80510106.pdf

Ardoino, J. (1997) La implicacion. Conferencia dictada en la Universidad Nacional Autbnoma
de México. S/E https://n9.cl/d72urs

Argyle, M., Furnham, A., & Graham, J. A. (1981). Social situations. Cambridge University
Press. https://n9.cl/mvy7bq

Barbera, T., Estellés, S., & Dema, C. M. (2009). Obstaculos en la promocioén profesional de
las mujeres: El “techo de cristal”. En 3rd International Conference on Industrial
Engineering and Industrial Management / XllI Congreso de Ingenieria de

Organizacion. https://surl.li/Imihb

Barreiro, A. (2018). Representaciones sociales, prejuicio y relaciones con los otros: La
construccion del conocimiento social y moral. UNIPE.
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-s

ociales.pdf

Begrich, A. (2007). El encuentro con el otro segun la ética de Levinas. Teologia y Cultura,
4(7), 72-81. https://n9.cl/si4x1

Berrio, J., Franco, M. J., & Suarez, D. (2021). Psicologia y neoliberalismo: gobierno de siy
de los otros. Revista de Psicologia Universidad de Antioquia, 13(2).
https://n9.cl/vI9do

Butler, J. (2006). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia (F. Rodriguez, Trad.).
Editorial Paidds. (Obra original publicada en 2004) https://n9.cl/oeazcn

Buttigliero, D. S. (2017). Eticas de autogobierno biomédico: Horizontalidad y verticalidad en
la Argentina post-2001. Papeles del CEIC, 2017(2).
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6095935

Canguilhem, G. (2009). Estudios de historia y de filosofia de las ciencias (H. Pons, Trad.).
Amorrortu Editores. (Obra original publicada en 1968) https://n9.cl/r5kno


https://www.redalyc.org/pdf/805/80510106.pdf
https://n9.cl/d72urs
https://n9.cl/mvy7bq
https://surl.li/lrnihb
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-sociales.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/unipe/20200422082210/representaciones-sociales.pdf
https://n9.cl/si4x1
https://doi.org/10.17533/udea.rp.e347163
https://n9.cl/vl9do
https://n9.cl/oeazcn
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6095935
https://n9.cl/r5kno

30

Carrasco, J. C. (2001). Rol del psicdlogo y Latinoamérica. Ponencia presentada en el
Congreso de la Sociedad Interamericana de Psicologia, Santiago de Chile.
https://n9.cl/f6cjb

Castoriadis, C. (2007). La institucién imaginaria de la sociedad (A. Vicens & M.-A. Galmarini,

Trad.). Tusquets Editores. (Obra original publicada en 1975) https://n9.cl/yo2x3

Castro Gomez, S. (2010). Historia de la gubernamentalidad: Razén de Estado, liberalismo y
neoliberalismo en Michel Foucault. Siglo del Hombre Editores; Pontificia Universidad

Javeriana, Instituto Pensar; Universidad Santo Tomas de Aquino. https://n9.cl/67ktr

Correa Gonzalez, C., Espinosa Gomez, L. A., Bermudez Jiménez, D., Hertkorn, S., Souza
Colin, L., Peralta Rojas, L. M., & Isaza Pinto, M. (2017). Modelo de acompariamiento

psicosocial Aluna. Aluna Acompafnamiento Psicosocial, A.C. https://n9.cl/gmcdm

Cortina, A. (1996). El estatuto de la ética aplicada. Hermenéutica critica de las actividades
humanas. Isegoria, 13, 119-134. https://doi.org/10.3989/isegoria.1996.i13.228

Danziger, K. (1979). Los origenes sociales de la psicologia moderna. Psychology in Social
Context, 25—44. https://n9.cl/3ebyg9

De Camilloni, A. R. (2010). La didactica de las ciencias sociales: ¢disciplinas o areas?
Revista de Educacion, (1), 55-76. https://n9.cl/Ixobbh

Deleuze, G. (1989). Ldégica del sentido (M. Morey, Trad.; prél. de M. Morey; V. Molina, Trad.
de los apéndices). Ediciones Paiddés. (Obra original publicada en 1969).

https://n9.cl/vryfr

Deleuze, G. (2004). Spinoza: filosofia practica (A. Escohotado, Trad.). Tusquets Editores.
(Obra original publicada en 1970) https://n9.cl/3wdod

Fernandez, A. M. (2007). Los imaginarios sociales y la produccién de sentido. Las I6gicas

colectivas: imaginarios, cuerpos y multiplicidades. Biblos.

Fernandez, A. M., Lopez, M., Borakievich, S., Ojam, E., & Cabrera, C. (2014). La indagacion
de las implicaciones: un aporte metodolégico en el campo de problemas de la

subjetividad. Revista Sujeto, Subjetividad y Cultura, 7, 5-20. https://n9.cl/q0wvzt

Foucault, M. (2000). Un dialogo sobre el poder y otras conversaciones. (M. Morey, Trad.),
Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1981)
https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/181003focault2.pdf


https://n9.cl/f6cjb
https://n9.cl/yo2x3
https://n9.cl/67ktr
https://n9.cl/gmcdm
https://doi.org/10.3989/isegoria.1996.i13.228
https://n9.cl/3ebyg9
https://n9.cl/lxobbh
https://n9.cl/vryfr
https://n9.cl/3wdod
https://n9.cl/q0wvzt
https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/181003focault2.pdf

31

Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio, poblacién: Curso en el College de France
(1977-1978). (H. Pons, Trad.) Fondo de Cultura Econémica. (Obra original publicada
en 2004) https://n9.cl/3r1kv

Fuenmayor, F. A. (2006). El concepto de poder en Michel Foucault. Telos: Revista de
Estudios Interdisciplinarios en Ciencias Sociales, 8(2), 215-234.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6436380

Gallo Acosta, J. (2010). La gubernamentalidad y las psicociencias. Poiésis: Revista
electrénica de Psicologia Social, (19). https://doi.org/10.21501/16920945.106

Gbémez, M. S. (2006). De la verticalidad a la horizontalidad. Reflexiones para una educacion
emancipadora. Realidad: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, (107),
39-64. https://doi.org/10.5377/realidad.v0i107.3869

Granese, A. (2018). Analisis de la implicaciéon [Material de curso]. Cursos Construccion de

Itinerarios y Referencial de Egreso, Montevideo, Uruguay.

Guzman, A. M. (2014). Cambiar metaforas en la psicologia social de la accion publica: De
intervenir a involucrarse. Athenea Digital. Revista de pensamiento e investigacion
social, 14(1), 3—28. https://www.redalyc.org/pdf/537/53730481001.pdf

Jiménez, P. G. (2006). Teoria ética de Lévinas. Cuadernos de Materiales: Filosofia y

Ciencias Humanas, 1-6. https://n9.cl/u9flip

Julia, M. T. (2006). Competencias profesionales del psicélogo educacional: una tarea
asociativa. Revista de Psicologia, 15(2), 115-130.
https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417

Kant, I. (1996). Fundamentacion de la metafisica de las costumbres (N. Sonano, Trad.).
Editorial Ariel. (Obra original publicada en 1785)

Lander, E. (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismos y ciencias sociales.

Perspectivas Latinoamericanas, 145-162. https://n9.cl/3bktmn

Lindsay, G. (2009). Etica profesional y psicologia. Papeles del Psicélogo, 30(3), 184—194.
https://www.redalyc.org/pdf/778/77811790002.pdf

Lourau, R. (1991, 21-24 de noviembre). Implicaciéon y sobreimplicacién [Conferencial.

Encuentro “El espacio institucional. La dimensién institucional de las practicas


https://n9.cl/3r1kv
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6436380
https://doi.org/10.21501/16920945.106
https://doi.org/10.5377/realidad.v0i107.3869
https://www.redalyc.org/pdf/537/53730481001.pdf
https://n9.cl/u9flip
https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417
https://doi.org/10.5354/0719-0581.2006.18417
https://n9.cl/3bktmn
https://www.redalyc.org/pdf/778/77811790002.pdf

32

sociales”, Asociacion Civil ElI Espacio Institucional, Buenos Aires, Argentina.

https://n9.cl/julpx

Manero Brito, R. (2018). Notas sobre el acompafiamiento psicosocial. Argumentos. Estudios
criticos de la sociedad, (88), 15-34. https://n9.cl/ag5so

Mari, E. (1988). El poder y el imaginario social. La ciudad futura, 11. https://n9.cl/rfrms

Naranjo, L. M. (2011). La ética del psicologo es una cuestion del ser. Poiésis, (21).
https://doi.org/10.21501/16920945.92

Paez, F. M. (2024). Acompanar es politico: Ensayo transfeminista sobre la situacién de
calle. Abduciendo Editorial. https://n9.cl/djot1

Parsons, T. (1999). El sistema social. Alianza Editorial. https://n9.cl/w3phuu

Pichon-Riviere, E. (2008). El proceso grupal: Del psicoanalisis a la psicologia social (l).

Nueva Vision. (Obra original publicada en 1975) https://n9.cl/emd2n

Raggio, A. (2008). Intervencién e campo de intervencion. Psicologia Social: Estrategias,
Politicas e, 57-63. https://n9.cl/nw9r1

Reyes, R. (2011). Entre el deber ser y el deseo: Mujeres profesionales en busca de su

autonomia. Prensas Universitarias de Zaragoza.
Ricoeur, P. (2002). Etica y moral. Veritas, 10.

Rose, N. (1996). A critical history of psychology. En Inventing our selves (cap. 2).
Cambridge University Press. https://n9.cl/3el5v

Rose, N., O'Malley, P, & Valverde, M. (2012). Gubernamentalidad. Astrolabio, (8).
https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042

Sampson, A. (1998). Etica, moral y psicoanalisis. Revista Colombiana de Psicologia, 7,

82-93. https://revistas.unal.edu.co/index.php/psicologia/article/view/16055

Schvarstein, L. (2006). Psicologia social de las organizaciones: Nuevos aportes (2.2 ed.).
Paidés. https://n9.cl/81ewb

Sepulveda, J. C. (2016). Michel Foucault: Tecnologias de gobierno y practicas de libertad.
Ultimos desplazamientos. Renovadas  problematizaciones.  Perspectivas
Metodolégicas, 16(18). https://doi.org/10.18294/pm.2016.1253


https://n9.cl/julpx
https://n9.cl/aq5so
https://n9.cl/rfrms
https://doi.org/10.21501/16920945.92
https://n9.cl/djot1
https://n9.cl/w3phuu
https://n9.cl/emd2n
https://n9.cl/nw9r1
https://n9.cl/3el5v
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/astrolabio/article/view/2042
https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042
https://revistas.unal.edu.co/index.php/psicologia/article/view/16055
https://n9.cl/81ewb
https://doi.org/10.18294/pm.2016.1253

33

Torres Lopez, T. M., Maheda Guzman, M. E., & Aranda Beltran, C. (2004).
Representaciones sociales sobre el psicélogo: investigacion cualitativa en el ambito
de la formacion de profesionales de la salud. Revista de Educacion y Desarrollo,
2(abril-junio), 41-52. https://n9.cl/p3uck

Vazquez, M. J. S. (2015). Ethos profesional del psicologo: entre el deber-ser y la
responsabilidad prudencial. Perspectivas en Psicologia: Revista de Psicologia y
Ciencias Afines, 12, 44—49. https://lwww.redalyc.org/pdf/4835/483547668005.pdf

Yela, M. (1980). El psicdlogo, los otros y la gente. Studies in Psychology, 1(1), 110-123.
https://share.google/IpEmilrTX2gIM2lax


https://n9.cl/p3uck
https://www.redalyc.org/pdf/4835/483547668005.pdf
https://share.google/lpEmilrTX2qIM2Iax

	 
	Agradecimiento 
	 
	Resumen 
	Introducción 
	Desarrollo 
	La Psicología en Contexto 
	El Rol de la/el Psicóloga/o: Entre Estructura, Significaciones y Práctica Viva 
	Implicancias de Considerar la Psicología como Instrumento de Ayuda 
	Un Nuevo Horizonte: Transformando el “Ayudar” 

	Conclusión  
	 
	 
	 
	 
	 
	Referencias 

