
 
 
 

 
 
 

                   
 
 
 
 
 
 
 

 
Repensar la salud mental en Uruguay: 

 hacia horizontes de dignidad, comunidad y derechos 
 
 
 
 
 
 
 
 
Autora: Ihara Aldana Abreu Olivera  
CI:5.094.626.4 
 
Docente tutor: Enrico Irrazabal  
Docente revisor: Fernando Texeira  
 
 
 

Montevideo, Uruguay. 31/10/2025 
 
 
 
 
 

 

1 



 

Resumen 
¿Qué entendemos por Salud mental?  ¿Es simplemente la ausencia de sufrimiento, o la 

capacidad de mantener una vida estable y productiva según estándares sociales? Estas 

representaciones, presentes en el imaginario colectivo, resultan limitadas y, en muchos 

casos, excluyentes.  

 

Reducir la salud mental a la funcionalidad o al rendimiento ignora la complejidad de la 

existencia humana y deja fuera dimensiones esenciales como el deseo, la autopercepción y 

la experiencia de goce en la cotidianeidad.  

 

Este trabajo propone pensar la salud mental como un horizonte de vidas dignas, 

profundamente vinculado a lo comunitario, a las redes de apoyo y a las condiciones 

estructurales que habilitan o dificultan la vida en plenitud. 

La salud mental no puede entenderse únicamente como un estado individual desvinculado 

de la sociedad. Stolkiner y Ardila (2001) sostienen que se trata de un campo en tensión, 

atravesado por factores históricos, sociales y políticos, donde las condiciones materiales de 

existencia influyen directamente en el bienestar psíquico.  
En este marco, el presente trabajo propone un análisis crítico de la salud mental en 

Uruguay, explorando: la historia del modelo asistencial, la Ley 19.529 y su implementación, 

los desafíos estructurales y culturales, las experiencias regionales y el rol del psicólogo en 

la promoción de vidas dignas. 

Se plantea un enfoque que integra la perspectiva histórica, los aportes teóricos y la mirada 

crítica sobre la práctica profesional, reconociendo que la transformación de la salud mental 

implica no solo cambios técnicos, sino un compromiso ético, social y político con la vida de 

quienes más sufren.  

DESARROLLO  

SALUD MENTAL Y VIDAS DIGNAS: PROFUNDIZACIÓN CONCEPTUAL. 

En Uruguay, la Ley N.º 19.529 de Salud Mental define la salud mental como “un estado de 

bienestar en el cual la persona es consciente de sus propias capacidades, puede afrontar 

las tensiones normales de la vida, trabajar de forma productiva y fructífera y es capaz de 

hacer una contribución a su comunidad” (Ley 19.529, Art. 2). Si bien representa un avance 

normativo, plantea preguntas críticas: ¿quién queda fuera de esta definición? ¿Se reduce el 

bienestar a la productividad y a la adaptación a estándares sociales? Estas preguntas 

2 



 

evidencian la necesidad de cuestionar la hegemonía de modelos centrados en la 

normalidad funcional, y de abrir el debate a la diversidad de experiencias, incluyendo 

aquellas que no se ajustan a los parámetros socialmente valorados 
Desde la psicología social, con una amplia mirada sa lugar a la complejidad desde una 

perspectiva rizomática,asi,  la salud mental puede entenderse como un fenómeno que 

integra dimensiones humanas como deseo, creatividad, autonomía y reconocimiento de la 

propia subjetividad, formulación que ofrece una visión general y ética del bienestar psíquico. 

Deleuze y Guattari (1972/2000) plantean el deseo como fuerza vital y creativa, 

frecuentemente reprimida por estructuras sociales y económicas, mientras que Foucault 

(1976/2002) demuestra cómo normas, discursos y prácticas moldean subjetividades y 

regulan los modos de vivir y desear. Estos enfoques permiten comprender que el 

sufrimiento psíquico no es únicamente individual, sino social, emergiendo de la 

precarización, la violencia institucional, la exclusión y la desigualdad. Así, la salud mental se 

concibe como un entramado de condiciones sociales, políticas y culturales, donde los 

derechos humanos y la justicia social son elementos constitutivos del bienestar 

Desde esta perspectiva, la salud mental se construye en la interacción entre lo individual y 

lo social, donde la calidad de vida y la inclusión social no son meras consecuencias de 

tratamientos clínicos, sino condiciones para el desarrollo pleno de la subjetividad. 
El estigma constituye otra dimensión central del análisis de la salud mental. Goffman (1961) 

conceptualiza la carrera moral del paciente mental, describiendo cómo la institucionalización 

y las etiquetas sociales erosionan la identidad, la autoestima y la capacidad de acción del 

sujeto. Morales Calatayud (1987) complementa esta perspectiva, mostrando cómo la 

experiencia psiquiátrica fractura el sentido personal, incluso cuando se respetan 

formalmente los derechos del paciente. Estos análisis evidencian la importancia de pensar 

la salud mental no solo como tratamiento clínico, sino como transformación de relaciones 

sociales, culturales y políticas que permitan la reintegración y la autonomía de los 

individuos. 

La Ley 19.529, promulgada en 2017, busca revertir estos procesos mediante la 

desmanicomialización, el enfoque comunitario, la interdisciplina y la centralidad de los 

derechos humanos. Sus artículos 3, 11 y 12 establecen criterios para garantizar atención 

digna, ambulatoria y justificada, resguardando la autonomía y la participación de los 

usuarios. Sin embargo, su implementación enfrenta desafíos históricos, estructurales y 

culturales que requieren planificación estratégica, asignación de recursos y coordinación 

intersectorial (De León, 2020; CNCASM, 2025). La aplicación de la ley exige no solo 

3 



 

cambios técnicos, sino también un compromiso social y político con la transformación de la 

atención en salud mental. 
 
La resistencia social e institucional evidencia que la transformación de la salud mental no es 

un proceso lineal ni gratuito. En palabras de Enrico, durante la supervisión de esta tesis, 

“aquí está quizás la desnudez absoluta de la batalla, esto no va a ser gratis. ¿Por qué en 

Uruguay es tan resistencial? Esto más que una pesadumbre o desaliento es la medida del 

desafío y la construcción del problema a bordar. Cómo se insiste en prácticas que creemos 

efectivas y creamos nuevas creativas” (comentario de supervisión, comunicación personal, 

2025). Esta reflexión subraya la magnitud del desafío: implementar cambios significativos 

implica confrontar inercias históricas, cuestionar prácticas consolidadas y sostener la 

creatividad en la búsqueda de nuevas estrategias que promuevan la dignidad, la autonomía 

y la inclusión de las personas usuarias del sistema de salud mental. 

¿Qué imaginamos cuando escuchamos el término “salud mental”? ¿La ausencia de 

sufrimiento? ¿Tener una vida estable y sin angustias? Estas representaciones forman parte 

del imaginario social, pero resultan limitadas y muchas veces excluyentes. En este trabajo 

propongo pensar la salud mental como un horizonte de vidas dignas, profundamente 

vinculado a lo comunitario, a las redes de apoyo, y a las condiciones estructurales que 

hacen o deshacen la vida. 

Una autora clave en este campo es Alicia Stolkiner, ampliamente trabajada durante la 

formación de grado. Su abordaje permite pensar la salud mental no como una definición 

cerrada, sino como un campo en tensión, donde se cruzan factores históricos, sociales y 

políticos. A través de su marco teórico, se puede comprender cómo las condiciones 

materiales de existencia influyen directamente en el bienestar psíquico, y cómo es 

necesario problematizar las categorías que usamos al hablar de salud y enfermedad. 

La Ley 19.529 de Salud Mental en Uruguay define este concepto como: 

“Un estado de bienestar en el cual la persona es consciente de sus propias 

capacidades, puede afrontar las tensiones normales de la vida, trabajar de 

forma productiva y fructífera y es capaz de hacer una contribución a su 

comunidad.” (Ley 19.529, Art. 2) 

Esta definición plantea preguntas incómodas: ¿Quién no produce para la sociedad, 

entonces no tiene salud mental? ¿Es posible reducir el bienestar psíquico al rendimiento y 

4 



 

la productividad? Esta concepción, constituida por lógicas capitalistas, deja por fuera 

experiencias subjetivas que no se ajustan al ideal del ciudadano útil. 

Desde mi perspectiva, la salud mental debería integrar dimensiones más humanas: el 

deseo, la autopercepción, el goce en lo cotidiano y la posibilidad de vivir sin ser reducido a 

la funcionalidad económica. Esta idea dialoga con autores como Deleuze y Guattari, 

quienes proponen pensar el deseo como fuerza vital y creativa, muchas veces reprimida por 

los sistemas de control. ¿Podemos imaginar una forma de vida donde el deseo no sea 

patologizado, sino habilitado? Considero que no solo intervienen mecanismos de represión 

—como señala la tradición psicoanalítica—, sino también formas de producción y 

reconducción del deseo, tal como plantea Foucault en Historia de la sexualidad: las 

sociedades no sólo reprimen la sexualidad, sino que generan normas, discursos y prácticas 

que moldean el deseo y contribuyen a la formación de nuevas subjetividades (Foucault, 

1976/2002). 

Considero que el sufrimiento psíquico no puede pensarse únicamente como trastorno 

individual, sino como producto de condiciones sociales adversas. El acceso desigual a 

recursos, la precarización de la vida, la violencia institucional y la exclusión marcan 

profundamente la subjetividad. En este sentido, me interesa más cuestionar el sufrimiento 

social que produce agotamiento psíquico y su interrelación con la atención en salud mental, 

que centrarme en la categorización de trastornos mentales desde un enfoque médico 

hegemónico. 

Frente a esto, la propuesta de Stolkiner y Ardila, retomando a Juan Samaja, resulta 

iluminadora: 

“La principal consecuencia del modelo propuesto es que nos pone de nuevo 

ante una tarea muy difícil pero posible… La de investigar en la realidad 

concreta qué es la salud. Descubrirla en cada caso, allí donde se la ha perdido 

y aparece como problema.” (Samaja, citado en Stolkiner & Ardila, p. 1) 

Este enfoque invita a abandonar las definiciones universales para observar lo particular, lo 

situado. Es en la escucha del sujeto, en su contexto, donde se puede reconstruir una noción 

de salud acorde a su existencia. Y para eso se necesitan equipos interdisciplinarios, 

políticas públicas sostenidas y una ética del cuidado que desborde los manuales 

diagnósticos. 

En el contexto uruguayo, Nelson De León (1996, 2020) ha sido uno de los principales 

referentes en la problematización del campo de la salud mental como espacio político y 

5 



 

social. Desde una mirada crítica y desmanicomializadora, sostiene que las prácticas 

asistenciales y los marcos institucionales deben comprenderse como productos históricos, 

en los que se inscriben relaciones de poder, saber y control sobre los cuerpos y las 

subjetividades. Para De León, pensar la salud mental implica revisar los modos en que el 

Estado, las políticas públicas y las instituciones configuran aquello que se considera 

“normal” o “patológico”, habilitando o restringiendo determinadas formas de existencia. En 

esta línea, la transformación del campo no puede reducirse a cambios técnicos o 

legislativos, sino que requiere una profunda revisión cultural, ética y política de las prácticas, 

orientada a la construcción de una salud mental comunitaria, participativa y basada en 

derechos. 

Si hablamos de Salud Mental, el estigma es su sombra, y si menciono el estigma es 

imprescindible los aportes de Goffman a esta problemática, en “Internados, la carrera moral 

del paciente mental”, nos acerca a la experiencia subjetiva del paciente mental, la 

institucionalización y el estigma, este último como “marca negativa”  que se le asigna a una 

persona debido a una característica percibida como indeseable, o que la aleja de las 

normas sociales aceptadas: enfermedades mentales, raza, orientación sexual, 

discapacidad, el punto es que este estigma se interioriza llegando a deteriorar la identidad 

en la persona perjudicando su autoestima y autopercepción, si pide ayuda o no, puede 

depender del estigma que tenga esta persona, su familia, grupo de pertenencia o 

comunidad ante el sufrimiento psíquico.  

El concepto de carrera moral del paciente mental, desarrollado por Erving Goffman en su 

obra Internados (1961), resulta clave para comprender los procesos de estigmatización, 

exclusión y deshumanización que históricamente han atravesado a las personas con 

trastornos mentales dentro del modelo asilar de atención. Goffman describe cómo, a través 

de distintas etapas, el individuo es progresivamente despojado de su identidad social previa, 

transformándose en un "interno" reducido a su diagnóstico, sometido a normas 

institucionales que erosionan su autonomía y subjetividad. 

La carrera moral descrita por Goffman (1961) puede entenderse como un proceso en varias 

etapas que atraviesa la vida de las personas diagnosticadas con padecimiento psíquico. La 

fase de pre-estigmatización corresponde al momento previo al diagnóstico y etiquetamiento, 

cuando el sujeto aún no ha sido identificado públicamente como “enfermo mental”. La 

institucionalización, por su parte, genera una ruptura significativa en el proyecto vital de la 

persona, reduciendo su identidad a la condición clínica. A partir del trato recibido y de la 

etiqueta impuesta, se produce la internalización del estigma, donde el paciente comienza a 

asumir una visión degradada de sí mismo. Tras el egreso, la exclusión y marginación social 

6 



 

se manifiestan en obstáculos significativos para la reintegración social, laboral y afectiva. 

Finalmente, las dificultades persistentes en la reintegración evidencian cómo los efectos del 

estigma cierran un ciclo de marginalización, afectando no solo la autonomía y la identidad 

del sujeto, sino también su plena participación en la comunidad. 

Este enfoque crítico encuentra eco en el análisis de Morales Calatayud (1987)), quien 

profundiza en las vivencias subjetivas del ser diagnosticado y hospitalizado, destacando 

cómo la experiencia psiquiátrica —aun cuando se respete la dignidad del paciente— implica 

una fractura del sentido personal y una percepción de fragilidad existencial. La 

hospitalización puede cuestionar profundamente las certezas previas del sujeto, afectando 

su modo de estar en el mundo y generando inseguridad tanto externa como interna. 

Frente a estas problemáticas, la Ley 19.529 de Salud Mental, promulgada en Uruguay en 

2017, propone un cambio estructural en el modelo de atención. Inspirada en los principios 

de los derechos humanos, esta ley impulsa un enfoque comunitario, interdisciplinario y 

desinstitucionalización, que se opone directamente al paradigma asilar, hoy predominante 

en nuestra cultura. 

La Ley 19.529 establece principios fundamentales que orientan la transformación de la 

atención en salud mental en Uruguay, poniendo el énfasis en la dignidad, la autonomía y la 

libertad de las personas usuarias. El artículo 3 reconoce el derecho de toda persona a 

recibir cuidados que respeten estos valores, garantizando la igualdad y la no discriminación 

en el acceso a los servicios. En concordancia, el artículo 11 promueve el uso prioritario de 

estrategias ambulatorias y comunitarias, relegando el internamiento a un recurso 

excepcional, lo que refleja un cambio de paradigma hacia la atención centrada en la 

integración social y la prevención de la institucionalización. Finalmente, el artículo 12 

establece criterios para que toda internación sea debidamente justificada, controlada y 

revisada periódicamente, asegurando la protección de los derechos de los usuarios y la 

supervisión ética de las intervenciones. En conjunto, estos artículos subrayan que la Ley no 

se limita a regular procedimientos clínicos, sino que constituye un marco orientado a la 

construcción de redes comunitarias sostenibles y a la consolidación de políticas públicas 

que promuevan la inclusión, la autonomía y el bienestar integral de las personas con 

padecimiento psíquico. 

La ley 19529 buscaría romper el ciclo descrito por Goffman, promoviendo un entorno que 

favorezca la resocialización, el ejercicio de derechos y la integración plena de las personas 

con padecimientos psíquicos. La reforma del modelo de atención no solo plantea una 

7 



 

mejora en el acceso a servicios, sino que implica una transformación profunda de las 

relaciones sociales, los saberes profesionales y las prácticas institucionales. 

Desde una perspectiva crítica, Silvia Grinberg (2011) plantea que los discursos y prácticas 

vinculados a la salud mental operan como dispositivos de regulación social, orientados a 

producir sujetos “normales”, adaptados y funcionales al orden vigente. En su análisis sobre 

las formas contemporáneas de gobierno, la autora advierte que la salud mental se inscribe 

en una trama de poder que define qué modos de sentir, pensar y actuar son aceptables, y 

cuáles deben ser corregidos o medicalizados. Esta lógica normalizadora, presente tanto en 

las instituciones educativas como en los servicios de salud, tiende a reducir la subjetividad a 

parámetros de rendimiento y estabilidad, invisibilizando la diversidad de experiencias 

humanas y las condiciones sociales que las configuran. En este sentido, la reflexión de 

Grinberg invita a problematizar las concepciones de salud mental que, bajo el discurso del 

bienestar, reproducen jerarquías y exclusiones, proponiendo en cambio una mirada que 

reconozca el sufrimiento psíquico como expresión de procesos sociales más amplios, y la 

subjetividad como espacio de resistencia y creación. 

Ana María Fernández (2009), desde la psicología social argentina, propone comprender la 

salud mental como un proceso inseparable de las relaciones de poder, el género y las 

condiciones históricas que configuran la subjetividad. Su perspectiva invita a pensar el 

malestar psíquico no como un fenómeno individual ni exclusivamente clínico, sino como un 

síntoma social que emerge de estructuras de dominación y desigualdad. En esta línea, la 

autora sostiene que la salud mental no puede reducirse a la adaptación o al equilibrio, sino 

que implica la posibilidad de resistencia, deseo y creación frente a las normas que buscan 

homogeneizar los modos de existir. De este modo, la salud mental se vincula con la 

capacidad de los sujetos de producir sentidos propios y de construir formas de vida que 

desafíen las lógicas de subordinación y control, afirmando su potencia vital y su derecho a 

la diferencia. 

Desde distintas perspectivas teóricas, la salud mental puede pensarse como un proceso 

profundamente vinculado a las condiciones históricas, sociales y subjetivas en las que se 

inscribe cada existencia. Stolkiner (2010) propone comprenderla como una construcción 

relacional, que depende tanto del entramado social como de las posibilidades de sostener 

vínculos significativos y proyectos de vida con sentido. Grinberg (1976), desde el 

psicoanálisis, aporta una mirada sobre la capacidad del sujeto de integrar sus experiencias 

emocionales y conflictivas, reconociendo que la salud mental no se define por la ausencia 

de sufrimiento, sino por la posibilidad de simbolizarlo. Ana María Fernández (1993) amplía 

este horizonte desde la psicología social argentina, al situar la salud mental en el terreno de 

8 



 

las relaciones de poder, el género y las formas históricas de producción de subjetividad, 

concibiéndola como espacio de resistencia, deseo y creación frente a la norma. Finalmente, 

Nelson de León (1996, 2020) retoma la dimensión política del campo, subrayando que 

pensar la salud mental implica interrogar las instituciones y modos de atención que 

reproducen lógicas de exclusión, y apostar por un modelo comunitario y participativo, 

centrado en los derechos humanos. En conjunto, estas miradas permiten comprender la 

salud mental no como una propiedad individual, sino como un proceso colectivo, ético y 

político, que se juega en la posibilidad de vivir con otros desde la dignidad y la autonomía. 

 

CONTEXTO CONTEMPORÁNEO DE LA SALUD MENTAL EN URUGUAY (2025) 

Históricamente, la atención en salud mental en Uruguay estuvo dominada por un modelo 

médico hegemónico, centrado en la institucionalización, la medicalización y el control social. 

Desde los primeros asilos hasta los grandes hospitales psiquiátricos del siglo XX, la 

respuesta estatal priorizó la protección social por sobre la inclusión y el cuidado comunitario 

(Techera & Apud, 2013). Los movimientos de derechos humanos, la psicología social y la 

psiquiatría crítica impulsaron un giro hacia la comprensión del padecimiento mental como 

fenómeno relacional, político y social, reconociendo al sujeto como protagonista de su 

proceso de salud. Este cambio implica una mirada integral que articule historia, teoría y 

práctica, entendiendo que la transformación no puede limitarse a la clausura de instituciones 

sino que requiere construcción de redes comunitarias sostenibles. 

 

En el contexto actual uruguayo, atravesado por tensiones políticas, económicas y 

simbólicas, el desafío consiste en sostener procesos colectivos de trabajo que promuevan 

subjetividades activas, participativas y solidarias. La lectura psicoanalítica-social permite, 

entonces, situar la salud mental como un campo de disputa simbólica donde se juega la 

posibilidad de construir comunidades más inclusivas y menos alienadas. La transformación 

del modelo manicomial a uno comunitario es, en última instancia, un proceso de aprendizaje 

social, donde se ponen en juego la cooperación, la comunicación y la posibilidad de 

historizar los miedos que sostienen las prácticas de exclusión. 

A lo largo de la historia uruguaya, la atención a la salud mental ha estado fuertemente 

determinada por el modelo médico hegemónico, que redujo el sufrimiento psíquico a una 

cuestión individual y biológica. Este enfoque —sostenido por el paradigma psiquiátrico 

tradicional— delimitó el campo de intervención al ámbito hospitalario y al encierro, 

9 



 

consolidando lo que Techera y Apud (2013) denominan una lógica de exclusión, donde el 

sujeto “enfermo mental” era separado de su comunidad y recluido en instituciones 

destinadas más al control social que a la asistencia terapéutica. 

En ese sentido, la historia de la salud mental en Uruguay refleja una tensión constante entre 

prácticas de cuidado y prácticas de disciplinamiento. Desde los primeros asilos hasta los 

grandes hospitales psiquiátricos del siglo XX, la respuesta estatal al padecimiento mental 

estuvo mediada por una mirada tutelar y custodial, que buscó proteger a la sociedad antes 

que integrar al sujeto. Como señalan Techera y Apud (2013), esta lógica se expresó en una 

institucionalidad rígida, donde la locura se administraba más que se comprendía, y donde el 

saber médico ocupaba una posición de poder casi absoluto sobre la vida de los internados. 

La crítica a este modelo comenzó a cobrar fuerza hacia finales del siglo XX, impulsada por 

los movimientos de derechos humanos, la psiquiatría crítica y las corrientes de la psicología 

social latinoamericana. Estas perspectivas cuestionaron el carácter deshumanizante del 

encierro y propusieron una lectura del padecimiento mental como fenómeno social, político 

y relacional. En este marco, el sujeto dejó de ser considerado un objeto pasivo de 

intervención, para convertirse en un protagonista de su propio proceso de salud. 

Techera y Apud (2013) destacan que esta transformación conceptual implicó revisar el lugar 

de las instituciones, los profesionales y el Estado. La salud mental dejó de entenderse como 

la simple ausencia de enfermedad, para pensarse en términos de inclusión, ciudadanía y 

derechos. Sin embargo, la transición hacia un modelo comunitario y de base territorial no ha 

estado exenta de contradicciones: las prácticas asistenciales continúan muchas veces 

ancladas en la lógica manicomial, incluso cuando el discurso oficial promueve la 

desinstitucionalización. 

El cambio de paradigma requiere, por tanto, más que una reforma técnica: demanda una 

revisión profunda de las representaciones sociales acerca de la locura y de los modos de 

vincularse con la diferencia. La crítica que formulan Techera y Apud (2013) pone el acento 

en la necesidad de pensar las políticas públicas desde una perspectiva integral y 

participativa, que articule saberes y actores diversos, incluyendo a usuarios, familias y 

comunidades. Solo así —plantean— es posible superar la fragmentación histórica entre 

salud mental y sociedad, y construir dispositivos de cuidado que no reproduzcan el 

aislamiento ni la dependencia institucional. 

En definitiva, la historia de la salud mental en Uruguay, leída desde una perspectiva crítica, 

permite comprender que el proceso de desmanicomialización no se reduce al cierre de 

10 



 

hospitales, sino que implica una transformación cultural y ética. Supone pasar de una lógica 

de tutela a una de acompañamiento, de la obediencia a la autonomía, del silencio impuesto 

al diálogo colectivo. Como advierten Techera y Apud (2013), los desafíos actuales no solo 

se juegan en el plano asistencial, sino también en el modo en que una sociedad elige 

reconocer, escuchar y sostener el sufrimiento humano. 

Uno de los hitos fundamentales en la historia reciente de la salud mental en Uruguay fue la 

aprobación de la Ley N.º 19.529 en agosto de 2017. Un logro no meramente legislativo, sino 

fruto de un proceso de lucha y articulación colectiva entre profesionales, estudiantes, 

activistas, colectivos sociales y usuarios del sistema de salud. Es, ante todo, un logro social: 

no nació del poder, sino de la presión organizada desde abajo, la cual persiste exigiendo su 

implementación efectiva. 

La ley, aprobada por unanimidad durante el gobierno del Frente Amplio (presidido por 

Tabaré Vázquez), planteó transformaciones estructurales profundas: la 

desmanicomialización, la atención comunitaria, la interdisciplina, la centralidad de los 

derechos humanos y la participación activa de las personas usuarias. Su artículo 38 fijó el 

año 2025 como plazo máximo para su implementación total, marcando un horizonte 

temporal que hoy interpela al Estado y a la sociedad civil. 

Sin embargo, la aplicación de la ley no puede analizarse al margen de la discusión 

presupuestal y de planificación pública. Implementar un nuevo modelo de atención requiere 

más que voluntad normativa: implica definir qué se va a hacer, en qué etapas, con qué 

recursos y bajo qué prioridades políticas. En este punto, resulta clave distinguir —como 

advierte Enrico Irrazábal— entre financiar la ley y planificar su implementación. Financiarla 

significa sostener estructuras; planificarla supone decidir un rumbo, establecer qué modelo 

de atención se quiere construir, y asumir que cada decisión presupuestal traduce un 

posicionamiento político. 

La ley nació con un horizonte ambicioso, pero en un contexto incierto: el de las restricciones 

presupuestales del quinquenio 2020-2025, marcado por ajustes y por un proceso de 

recentralización institucional. Los recursos destinados a salud mental han sido limitados, lo 

que condiciona directamente el alcance y la velocidad de la transformación. Sin una 

asignación clara y sostenida de fondos, el riesgo es que la ley se convierta en una 

declaración de principios más que en una política efectiva. 

En esta línea, los Aportes de Contralor 2025 de la Comisión Nacional de Contralor en Salud 

Mental (CNCASM) actualizan los puntos críticos de la implementación de la ley. El informe 

11 



 

identifica como uno de los aspectos más frágiles el trabajo intersectorial, cuya debilidad se 

refleja en la lentitud del cierre de los hospitales monovalentes y en la escasa coordinación 

entre sectores de salud, vivienda, trabajo y desarrollo social. También advierte la falta de 

información pública clara sobre los plazos, procesos y estrategias previstos para el 

cumplimiento del mandato legal en 2025, así como la ausencia de reglamentaciones 

actualizadas para los nuevos dispositivos comunitarios. 

La CNCASM subraya además la persistencia de inequidades territoriales y la fragilidad de la 

red de atención, especialmente en el primer nivel, donde continúan las demoras, la falta de 

profesionales y la débil articulación entre servicios. Estas carencias afectan la continuidad 

de los cuidados y la posibilidad de brindar un acompañamiento integral. 

Otro punto señalado es el predominio de respuestas farmacológicas, que dejan en segundo 

plano las estrategias psicosociales y comunitarias. Se destaca la urgencia de fortalecer los 

dispositivos de transición —como hospitales de día, casas de medio camino y estructuras 

de enlace— que faciliten procesos de egreso y eviten internaciones prolongadas. 

El informe también enfatiza las dificultades de los equipos interdisciplinarios, el desgaste 

profesional y la necesidad de capacitación transversal en salud mental. Reclama políticas 

que reconozcan el cuidado como trabajo y garanticen condiciones laborales dignas para los 

equipos, entendiendo que el bienestar de los trabajadores también es condición de calidad 

asistencial. 

Finalmente, el Contralor recuerda que lo comunitario no puede pensarse sin gobernanza 

multinivel y voluntad política real, ya que gran parte de los recursos —sobre todo 

financieros— dependen de la decisión estatal. La consolidación del modelo comunitario 

requiere, por tanto, fortalecer la articulación entre los distintos niveles de gobierno, 

instituciones y redes sociales, asegurando continuidad y coherencia en las políticas 

públicas. 

Desde su aprobación, el cierre progresivo de los hospitales monovalentes generó un 

desafío práctico y teórico en la organización de la atención. En respuesta, se impulsaron 

transformaciones en dispositivos alternativos: servicios ambulatorios, unidades de 

internación en hospitales generales, centros de día y experiencias comunitarias. Estos 

cambios buscan garantizar la continuidad del cuidado y promover la vida en libertad, 

evitando internaciones prolongadas. Sin embargo, su expansión ha sido desigual y, en 

muchos casos, depende de la voluntad de equipos locales más que de una política nacional 

planificada. 

12 



 

La definición de prácticas profesionales en estos espacios está mediada por la legislación 

vigente y por las perspectivas que la orientan. En las instituciones privadas, los criterios de 

habilitación y control establecen marcos que regulan la atención, obligando a articular las 

prácticas con los derechos de las personas usuarias. De esta forma, el campo de la salud 

mental se constituye no solo como un ámbito clínico, sino también como un espacio político 

y regulado, donde los marcos institucionales habilitan y limitan formas de cuidado. 

Al escribir este trabajo en el propio año 2025 —el año señalado como meta de 

implementación plena— surgen preguntas ineludibles:​

 ¿Qué avances se concretaron? ¿Qué desafíos persisten? ¿Se está cumpliendo lo 

prometido? 

Durante el período 2020-2025, se observaron contradicciones entre el discurso y la acción 

estatal. Declaraciones como la del presidente de ASSE, Leonardo Cipriani, afirmando que el 

Hospital Vilardebó no cerrará y que algunas colonias permanecerán abiertas por albergar 

pacientes de larga data (Cipriani, 2021), tensionan los principios de la ley y revelan 

resistencias institucionales al cambio. La Ley de Internación Compulsiva aprobada en 2024 

refuerza esa tensión, al permitir internaciones forzosas en personas en situación de calle, 

reinstalando lógicas de control y exclusión. La Sociedad de Psiquiatría del Uruguay expresó 

su rechazo, señalando que la normativa contradice los principios de la Ley 19.529 y 

reproduce el paradigma del encierro. 

Estas contradicciones muestran que la implementación de la ley no avanza de manera 

lineal, sino en medio de disputas políticas, presupuestales y culturales. El cierre de 

manicomios, la creación de casas de medio camino, hospitales de día, dispositivos de 

inclusión social y programas de vivienda asistida no son pasos automáticos, sino decisiones 

políticas que requieren planificación, recursos y coordinación intersectorial. 

La declaración de Emergencia Nacional en Salud Mental en abril de 2025 visibiliza esta 

crisis estructural: insuficiencia de dispositivos, falta de continuidad en los tratamientos y 

escasez de estructuras alternativas a la internación. Reconocer la emergencia es 

importante, pero —como señala Castoriadis (2007)— lo instituyente solo se activa cuando 

se rompe con lo instituido. El riesgo es quedar atrapados en el diagnóstico sin avanzar 

hacia transformaciones efectivas. 

Los casos recientes de Lucas Pedrozo y Franco, asesinados en contextos de crisis 

psíquica, revelan la ausencia de protocolos interinstitucionales entre el Ministerio del Interior 

y los servicios de salud. No se trata de “fallas individuales”, sino de fallas sistémicas: 

13 



 

cuando no existen marcos de actuación, la respuesta estatal puede derivar en violencia 

letal. La falta de formación policial, la inexistencia de coordinación con SAME 105 y la 

ausencia de protocolos reconocida por el propio Parlamento en 2025 constituyen una 

responsabilidad estatal grave, que vulnera los derechos humanos de las personas con 

sufrimiento psíquico. 

Estos hechos exponen la brecha entre el marco normativo y la práctica cotidiana, entre la 

ley como horizonte y la realidad institucional que aún responde con encierro, psicofármacos 

o represión. 

En contraposición, experiencias comunitarias y dispositivos alternativos —aunque limitados 

en recursos— encarnan la posibilidad de una salud mental centrada en la autonomía, la 

participación y el acompañamiento. Sin embargo, su consolidación depende de una 

planificación estratégica nacional, de la formación de equipos interdisciplinarios y de la 

inversión sostenida del Estado. Sin políticas públicas consistentes, estos espacios quedan 

frágiles, sostenidos más por la vocación de los colectivos que por una política estructural. 

Las políticas de salud mental constituyen un marco conceptual, jurídico y ético que guía la 

atención de las personas con diagnósticos psiquiátricos, y su desarrollo depende de actores 

políticos, jurídicos y profesionales de la salud (Techera & Apud, 2013). En Uruguay, 

históricamente estas políticas han reflejado una tendencia a la exclusión y al encierro de 

personas con enfermedad mental, apoyada tanto en lógicas de poder institucional como en 

el desarrollo de la industria farmacéutica, lo que limita la implementación de estrategias 

terapéuticas innovadoras y comunitarias. 

Desde finales del siglo XIX, la atención psiquiátrica se concentró en instituciones como el 

Hospital Vilardebó y la Colonia Etchepare, reproduciendo prácticas de internación 

prolongada y medicalización. Reformas sucesivas, incluyendo el Plan Nacional de Salud 

Mental de 1972 y las propuestas de la década de 1980, buscaron transitar hacia un modelo 

comunitario basado en Atención Primaria de Salud y rehabilitación psicosocial. Sin 

embargo, la falta de recursos humanos, formación específica y apoyo político dificultó la 

consolidación de estas medidas (Techera & Apud, 2013). 

Los informes internacionales, como el de Mental Disability Rights International (1995), 

destacan la necesidad de reducir internaciones injustificadas, priorizar el tratamiento 

comunitario y garantizar la participación activa de los usuarios. Las recomendaciones 

incluyen la evaluación continua de la calidad de los tratamientos, la disminución de la 

14 



 

terapia electroconvulsiva y la promoción de alternativas terapéuticas, así como estrategias 

de reinserción social, laboral y educativa. 

A nivel conceptual, autores como Bastide (1988) y Benedict (1971) señalan que la locura 

debe entenderse en relación con los contextos sociales y culturales, reconociendo que los 

criterios de normalidad y anormalidad son construcciones históricas. Esto permite analizar 

críticamente la medicalización de la sociedad y la creciente dependencia de psicofármacos 

en la población “normal”, evidenciada en Uruguay por el alto consumo de ansiolíticos y 

antidepresivos (Ramírez, 1998). 

En la última década, la creación del Sistema Nacional Integrado de Salud (SINS) y la 

elaboración de anteproyectos de Ley de Salud Mental buscan garantizar la atención 

integral, la desmanicomialización planificada y la implementación de servicios comunitarios 

con anclaje territorial. No obstante, la consolidación de estas políticas requiere una 

estrategia sostenida que combine financiamiento adecuado, formación profesional, 

participación de usuarios y apoyo político constante (Techera & Apud, 2013; Ministerio de 

Salud Pública, 2009). 

En síntesis, el desafío para Uruguay consiste en transformar un sistema históricamente 

centrado en la institucionalización y la medicalización hacia un modelo inclusivo, 

desestigmatizante y basado en derechos, donde la comunidad, la familia y los propios 

usuarios jueguen un rol central en la atención y la gestión de la salud mental. 

En el plano regional, la reforma brasileña ofrece un espejo donde mirar aciertos y 

pendientes. El trabajo de Paulo Amarante y la experiencia del cierre del hospital Teixeira 

Brandão en Carmo (Río de Janeiro) muestran que la desinstitucionalización no es solo una 

decisión técnica, sino una transformación cultural y política. Amarante propone “poner la 

enfermedad entre paréntesis”: no tratar enfermedades, sino acompañar personas, y 

construir cuidados “con ellas”, no “para ellas”. Brasil logró cerrar miles de camas 

manicomiales y desarrollar una red territorial de Centros de Atención Psicosocial (CAPS) y 

residencias terapéuticas, sostenidas por políticas intersectoriales de vivienda, trabajo y 

cultura. 

Este enfoque invita a repensar el proceso uruguayo: ¿cómo traducir el mandato legal de la 

desinstitucionalización en políticas concretas, sostenibles y comunitarias? La referencia 

brasileña demuestra que no basta con legislar: se requiere voluntad política, presupuesto, 

coordinación territorial y compromiso cultural. 

15 



 

Así, el desafío uruguayo no es solo cumplir la ley, sino hacerla vivir. Implica definir con 

claridad qué modelo de salud mental se quiere construir, cómo se financiará, y qué papel 

tendrán los usuarios, familias y organizaciones sociales en esa construcción. 

Esta reflexión subraya que la transformación de la salud mental no puede depender 

únicamente de iniciativas individuales o comunitarias autogestivas, sino que requiere el 

desarrollo de políticas públicas sólidas que garanticen recursos, coordinación y 

sostenibilidad. La construcción de redes comunitarias debe articularse con el marco 

normativo y las estrategias estatales, asegurando que los cambios en la atención y la 

inclusión social se mantengan en el tiempo y beneficien de manera equitativa a todas las 

personas usuarias del sistema de salud mental. 

Las experiencias regionales, como la reforma brasileña liderada por Paulo Amarante, 

muestran que la desinstitucionalización efectiva demanda un enfoque intersectorial: redes 

de salud, vivienda, educación y cultura, que permitan sostener la autonomía y la inclusión 

de las personas con padecimiento psíquico (Amarante, 2001). Estos ejemplos ofrecen 

referencias prácticas para la implementación de la Ley 19.529, señalando que los avances 

normativos deben traducirse en prácticas concretas, accesibles y centradas en derechos. 
Transformar el sistema no es únicamente cerrar instituciones, sino abrir posibilidades de 

vida digna, en comunidad y con derechos. Esa, quizás, sea la verdadera bisagra del 

presente. 

Nelson de León, psicólogo y académico comprometido con la reforma del sistema de salud 

mental en Uruguay, ha sido una figura central en la transición del modelo manicomial hacia 

un enfoque comunitario y de derechos humanos. Su perspectiva se basa en una crítica 

profunda a las estructuras históricas de exclusión y estigmatización de las personas con 

padecimientos mentales. 

En su artículo "Intersectorialidad en las políticas de salud mental" (2020), de León analiza la 

Ley N°19.529 de Salud Mental, destacando dos vectores fundamentales: la 

intersectorialidad como modelo de políticas públicas y el discurso de derechos humanos en 

el campo de la salud mental. Según él, la implementación efectiva de estas políticas 

enfrenta desafíos significativos debido a la falta de un contexto gubernamental y técnico 

sólido, lo que limita la garantía del acceso a los derechos humanos en la atención de salud 

mental 

En el marco de los procesos de reforma en salud mental en Uruguay, diversos autores han 

contribuido a visibilizar los desafíos estructurales que persisten para la consolidación de un 

16 



 

modelo comunitario y de derechos. Entre ellos, los aportes de Nelson de León resultan 

especialmente relevantes, al situar la mirada en las condiciones sociales, institucionales y 

políticas que determinan la posibilidad de una externación sustentable en el contexto de la 

desinstitucionalización psiquiátrica. 

De León (2020) plantea que, si bien la promulgación de la Ley N.º 19.529 significó un 

avance normativo fundamental al consagrar el derecho de las personas con sufrimiento 

psíquico a recibir atención integral en el territorio, su efectivización requiere superar una 

serie de obstáculos históricos. Entre estos, se destacan la fragmentación del sistema de 

salud, la escasez de dispositivos intermedios y comunitarios, la precarización del trabajo en 

salud mental, y la falta de articulación intersectorial entre los organismos del Estado 

encargados de garantizar vivienda, trabajo, educación y apoyo social. Estos elementos, 

cuando no son debidamente abordados, generan procesos de “externación sin inserción”, 

donde las personas egresan de los hospitales psiquiátricos sin contar con los recursos ni las 

redes necesarias para sostener su vida en comunidad. 

Desde esta perspectiva, el autor advierte que la desinstitucionalización no puede ser 

comprendida como un simple traslado físico del manicomio a la comunidad, sino como un 

proceso político, social y cultural que exige transformar las prácticas, los vínculos y los 

modos de concebir la locura. En este sentido, la intersectorialidad se vuelve una condición 

esencial para que las políticas públicas en salud mental no se limiten al ámbito sanitario, 

sino que integren estrategias de inclusión social, acceso a derechos y promoción de la 

autonomía. 

De León y colaboradores sostienen que una externación sustentable implica, por un lado, la 

existencia de políticas de vivienda, empleo protegido, redes comunitarias y 

acompañamiento social, y por otro, una transformación institucional que habilite la 

circulación de la palabra y el reconocimiento de las personas usuarias como sujetos de 

derecho y no como objetos de tutela. En sus análisis, el autor remarca que “no basta con 

cerrar los manicomios si no se abren espacios reales de participación y pertenencia” (De 

León et al., 2020, p. 14). 

Asimismo, el autor problematiza la distancia que muchas veces se produce entre el discurso 

político y la implementación efectiva de las reformas. En el caso uruguayo, señala que el 

Sistema Nacional Integrado de Salud y el Programa Nacional de Salud Mental avanzaron en 

el reconocimiento de la atención comunitaria como eje rector, pero que aún persisten 

lógicas de segregación y prácticas institucionales heredadas del modelo manicomial. Estas 

tensiones evidencian la necesidad de sostener una política pública que no solo modifique 

17 



 

los dispositivos asistenciales, sino que también genere condiciones materiales y simbólicas 

para que la comunidad se convierta en un verdadero espacio de integración. 

El aporte de De León resulta especialmente significativo en tanto sitúa la intersectorialidad 

como dimensión estratégica y no accesoria del proceso de reforma. La coordinación entre 

salud, trabajo, vivienda y desarrollo social se vuelve indispensable para evitar que la 

externación derive en nuevas formas de exclusión o abandono. De este modo, su trabajo 

invita a pensar la desmanicomialización no como un fin en sí mismo, sino como parte de 

una transformación social más amplia, orientada a la restitución de derechos y a la 

construcción de subjetividades libres de estigmas y tutelas. 

En síntesis, los planteos de Nelson de León permiten comprender que los cambios 

legislativos y programáticos, aunque necesarios, no son suficientes si no se acompañan de 

una profunda transformación institucional y cultural. La apuesta por la comunidad requiere 

sostener la intersectorialidad como principio organizador, fortalecer la participación de 

usuarias/os y trabajadoras/es, y desarrollar una ética del cuidado que promueva autonomía, 

dignidad y reconocimiento. 

Desde una lectura psicoanalítica-social, el proceso de transformación del modelo de 

atención en salud mental en Uruguay puede comprenderse como un fenómeno que implica 

tanto un cambio en las estructuras institucionales como en los modos de vínculo que 

sostienen dichas estructuras. En este sentido, la desmanicomialización no solo refiere al 

cierre de instituciones psiquiátricas, sino a la compleja tarea de desmontar los mecanismos 

de alienación, estigmatización y exclusión que se reproducen en el entramado social y 

subjetivo. 

Pichon-Rivière (1971) planteaba que toda institución puede ser entendida como un grupo 

con una tarea explícita y otra implícita, donde las resistencias al cambio se articulan con las 

ansiedades básicas que emergen frente a lo nuevo. En el caso de las políticas de salud 

mental, estas ansiedades se manifiestan en los miedos sociales frente a la locura, a la 

pérdida del control, y a la diferencia. Por ello, el pasaje de un modelo manicomial a uno 

comunitario supone una profunda revisión de las representaciones colectivas sobre la 

enfermedad mental, sobre el rol del “paciente” y del “tratante”, y sobre la función social de la 

salud mental. 

Desde esta perspectiva, el cambio de paradigma no puede ser reducido a un conjunto de 

reformas técnicas, sino que implica una reelaboración simbólica del lazo social. Como 

señala Bleger (1967), toda institución tiende a cristalizar la parte más resistente al cambio 

18 



 

de la sociedad que la engendra; de ahí la importancia de que los procesos de 

transformación se acompañen de un trabajo de implicación subjetiva, que permita reconocer 

las contradicciones y tensiones inherentes al cambio. Así, la tarea de desinstitucionalizar es 

también la tarea de historizar —de reconocer los procesos de alienación social y subjetiva 

que dieron forma al dispositivo manicomial— y abrir espacios de elaboración colectiva. 

En la lectura pichoniana, los grupos operativos constituyen un instrumento privilegiado para 

el análisis y la acción en estos procesos, ya que posibilitan un trabajo sobre los emergentes 

del grupo social más amplio. La perspectiva vincular permite comprender que los 

fenómenos que aparecen en la práctica institucional —resistencias, escisiones, 

idealizaciones, omnipotencias o paralizaciones— son expresiones de las ansiedades 

básicas del conjunto. De este modo, el trabajo comunitario no solo produce salud, sino 

también conciencia: conciencia de pertenencia, de responsabilidad y de posibilidad de 

transformación. 

La participación de las personas usuarias en salud mental constituye un derecho 

fundamental, inseparable del reconocimiento de su ciudadanía plena. Tal como señala 

Munarriz Ferrandis (2013), este derecho no es un privilegio exclusivo, sino un aspecto que 

debería garantizarse a todos los ciudadanos, independientemente de su estado de salud 

mental. La histórica distancia entre quienes detentan el poder de decisión y quienes 

padecen enfermedades psíquicas evidencia, de manera cotidiana, cómo este derecho se 

vulnera: ser usuario de salud mental frecuentemente implica estar privado de voz en las 

decisiones que afectan la propia vida y los propios procesos de cuidado. 

A pesar de los avances normativos y de la proliferación de discursos sobre empoderamiento 

y recuperación, la participación efectiva de los usuarios sigue siendo más una aspiración 

que una realidad consolidada. La participación se encuentra muchas veces limitada por la 

institucionalización de la práctica profesional y por estructuras de poder que privilegian la 

elección formal sobre la posibilidad real de incidir en los procesos de atención. Así, el 

desarrollo de la participación requiere no solo voluntad política y profesional, sino también la 

consolidación de movimientos asociativos sólidos, capaces de articular demandas y ejercer 

influencia en distintos niveles del sistema. 

Munarriz Ferrandis (2013) identifica varios elementos críticos para avanzar en esta 

participación. Primero, la necesidad de generar evidencia que oriente las intervenciones y la 

toma de decisiones, reconociendo que los datos no son neutros: quién decide qué investigar 

y qué resultados buscar revela las jerarquías de poder aún presentes en la salud mental. 

Segundo, la representatividad, que exige fortalecer a los colectivos de usuarios y allegados, 

19 



 

pero también evitar que los profesionales asuman una representación que exceda la voz de 

quienes realmente participan y se comprometen. 

Un ejemplo concreto de esta participación lo constituyen Leonardo y Patricia, ex usuarios 

del Centro Martínez Vázquez, quienes hoy representan a usuarios en distintos espacios de 

decisión. Participan activamente en entrevistas de ingreso, en grupos de pares y en el 

trabajo con familiares, contribuyendo a transformar la mirada institucional hacia los procesos 

de cuidado. En sus diagnósticos iniciales se les había limitado a pensar que no trabajarían 

en su vida ni tendrían una existencia “normal”; sin embargo, hoy su trayectoria refleja todo lo 

contrario. Según relatan, su superación ha sido posible gracias a un tratamiento centrado en 

la persona y, sobre todo, por la voz que se les otorgó para participar en las decisiones sobre 

su propia vida y cuidado. Su experiencia demuestra que la participación no solo es un 

derecho abstracto, sino un motor de recuperación y de transformación del sistema de salud 

mental. 

La participación debe contemplarse en todos los niveles: desde la asistencia directa hasta la 

investigación, la docencia y la formulación de políticas públicas. Un desarrollo 

desequilibrado entre estos ámbitos puede producir resultados contraproducentes, donde el 

discurso de la participación existe sin traducirse en prácticas concretas. La capacitación, por 

tanto, es bidireccional: los usuarios necesitan herramientas para ejercer sus derechos, pero 

los profesionales también deben aprender a compartir el poder sin resistencias paralizantes, 

asumiendo un cambio en la distribución tradicional de roles. 

Este enfoque transforma la mirada sobre la salud mental. Ya no se trata únicamente de 

trasladar la atención del hospital a la comunidad, sino de centrar la acción en la persona 

más que en la enfermedad. Implica priorizar momentos iniciales, estables y preventivos, y 

abrir espacio a experiencias históricamente negadas o excluidas. También demanda 

replantear conceptos clásicos de la práctica profesional, como la “conciencia de 

enfermedad”, la proximidad terapéutica y la contención, adaptándose a un marco donde la 

recuperación y el acompañamiento se construyen de manera compartida. 

En este sentido, la participación de usuarios no solo es un derecho, sino un mecanismo 

estratégico de transformación del sistema de salud mental. La evidencia sugiere que los 

cambios sustanciales no pueden surgir únicamente del conocimiento técnico de los 

profesionales, sino de la colaboración activa entre todos los actores implicados: usuarios, 

familias, equipos interdisciplinarios y la comunidad en su conjunto. Sin esta implicación 

colectiva, cualquier reforma corre el riesgo de permanecer en el plano de las declaraciones 

de intención. Como sintetiza Munarriz Ferrandis (2013): “Sin ti no soy nada”, recordando 

20 



 

que la efectividad de la transformación depende de la inclusión real y efectiva de quienes 

históricamente fueron marginados del proceso decisorio. 

 

EL ROL DE LA PSICOLOGÍA:  DESAFÍOS ACTUALES 

El rol del psicólogo adquiere especial relevancia en este contexto. No se trata únicamente 

de intervenir sobre síntomas individuales, sino de reconocer y problematizar las condiciones 

sociales, culturales y económicas que atraviesan a las personas. La práctica profesional 

requiere un posicionamiento ético y político que promueva autonomía, dignidad y 

creatividad subjetiva, articulando la comprensión clínica con la conciencia de los marcos 

estructurales que atraviesan la vida de los sujetos (Bleger, 1967; Pichon-Rivière, 1971). Así, 

el psicólogo se convierte en mediador entre el sujeto y la estructura, acompañando 

procesos de empoderamiento y participación activa en la comunidad. 

 

El ejercicio de la psicología hoy se desarrolla en un terreno marcado por tensiones y 

contradicciones profundas. Por un lado, las instituciones de salud mental se presentan 

como garantes del bienestar y la recuperación; por otro, reproducen dinámicas de poder, 

control y exclusión que muchas veces invisibilizan al sujeto. El psicólogo se encuentra, así, 

en la intersección de estos mundos: llamado a intervenir en procesos individuales y, 

simultáneamente, a comprender cómo las estructuras sociales, económicas y culturales 

configuran el sufrimiento y las posibilidades de cambio. 

Esta situación exige repensar la propia práctica: no basta con aplicar técnicas, evaluar 

síntomas o derivar a tratamientos farmacológicos. Es necesario problematizar las 

condiciones que producen malestar y preguntarse quién define qué es “normal”, qué es 

“patológico” y qué se considera digno de intervención. En la actualidad, la medicalización, la 

burocratización de los servicios y la centralidad de los psicofármacos muestran que la 

atención psicológica se encuentra subordinada a lógicas que priorizan la gestión de riesgos 

y la eficiencia institucional sobre el acompañamiento integral y la participación real de los 

usuarios. 

El desafío se amplifica al considerar la formación profesional. Los psicólogos ingresan al 

sistema con herramientas teóricas y técnicas, pero muchas veces sin preparación suficiente 

para comprender el entramado en el que intervienen: la interacción con psicofármacos, la 

negociación de derechos, la participación de usuarios y familias, y la necesidad de 

21 



 

cuestionar prácticas institucionales que perpetúan exclusión y estigmatización. Esto 

requiere asumir la responsabilidad de no reproducir estas dinámicas, sino de abrir espacios 

donde la voz del sujeto y la comprensión de su contexto sean centrales. 

Los psicofármacos, ampliamente utilizados y naturalizados, ocupan hoy un lugar central en 

los sistemas de atención. Su acceso es masivo, su comercialización creciente, y su uso 

muchas veces desvinculado de un abordaje integral. A pesar de ello, la atención 

psicoterapéutica sigue siendo secundaria a la farmacológica, muchas veces inaccesible por 

la escasez de profesionales o por el tipo de encuadres institucionales. 

Un aspecto preocupante, desde la formación en psicología, es la escasa preparación de los 

futuros profesionales para abordar cuestiones vinculadas a los psicofármacos. En la 

Facultad de Psicología de la Universidad de la República (Udelar), por ejemplo, no existe 

formación obligatoria en psicofarmacología: no se enseña cómo funcionan los fármacos, sus 

efectos secundarios, su adaptación o su retiro. Esto es alarmante, ya que es probable que 

muchas personas que consultan a psicólogos consuman psicofármacos, y los profesionales 

en formación no están preparados para orientar, comprender o derivar adecuadamente 

estos procesos. Como advierte De la Mano (2010), los psicólogos muchas veces perciben la 

psicofarmacología como un área lejana o limitada a médicos, pero la práctica clínica 

contemporánea exige que puedan interactuar de manera informada y crítica con estos 

tratamientos. 

La ausencia de formación sistemática también plantea riesgos éticos y de calidad 

asistencial. Profesionales que desconocen los principios básicos de la psicofarmacología 

pueden no reconocer interacciones problemáticas, efectos adversos o la necesidad de 

derivación a un médico, comprometiendo la seguridad y autonomía del consultante. 

Además, limita la posibilidad de integrar la psicoterapia y la medicación dentro de un 

abordaje centrado en la persona, afectando la eficacia de las intervenciones y la capacidad 

del profesional para ofrecer un acompañamiento integral. López-Ibor (2012) señala que este 

distanciamiento histórico entre psicología y farmacología refleja una jerarquía de 

conocimientos que todavía condiciona la práctica clínica, relegando a los psicólogos a un rol 

pasivo frente a decisiones que afectan directamente la vida de sus consultantes. 

Si bien existen cursos optativos, como el de “Conceptos Básicos de Psicofarmacología para 

Psicólogos” en Udelar, la falta de obligatoriedad de esta formación evidencia la necesidad 

de repensar los planes de estudio. Incorporar contenidos de psicofarmacología no significa 

que el psicólogo deba reemplazar al médico, sino dotarlo de herramientas críticas para 

comprender los efectos de los tratamientos, dialogar con los consultantes y profesionales de 

22 



 

manera responsable, y favorecer decisiones compartidas que respeten la autonomía y los 

derechos de las personas. Solo mediante esta integración es posible construir un abordaje 

realmente centrado en la persona, donde la psicoterapia y la medicación funcionen como 

componentes complementarios de un proceso de cuidado seguro, informado y respetuoso. 

Desde nuestro rol como profesionales en formación, egresados o en ejercicio, hay una 

doble responsabilidad: ética y política. Ética, porque se trata de acompañar subjetividades 

en situaciones de vulnerabilidad, muchas veces agravadas por el propio sistema. Política, 

porque estas prácticas están insertas en instituciones que reproducen desigualdades 

históricas. En contextos asilares o monovalentes, donde aún se ejerce el poder desde 

lógicas manicomiales, ¿cómo puede el psicólogo posicionarse para defender los derechos 

humanos? 

La Facultad de Psicología de la UdelaR, como institución formadora, tiene un compromiso 

clave: formar profesionales que no solo manejen técnicas, sino que desarrollen un 

pensamiento crítico, situado, y capaz de incomodar lo establecido. Defender los derechos 

desde dentro de las instituciones implica muchas veces resistir a las lógicas que 

patologizan, excluyen y medicalizan de forma automática. 

No se trata de romantizar el rol profesional ni de sobre idealizar el trabajo comunitario, sino 

de reconocer que el cambio estructural requiere posicionamientos firmes. Como plantea 

Foucault, la locura fue históricamente confinada al margen: desde los barcos de los locos 

hasta los actuales dispositivos de encierro. Y aunque hoy no se arroje gente al mar, el 

encierro, la sobre medicalización, el abandono y el estigma siguen siendo formas 

contemporáneas de exclusión. 

A esta altura, cabe preguntarnos: ¿cuáles son hoy los mecanismos sociales que continúan 

marginando la diferencia? ¿Qué hacen con aquellas personas que “molestan” al orden 

productivo? El problema no es sólo clínico o institucional, es también una cuestión de 

modelo de sociedad. 

La psicología no puede limitarse a diagnosticar lo que encaja en el DSM, ni a operar bajo 

lógicas neoliberales de rendimiento emocional. Debe recuperar su potencia crítica y su 

vocación transformadora. Tal como afirma Guattari:​

 “Hay una generación que comienza a estar harta de estos esquemas que sirven para todo 

—Edipo y castración, lo imaginario y lo simbólico— y que ocultan sistemáticamente el 

contenido social, político y cultural de todo trastorno psíquico.”​

 La pregunta no es si estamos hartos, sino qué hacemos con ese hartazgo. ¿Cómo 

23 



 

transformarlo en acción colectiva, en pensamiento situado, en compromiso con quienes más 

padecen la desigualdad? 

En Uruguay, el índice de suicidio es alarmante. La cantidad de personas que toman la 

decisión de poner fin voluntario a su vida no cesa, como tampoco lo hace el sufrimiento 

cotidiano que muchas veces lo antecede. La atención en salud mental, el derecho a la vida 

y a una atención digna jamás deberían ser privilegios ni depender de condiciones sociales o 

económicas. Sin embargo, la realidad expone una y otra vez que las instituciones, 

atrapadas en la burocracia, prometen "hacerse cargo", mientras la experiencia concreta de 

quienes atraviesan situaciones de vulnerabilidad muestra otra cara: violencia institucional, 

abandono, estigmatización... y muerte. 

Un caso emblemático que ilustra esta problemática es el de Milagros Chamorro, una joven 

de 29 años que se suicidó en octubre de 2024 en un baño de la emergencia del CASMU, 

mientras esperaba atención psiquiátrica. Milagros había sido víctima de una violación grupal 

a los 15 años, hecho que marcó su vida y que, años después, denunció en 2022. La 

denuncia fue archivada por la justicia, dejándola sin respuestas institucionales. En los días 

previos a su muerte, acudió al CASMU en busca de ayuda, pero no fue evaluada por un 

psiquiatra, a pesar de haber expresado explícitamente su intención de suicidarse si no 

recibía atención (Montevideo Portal, 2025). 

La Institución Nacional de Derechos Humanos y Defensoría del Pueblo (INDDHH) realizó 

una investigación y concluyó que el suicidio de Milagros estuvo precedido por omisiones e 

incumplimientos por parte del CASMU y el Ministerio de Salud Pública. El informe señaló 

que no se garantizó el acceso a condiciones para una vida digna y se incumplió con el 

derecho a la salud y al deber de debida diligencia para prevenir y reparar situaciones de 

violencia de género (La Diaria, 2025). 

Este caso evidencia la necesidad urgente de transformar el sistema de atención en salud 

mental en Uruguay. No basta con que las instituciones prometan "hacerse cargo"; es 

imperativo que se implementen políticas efectivas que garanticen la atención oportuna y 

digna para todas las personas, independientemente de su situación social o económica. La 

vida de Milagros, y de tantas otras personas que atraviesan situaciones de vulnerabilidad, 

debe ser un llamado de atención para que el sistema de salud deje de ser un obstáculo y se 

convierta en un verdadero aliado en la promoción del bienestar y la salud mental. 

Resulta urgente que, tanto institucional como socialmente, se comprenda que el abordaje 

de la salud mental requiere seriedad, empatía y humanidad. No se trata solo de protocolos, 

24 



 

sino de un posicionamiento que defiende activamente los derechos humanos. Todo lo 

contrario al estigma y la marginación que sufren tantas personas por el solo hecho de ser 

diferentes, de pedir ayuda, de no poder más. Casos como los de Lucas, Franco, Milagros, y 

tantas otras personas, no son excepciones: sus últimas palabras fueron, muchas veces, 

pedidos desesperados de auxilio. 

Decir que la atención en salud mental no está siendo suficiente no es una denuncia nueva, 

es una constatación del contexto que habitamos. Las declaraciones recientes de la Facultad 

de Psicología, como la de junio de 2025, evidencian la preocupación disciplinar por el 

abordaje actual de la problemática, pero las palabras no alcanzan si no se traducen en 

transformaciones estructurales. 

Las listas de espera en ASSE o en mutualistas privadas exceden largamente la capacidad 

de atención inmediata. Como estudiantes en prácticas, hemos llamado a usuarios/as cuya 

solicitud de atención fue realizada hace dos años. Mientras tanto, las consultas psiquiátricas 

se presentan como un “remedio inmediato”, donde en cinco minutos se receta un 

psicofármaco, sin un abordaje integral ni una mirada que considere a la persona en su 

complejidad. Esa es, lamentablemente, la atención que predomina. 

Que el abordaje en situaciones de emergencia priorice la intervención psiquiátrica por sobre 

la psicológica, sin una evaluación clínica integral ni un acompañamiento terapéutico, no solo 

contradice las recomendaciones actuales, sino que reproduce prácticas que perjudican y 

deshumanizan. Si somos testigos de estas lógicas y no las cuestionamos, entonces también 

somos cómplices. 

El estigma hacia los pacientes psiquiátricos es aún alarmante. En un momento donde 

erradicarlo debería ser un objetivo central para desplegar un paradigma real de derechos 

humanos, no podemos permitirnos la indiferencia. La salud mental no puede seguir siendo 

tratada como una cuestión menor, ajena o secundaria. Es urgente repensar nuestras 

prácticas, nuestro lugar como profesionales, y nuestro compromiso ético con la vida y la 

dignidad de quienes más sufren 

Conclusion. 

En síntesis, el cambio en el paradigma de salud mental requiere un compromiso colectivo: 

profesionales, instituciones y comunidades deben asumir responsabilidades compartidas. 

La psicología, en su dimensión ética, política y técnica, tiene un rol estratégico en la 

construcción de un sistema inclusivo y transformador, donde la dignidad, la voz y la 

autonomía de las personas sean el eje central de toda intervención. Solo a partir de esta 

25 



 

integración es posible avanzar hacia un modelo de salud mental verdaderamente inclusivo, 

justo y centrado en la persona. 

 La atención en salud mental sigue estando marcada por desigualdades estructurales y 

barreras de acceso. La medicalización predominante, la escasez de intervenciones 

psicoterapéuticas accesibles y la burocratización de los servicios limitan la capacidad de los 

profesionales para ofrecer un acompañamiento integral y humano. Esto evidencia la 

necesidad urgente de repensar políticas públicas que garanticen la atención oportuna, digna 

y basada en la evidencia, priorizando siempre la autonomía y el bienestar de los sujetos. 

Un desafío central es la participación social efectiva de quienes demandan atención y 

cuidado. No basta con ofrecer soluciones académicas o técnicas: la salud mental requiere 

un abordaje que reconozca a los sujetos como actores activos de sus procesos, que integre 

sus voces en la construcción de políticas, programas y prácticas, y que traduzca los 

principios de inclusión y derechos humanos en intervenciones concretas. La demanda social 

no puede ser un dato abstracto: es un llamado urgente a repensar estructuras, priorizar 

recursos y garantizar que la voz de las personas se transforme en acción efectiva. 

La transformación de la salud mental es, en definitiva, un imperativo ético y político: no 

podemos esperar que el sistema cambie por sí solo. Cada intervención, cada decisión y 

cada espacio de participación son oportunidades para construir un modelo más justo, 

humano y verdaderamente inclusivo. La salud mental no es solo un tema académico o 

médico; es una cuestión de vida, dignidad y justicia social. 

 

Repensar la salud mental en Uruguay implica, en última instancia 

 apostar por un país que cuide la vida, en todas sus formas. 

 

 

 

 

 

 

26 



 

 

 

 

 

Referencias bibliograficas: 

Amarante, P. (2014). Locos por la vida. Río de Janeiro: Fiocruz. 

Amarante, P. (2017, 2018, 2023). Participación en seminarios sobre salud mental en 

Uruguay. Facultad de Psicología, Udelar / APEX. 

Bastide, R. (1988). Sociología de las enfermedades mentales. [Editorial]. 

Benedict, R. (1971). Patterns of culture. [Editorial]. 

Cámara de Representantes del Uruguay. (2025, 6 de junio). Solicitud de informe 

sobre protocolos policiales en situaciones de crisis de salud mental. Diario de 

Sesiones, Tomo 596, Nº 28. https://parlamento.gub.uy 

Cámara de Representantes. (2025, 6 de junio). Oficio N.º 1345 C/539/2025: Pedido 

de informe al Ministerio del Interior sobre protocolos policiales en salud 

mental. Parlamento del Uruguay. 

Castoriadis, C. (2007). La institución imaginaria de la sociedad. Buenos Aires: Siglo 

XXI Editores. 

Cátedra UNESCO de Derechos Humanos de la Udelar. (2024, agosto 25). 

Declaración sobre la Ley de internación compulsiva. Universidad de la 

República. 

https://udelar.edu.uy/portal/2024/08/catedra-unesco-de-derechos-humanos-d

e-la-udelar-emite-declaracion-sobre-la-ley-de-internacion-compulsiva/ 

Cipriani, L. (2021, mayo 14). Cipriani habló del futuro del Vilardebó y estimó cuánto 

bajará el ingreso a las colonias. Telemundo. 

https://www.teledoce.com/telemundo/nacionales/cipriani-hablo-del-futuro-del-

vilardebo-y-estimo-cuanto-bajara-el-ingreso-a-las-colonias/ 

Comisión Nacional de Contralor de la Atención en Salud Mental. (2025). Puntos 

críticos en la implementación de la Ley 19.529: La mirada de la Comisión 

Nacional de Contralor de la Atención en Salud Mental. Montevideo, Uruguay. 

27 



 

https://www.psicologos.org.uy/wp-content/uploads/2025/09/Comision-Contral

or-Salud-Mental-puntos-criticos-2025.pdf 

De la Mano, S. A. (2010). La psicofarmacología en la formación y práctica 

profesional de los psicólogos. 

https://www.redalyc.org/pdf/4396/439642485004.pdf 

De León, N. (1996). Desmanicomialización y reformas en salud mental. Montevideo: 

Universidad de la República. 

De León, N., de Pena, L., & Silva, C. (2020). Intersectorialidad en las políticas de 

salud mental: sus características para la externación sustentable en el marco 

de la desinstitucionalización psiquiátrica ten el Uruguay. Revista Uruguaya de 

Enfermería, 15(2), 1–19. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2001). El anti-Edipo: Capitalismo y esquizofrenia (M. N. 

Echeverría, Trad.). Siglo XXI Editores. (Trabajo original publicado en 1972). 

Fernández, A. M. (2009). Los vínculos del malestar. Buenos Aires: Paidós. 

Goffman, E. (1961). Internados: Ensayos sobre la situación social de los enfermos 

mentales. Buenos Aires: Amorrortu. 

Grinberg, S. (2011). Educación y poder en el siglo XXI: gobernar es producir sujetos. 

Buenos Aires: Paidós. 

Instituto Nacional de Derechos Humanos y Defensoría del Pueblo (INDDHH). (2023). 

Derechos humanos y salud mental: situación y desafíos en Uruguay. 

Montevideo: INDDHH. 

La Diaria. (2025, octubre 7). Caso Milagros Chamorro: Institución de Derechos 

Humanos concluyó que el suicidio femicida estuvo precedido de omisiones e 

incumplimientos del MSP y el Casmu. 

https://ladiaria.com.uy/feminismos/articulo/2025/10/caso-milagros-chamorro-i

nddhh-concluyo-que-el-suicidio-femicida-estuvo-precedido-de-omisiones-e-in

cumplimientos-del-msp-y-el-casmu/ 

Ley N.º 19.529. (2017). Ley de Salud Mental. República Oriental del Uruguay. 

https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017 

López-Ibor, J. J. (2012). Psicología, psiquiatría y desintoxicación. 

https://www.lopezibormarbella.es/ 

Mental Disability Rights International. (1995). Informe sobre salud mental en 

Uruguay. 

28 



 

Ministerio de Desarrollo Social (MIDES). (2021). Informe anual de seguimiento a 

programas de salud mental comunitaria. Montevideo: MIDES. 

Ministerio de Salud Pública (MSP). (2009). Anteproyecto de Ley de Salud Mental. 

Montevideo: MSP. 

Ministerio de Salud Pública (MSP). (2016). Protocolo de atención y seguimiento a 

personas con intento de autoeliminación (IAE). Montevideo: MSP. 

https://www.gub.uy/ministerio-salud-publica/comunicacion/publicaciones/proto

colo-atencion-y-seguimiento-personas-con-intento-autoeliminacion 

Ministerio de Salud Pública (MSP). (2022). Informe sobre la implementación de la 

Ley N.º 19.529 en salud mental. Montevideo: MSP. 

Montevideo Portal. (2025, diciembre 19). Casmu entregó a la Justicia las 

grabaciones del día en que Milagros Chamorro se suicidó. 

https://www.montevideo.com.uy/Noticias/Casmu-entrego-a-la-Justicia-las-gra

baciones-del-dia-en-que-Milagros-Chamorro-se-suicido-uc909998 

Morales Calatayud, F. (1987). Introducción a la psicología de la salud. En F. Morales 

Calatayud (Ed.), Psicología de la salud en la atención primaria (pp. 24–33). 

Palacio de las Convenciones. 

Ramírez, R. (1998). Consumo de psicofármacos en Uruguay. [Editorial]. 

Radis/Fiocruz. (2025, julio). Reforma Psiquiátrica no SUS: Do manicômio às 

residências terapêuticas [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=xbJGhl_zTos 

Sociedad de Psiquiatría del Uruguay. (2024, agosto 25). Sociedad de Psiquiatría del 

Uruguay ante la implementación de la Ley de Internación Compulsiva. APU. 

https://www.apu.uy/noticias/sociedad-de-psiquiatria-del-uruguay-ante-la-imple

mentacion-de-la-ley-de-internacion 

Sociedad de Psiquiatría del Uruguay. (2024, agosto 25). Sociedad de Psiquiatría 

expresa su total desacuerdo con la nueva ley de internación compulsiva. El 

Observador. 

https://www.elobservador.com.uy/nacional/sociedad-psiquiatria-total-desacuer

do-la-nueva-ley-internacion-compulsiva-n5957694 

Stevanim, L. F., & Oliveira, E. (2025, julio 18). Residências da liberdade. Radis – 

Revista do Cuidado em Saúde. 

29 



 

https://radis.ensp.fiocruz.br/reportagem/saude-mental-reportagem/residencia

s-da-liberdade/ 

Stolkiner, A., & Ardila, S. E. (2012). Conceptualizando la salud mental en las 

prácticas: consideraciones desde el pensamiento de la medicina social/salud 

colectiva latinoamericanas. Vertex, 23(101), 57–67. 

Techera, A., & Apud, I. (2013). Políticas de salud mental en Uruguay. En N. De León 

(Comp.), Salud mental en debate: Pasado, presente y futuro de las políticas 

en salud mental (pp. xx–xx). Montevideo: Psicolibros Waslala. 

Techera, J., & Apud, I. (2013). Salud mental y políticas públicas en Uruguay: 

genealogía de un proceso en construcción. Facultad de Psicología, 

Universidad de la República. 

Uruguay. Parlamento. (2017). Ley N.º 19.529. Ley de Salud Mental. Diario Oficial. 

https://www.impo.com.uy/bases/leyes/19529-2017 

Uruguay. Parlamento. (2024). Ley N.º 20.279. Modificación de la Ley N.º 18.787 

sobre internación involuntaria. Diario Oficial. 

https://www.impo.com.uy/bases/leyes/20279-2024 

 

 

 

30 


	Resumen 
	La salud mental no puede entenderse únicamente como un estado individual desvinculado de la sociedad. Stolkiner y Ardila (2001) sostienen que se trata de un campo en tensión, atravesado por factores históricos, sociales y políticos, donde las condiciones materiales de existencia influyen directamente en el bienestar psíquico.  
	En este marco, el presente trabajo propone un análisis crítico de la salud mental en Uruguay, explorando: la historia del modelo asistencial, la Ley 19.529 y su implementación, los desafíos estructurales y culturales, las experiencias regionales y el rol del psicólogo en la promoción de vidas dignas. 
	Se plantea un enfoque que integra la perspectiva histórica, los aportes teóricos y la mirada crítica sobre la práctica profesional, reconociendo que la transformación de la salud mental implica no solo cambios técnicos, sino un compromiso ético, social y político con la vida de quienes más sufren.  
	DESARROLLO  
	SALUD MENTAL Y VIDAS DIGNAS: PROFUNDIZACIÓN CONCEPTUAL. 
	En Uruguay, la Ley N.º 19.529 de Salud Mental define la salud mental como “un estado de bienestar en el cual la persona es consciente de sus propias capacidades, puede afrontar las tensiones normales de la vida, trabajar de forma productiva y fructífera y es capaz de hacer una contribución a su comunidad” (Ley 19.529, Art. 2). Si bien representa un avance normativo, plantea preguntas críticas: ¿quién queda fuera de esta definición? ¿Se reduce el bienestar a la productividad y a la adaptación a estándares sociales? Estas preguntas evidencian la necesidad de cuestionar la hegemonía de modelos centrados en la normalidad funcional, y de abrir el debate a la diversidad de experiencias, incluyendo aquellas que no se ajustan a los parámetros socialmente valorados 
	Desde la psicología social, con una amplia mirada sa lugar a la complejidad desde una perspectiva rizomática,asi,  la salud mental puede entenderse como un fenómeno que integra dimensiones humanas como deseo, creatividad, autonomía y reconocimiento de la propia subjetividad, formulación que ofrece una visión general y ética del bienestar psíquico. Deleuze y Guattari (1972/2000) plantean el deseo como fuerza vital y creativa, frecuentemente reprimida por estructuras sociales y económicas, mientras que Foucault (1976/2002) demuestra cómo normas, discursos y prácticas moldean subjetividades y regulan los modos de vivir y desear. Estos enfoques permiten comprender que el sufrimiento psíquico no es únicamente individual, sino social, emergiendo de la precarización, la violencia institucional, la exclusión y la desigualdad. Así, la salud mental se concibe como un entramado de condiciones sociales, políticas y culturales, donde los derechos humanos y la justicia social son elementos constitutivos del
	Desde esta perspectiva, la salud mental se construye en la interacción entre lo individual y lo social, donde la calidad de vida y la inclusión social no son meras consecuencias de tratamientos clínicos, sino condiciones para el desarrollo pleno de la subjetividad. 
	El estigma constituye otra dimensión central del análisis de la salud mental. Goffman (1961) conceptualiza la carrera moral del paciente mental, describiendo cómo la institucionalización y las etiquetas sociales erosionan la identidad, la autoestima y la capacidad de acción del sujeto. Morales Calatayud (1987) complementa esta perspectiva, mostrando cómo la experiencia psiquiátrica fractura el sentido personal, incluso cuando se respetan formalmente los derechos del paciente. Estos análisis evidencian la importancia de pensar la salud mental no solo como tratamiento clínico, sino como transformación de relaciones sociales, culturales y políticas que permitan la reintegración y la autonomía de los individuos. 
	La Ley 19.529, promulgada en 2017, busca revertir estos procesos mediante la desmanicomialización, el enfoque comunitario, la interdisciplina y la centralidad de los derechos humanos. Sus artículos 3, 11 y 12 establecen criterios para garantizar atención digna, ambulatoria y justificada, resguardando la autonomía y la participación de los usuarios. Sin embargo, su implementación enfrenta desafíos históricos, estructurales y culturales que requieren planificación estratégica, asignación de recursos y coordinación intersectorial (De León, 2020; CNCASM, 2025). La aplicación de la ley exige no solo cambios técnicos, sino también un compromiso social y político con la transformación de la atención en salud mental. 
	CONTEXTO CONTEMPORÁNEO DE LA SALUD MENTAL EN URUGUAY (2025) 

	Históricamente, la atención en salud mental en Uruguay estuvo dominada por un modelo médico hegemónico, centrado en la institucionalización, la medicalización y el control social. Desde los primeros asilos hasta los grandes hospitales psiquiátricos del siglo XX, la respuesta estatal priorizó la protección social por sobre la inclusión y el cuidado comunitario (Techera & Apud, 2013). Los movimientos de derechos humanos, la psicología social y la psiquiatría crítica impulsaron un giro hacia la comprensión del padecimiento mental como fenómeno relacional, político y social, reconociendo al sujeto como protagonista de su proceso de salud. Este cambio implica una mirada integral que articule historia, teoría y práctica, entendiendo que la transformación no puede limitarse a la clausura de instituciones sino que requiere construcción de redes comunitarias sostenibles. 
	Las experiencias regionales, como la reforma brasileña liderada por Paulo Amarante, muestran que la desinstitucionalización efectiva demanda un enfoque intersectorial: redes de salud, vivienda, educación y cultura, que permitan sostener la autonomía y la inclusión de las personas con padecimiento psíquico (Amarante, 2001). Estos ejemplos ofrecen referencias prácticas para la implementación de la Ley 19.529, señalando que los avances normativos deben traducirse en prácticas concretas, accesibles y centradas en derechos. 
	EL ROL DE LA PSICOLOGÍA:  DESAFÍOS ACTUALES 
	El rol del psicólogo adquiere especial relevancia en este contexto. No se trata únicamente de intervenir sobre síntomas individuales, sino de reconocer y problematizar las condiciones sociales, culturales y económicas que atraviesan a las personas. La práctica profesional requiere un posicionamiento ético y político que promueva autonomía, dignidad y creatividad subjetiva, articulando la comprensión clínica con la conciencia de los marcos estructurales que atraviesan la vida de los sujetos (Bleger, 1967; Pichon-Rivière, 1971). Así, el psicólogo se convierte en mediador entre el sujeto y la estructura, acompañando procesos de empoderamiento y participación activa en la comunidad. 

