
 

 

  

                                          
 
 
 

 
Licenciatura en Psicología 

Trabajo Final de Grado 

 
 
 
 

Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida 
                   _________________________________________________________________________________ 

 
 

Ensayo Académico  
 

 
Tatiana Franchi Barrero CI:. 4.751.008-0 

Montevideo 

Octubre 2025  

 

 

Docente Tutora: Mag. Prof. Adj. Ana Carina Rodríguez  

Docente Revisora: Prof. Ag. Dra. Gabriela Etcheverry Catalogne 

 

 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Me convoca.  

Me habitan resonancias, son encuentros, 

relevos de lo indeterminado, una fuerza clara de lo no abarcado, 

escrituras que intentarán, por momentos, decirlo todo. 

Pero resulta imposible (termino en un momento por comprenderlo).  

Se trata de una composición de fragmentos.  

De lo académico a aquello que se ensaya una y otra vez. 

Esferas posibles de detenimientos,  

el sin sabor de lo incompleto, 

continuidades pensantes. 

Propio de lo discontinuo, la ilación, lo que se escucha, lo que me inquieta 

la torpeza de un inicio que enseguida desencadena luchas por encontrar un orden.  

 

En estas páginas descansan lecturas, ideas, conexiones, pensamientos 

en estas páginas se atisban insinuaciones por hallar  

en un presente, por momentos, asfixiante  

repertorios ilusorios de lo común.  

 

Lo común aquí gravita. 

Lo grupal aquí habita en sus múltiples insistencias.  

 

Se contempla lo que persiste y me recuerda que nombrando 

brotan modos de estar,  

sentir,  

pensar.  

En común.  

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               1 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Resumen 

Este trabajo parte de la convicción de que en ciertos momentos de la vida necesitamos del 

sostén del otro: la escucha, la mirada, el acompañamiento empático. A través de mi 

experiencia en el Practicantado en la policlínica de Buceo, Montevideo, y en contacto con 

personas en situación de uso problemático de sustancias psicoactivas, emerge una 

inquietud central: la ausencia de espacios grupales que acompañen los procesos 

individuales. Los relatos de los usuarios dan cuenta de un vacío en lo grupal, no solo como 

carencia estructural, sino como reclamo afectivo. Es así que me propongo pensar la 

grupalidad como potencia, como lugar de sostén, intercambio y resistencia frente al 

aislamiento promovido por la subjetividad neoliberal. Desde allí, se explora el grupo como 

espacio de cuidado y transformación, como "faro" en medio de contextos adversos, 

habilitando la reconstrucción de sentidos colectivos. Se articula una mirada que entrecruza 

psicología, filosofía política, feminismos y teoría de los afectos, con autores como Spinoza, 

Deleuze, Rolnik, Butler, Laval y Dardot. La grupalidad es entendida no solo como 

herramienta terapéutica sino también como espacio ético y político que repara la pérdida de 

lo común, reinstalando lo colectivo como posibilidad vital. Esta tesis es también un recorrido 

personal y situado, en el que se interrogan los modos de acompañar y el lugar del saber 

psicológico en estas prácticas. El objetivo no es cerrar la reflexión, sino abrir preguntas que 

permitan seguir pensando la grupalidad como posibilidad transformadora en los tiempos que 

corren. 

 

Abstract 

This thesis is grounded in the conviction that, at certain moments in life, we require the 

support of others: attentive listening, recognition, and empathetic accompaniment. Based on 

my internship experience at the Buceo Polyclinic in Montevideo, and through engagement 

with individuals facing problematic use of psychoactive substances, a central concern arises: 

the lack of group spaces to accompany individual processes. The narratives shared by users 

reveal not only a structural absence but also an affective demand for group-based 

engagement. In this context, I propose myself to think about groupness as a power, as a 

space of support, exchange, and resistance against the isolation promoted by neoliberal 

subjectivity. From this perspective, the group is explored as a site of care and 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               2 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

transformation, as a “beacon” amid adverse conditions, enabling the reconstruction of 

collective meaning. This work articulates a look that intersects psychology, political 

philosophy, feminism and the theory of affects, with authors such as Spinoza, Deleuze, 

Rolnik, Butler, Laval and Dardot. Groupness is understood not only as a therapeutic tool but 

also as an ethical and political space that repairs the loss of the common, reinstating the 

collective as a vital possibility. This thesis is also a personal and situated journey, in which 

the ways of accompanying others and the place of psychological knowledge in these 

practices are interrogated. The goal is not to close the discussion, but rather to open 

questions that allow us to continue thinking about groupness as a transformative possibility 

in current times. 

 

Palabras clave: grupalidad, perspectivas de lo común, sujeto Neoliberal, intervenciones 

terapéuticas. 

 

Keywords: groupness, perspectives on the common, Neoliberal subject, therapeutic 

interventions.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               3 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Índice  
 
 
En el umbral de la reflexión...........................................................................5 

Donde habita el argumento...........................................................................9 

El sujeto neoliberal como ente aislado y responsable único de su destino...........9 

Grupalidad y Política de los Afectos............................................................. 16 

¿Se puede hablar de una especie de pérdida de lo común?: Perspectivas....... 20 

Voces de lo común en clave feminista.......................................................... 23 

Lo común renace en las grupalidades...........................................................27 

Apreciaciones del acontecer grupal..............................................................31 

Grupalidad como territorios terapéuticos...................................................... 35 

Más que una conclusión, lo que no cesa de perpetuar, lo inacabado............... 40 

Referencias............................................................................................... 44 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               4 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

En el umbral de la reflexión 
 
 

La idea principal que recorre este trabajo entiende que hay en nuestros trayectos, 

momentos donde necesitamos del sostén de otros, de su acompañamiento, del 

reconocimiento a través de la mirada y la escucha de personas con las cuales compartir lo 

que nos duele. Estas se tornan un brazo desde donde agarrarse para continuar caminando. 

Necesitamos crear lazos de empatía, de comprensión dialógica, generar ganas de estar, 

espacios para ser aquello que estamos siendo, y con ello la potencia que sucede cuando 

también esos otros, experimentan similares dolencias en sus vidas. Que permitan los 

encuentros divisar a través de los obstáculos, un horizonte posible y compartido. Al relatar 

esto, pienso en la idea de grupo, de grupalidad; una red que contiene, y en el mismo 

movimiento está sujetada por las partes que la componen. Pretendo acercarme a una 

construcción del pensamiento que entienda la grupalidad como una práctica 

transformadora, de sostén, de apoyo; aquella que acompañe los procesos individuales.   

 

Pero antes de comenzar, quisiera expresar como se me presenta en el cuerpo 

desarrollar esta tesis, queriendo todo el tiempo correrme en un ir y venir entre aquellas 

voces que demandan, configurándose protagonistas de este entramado. Así, haciéndolas 

reflexiones, me encuentro inmersa en una época que nos demanda y me coloca en un rol, 

por momentos, de espectadora. En el intento que al ser mis palabras las que aquí se dejan 

ver, no es más que plasmar por escrito lo que sucede en las vidas de aquellas personas, 

que a través de sus palabras expresan que vivir es “vivir en una especie de supervivencia”. 

Ubicando un determinado momento en que el suelo firme comienza a disolverse. Y en ese 

momento reconocer la necesidad que habitan ciertas existencias, consecuentes de lo 

contemporáneo que hace mella.   

 

En el mes de julio de 2024 comencé mi práctica de graduación en el marco del 

Practicantado, convenio que la Facultad de Psicología acordó con la Intendencia de 

Montevideo. Es desde allí que aparece el deseo de expresar en mi trabajo final de grado, 

diversos sentires que se me han presentado en esta experiencia, como también en aquellas 

vivencias compartidas por mis compañeros de práctica, como desde el equipo.   

Una de las líneas de trabajo que desarrollamos en la práctica, estuvo conformada 

por dispositivos de atención individual en Uso Problemático de Sustancias Psicoactivas, que 

tomaron cuerpo en las policlínicas, en mi caso, en la policlínica de Buceo. Este dispositivo 
 

_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               5 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

funciona un día a la semana, en el que acompañé al equipo conformado por una psicóloga y 

una médica familiar comunitaria.  

 

Desde lo cual, me surge la idea de pensar la falta de lugares que oficien de sostén 

en su modalidad grupal, que se han dejado ver en estos encuentros desde diferentes 

relatos. Conformándose los mismos como demandas de los propios usuarios. Si bien esto 

puede parecerse a una simple expresión no deja de ser un pedido, un reclamo sobre una 

falta que me hacen saber los protagonistas y me es difícil no nombrar. Es así que aparece 

una inquietud propia y compartida con el equipo, de un vacío de grupalidad, de grupos que 

acompañen los procesos individuales. Lo anterior me permitió visualizar la importancia que 

pueden tener los mismos. Siendo los propios usuarios los que en la búsqueda de grupos 

han experimentado vivencias no gratificantes, así como experiencias gratificantes que han 

sido de mucho apoyo, pero que asimismo escasean.   

 

De esta forma es que estoy pensando lo grupal como el conjunto de personas que 

ofician de lazos afectivos para sostener la vida. Allí donde falten referentes afectivos que 

acompañen ciertos dolores. Y qué sucede cuando quienes forman parte de una grupalidad 

pasan por similares experiencias, adentrándome así a las propias lógicas de las 

grupalidades. ¿Cuál es la potencia de la grupalidad? Quizás el hecho de compartir las 

vivencias en común, la comprensión desde experiencias similares, en el entendimiento 

mediante aquello que se transitó individualmente pero a la vez de forma colectiva. Con la 

ilusión que deje en algún momento de ser visto como algo de lo singular y se entienda como 

una cuestión de lo estructural colectivo. Desde esto crear y creer en la posibilidad de 

conformación de grupos, permitiéndome llamarlos “faros”. De esta forma desarrollar ¿qué 

es eso que tiene para ofrecer la grupalidad?, ¿por qué me interesa que estos espacios 

existan?, ¿qué se despliega en las mismas que puede oficiar de potencia en los tiempos 

que corren? 

 

A lo largo del pienso y la escritura que esta tesis me implica, consideré oportuno 

contextualizar y por tanto problematizar el momento tan particular que estamos viviendo. 

Cómo se desprenden determinantes que diagraman una subjetividad actual, que termina 

por favorecer fragmentaciones de los lazos sociales por encima de los encuentros. Con ello 

una observación necesaria de poner en el centro de análisis al sujeto neoliberal, y lo que 

este atañe.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               6 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

En el contexto del capitalismo tardío, el sujeto neoliberal se constituye como una 

forma subjetiva moldeada por lógicas de mercado, un sujeto eficiente y de autogestión 

permanente. Este se percibe a sí mismo como empresa, responsable absoluto de su éxito o 

fracaso, desdibujando las dimensiones colectivas, estructurales y sociales de la existencia 

(Dardot & Laval, 2013; Han, B.-C., 2014). Allí es donde las grupalidades aparecen para 

interrumpir este aislamiento, para insistir por reinstalar el reconocimiento del otro, abriendo 

una zona de producción colectiva de sentido.  

 

Para pensar y desarrollar la idea de grupalidad que se me antoja necesaria 

considerar, integraré de forma insistente una política de los afectos sobre esta especie de 

pérdida de lo común. Una política de los afectos, que autores como Annabel Lee Teles, 

Baruch Spinoza, Gilles Deleuze, Félix Guattari, Suely Rolnik, Judith Butler1, entre otros, la 

describen como fuerza colectiva, producción de subjetividad, una forma de resistencia. 

Ubicando a los afectos como organizadores de lo social y motores de acción. Es una mirada 

crítica que une filosofía, feminismo, estudios sociales y culturales para comprender el papel 

de lo afectivo en la configuración del mundo contemporáneo. Afianza un pensamiento y una 

experiencia de nosotros mismos como seres entramados afectivamente unos con otros.  

 

Así también tomaré contacto con perspectivas que problematizan 

conceptualizaciones de lo común. Reparando en la falta de espacios grupales, se 

desprende la pregunta; ¿Se puede ver aquí una especie de pérdida de lo común? Y cuando 

entro en dichas conceptualizaciones, es Baruch Spinoza (1980) quien entiende que existe 

un común que oficia de potencia en las singularidades, pero también como potencia de 

transformación. Este refiere a una potencia común, gracias a la cual la multitud combate la 

pobreza y crea riqueza común, es para Baruch Spinoza la principal fuerza que sostiene la 

posibilidad de la democracia. Asimismo, para pensar lo común Christian Laval y Pierre 

Dardot, ponen el foco en lo común como principio político, interrogando la validez de la 

democracia en la búsqueda de alternativas al capitalismo, apunta a ser crítica con la función 

del Estado, con el debilitamiento de las democracias, en el sentido de la posibilidad de 

sostener espacios de vida por fuera del mercado.  

Y es en este entrecruce de perspectivas, donde me pregunto, si esta posibilidad de 

democracia de la que habla Baruch Spinoza se relaciona con el debilitamiento de las 

democracias desde la perspectiva de Christian Laval y Pierre Dardot.  

1 Se ha optado por consignar los nombres completos de las autorías citadas, con el fin de promover una 
representación más equitativa y contribuir a la visibilización de las mujeres en el ámbito académico. 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               7 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Para continuar problematizando en cómo los grupos pueden favorecer los 

recorridos, me resulta interesante repensar el aporte de la psicología desde las 

grupalidades a disposición de las subjetividades actuales. Y en este sentido, hacerme otras 

preguntas; ¿Son grupos terapéuticos o simplemente grupos de pares?; ¿Qué profesionales 

sostienen estos grupos?; ¿Cómo se posiciona el saber de la psicología al acompañar los 

grupos?; ¿Son los grupos un acompañamiento necesario para sostener los procesos 

terapéuticos? Se torna necesario analizar qué tipo de grupalidad estoy pensando, cuál es 

aquella que la psicología tiene para ofrecer, qué hay de terapéutico en lo grupal o viceversa.  

 

Asimismo, se camuflan de manera interpelante, algunas perspectivas y enfoques 

que transversalizan el presente trabajo de tesis. Una perspectiva feminista que se integra 

como configurante de la temática de los cuidados y lo afectivo. Un enfoque que me guía en 

cómo poder hablar del otro sin ser ese otro, cómo esbozar lo que creo importante para el 

otro. Poder explayarme de forma libre pero con los cuidados necesarios, un enfoque que 

me haga tener presente todo el tiempo mi lugar y mis consecuentes reflexiones. Traer al 

presente y poder narrar aquellas urgencias y demandas. Y desde estas abrir la posibilidad 

de pensar con un otro; co-construir, considerar cada caso desde su singularidad.  

 

Adentrarse a desglosar lo que tiene para ofrecernos la grupalidad y qué sucede en 

esa amalgama, es consecuente a no perder de vista la producción de subjetividad propia 

del mundo del capitalismo actual, y en ese mismo movimiento abrirnos a la posibilidad de 

constituir otros modos de estar. De este modo cuestiono acerca del funcionamiento de estos 

espacios y de la generación de lugares para hospedar los dolores que llevamos puestos. 

Intento un final abierto, con una apertura que permita seguir problematizando y recorriendo 

la temática. Será en este recorrido a través de algunas líneas, que se construyen casi por sí 

solas la elaboración de preguntas que en su despliegue van emergiendo, en el intento de 

dialogar constantemente con la idea de lo grupal. Es así como mi tesis es producto de un 

itinerario tanto pasado como presente, alimentado de interrogantes que van haciendo de 

guía. 

 

 
 
 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               8 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Donde habita el argumento  

 
Para pensar a la grupalidad como una práctica transformadora, de sostén, de apoyo, 

me pregunto: ¿Qué tiene para ofrecernos la conformación de grupos? y poder entender de 

esta forma a las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida.  

 

 

Depositar mi pienso en la grupalidad tiene su comienzo a propósito de la 

preocupación por los no espacios grupales pero también reparando en una posible pérdida 

de lo común como problema intrínseco de la sociedad contemporánea. En mi deseo que 

acompaña la elección de la pregunta para esta tesis, aparecen a su vez muchas otras; 

¿Qué interjuego existe entre estos no lugares de lo común y las subjetividades actuales? 

¿Cómo se tensiona el sujeto neoliberal con las prácticas grupales? ¿Qué aspectos 

componen las grupalidades?, ¿Se produce una potencia dentro de estas?  

 

El sujeto neoliberal como ente aislado y responsable único de su destino 
 

Estamos frente a un dispositivo colonial capitalista, el cual persigue mediante sus 

efectos tóxicos la separación de la subjetividad de su fuerza pulsional de germinación. Se 

estanca así la potencia deseante de creación de mundos en los cuales se disolverían los 

elementos de la cartografía del presente, donde la vida se encuentra asfixiada. De este 

modo, “la subjetividad se encuentra reducida al sujeto, así es como el deseo tiende a 

desviar esa potencia de su destino ético, con la esperanza de asegurarle su supuesta 

estabilidad y su sensación de pertenencia”  (Rolnik, 2019, p. 69). El sujeto se ve sometido a 

fuertes exigencias de autonomía, siendo responsable de su biografía, identidad y futuro, a 

través de un proyecto reflexivo y autónomo (Beck, 1997 en Montenegro et al., 2014; 

Giddens, 1995; Rolnik, 2019). La racionalidad neoliberal produce un sujeto ansioso, 

culpable y permanentemente endeudado con su propio ideal, atrapado en un proceso 

incesante de autoevaluación, perfeccionamiento y rendimiento personal. 

Esto es consecuente a la ruptura de los lazos sociales que nos aboca a una 

sociedad líquida (Bauman, 2004) donde la libertad derivada de la disolución de los amarres 

sociales nos desvinculan del resto de nuestros pares al tener que, obligatoriamente, 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               9 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

construirnos en función de un determinado proyecto individual. Las redes sociales se 

desmiembran y la vida se transforma en un proyecto personal en la que se es responsable 

individualmente de los éxitos y fracasos. 

 

Tal precarización, sumada a una supuesta autonomía, deja a las subjetividades más 

traumatizadas e imposibilitadas de actuar. Es así como la potencia colectiva de creación y 

cooperación es canalizada para sostener y alimentar el statu quo, ya sea mediante la 

apropiación de la fuerza de trabajo o del consumo desenfrenado. Una subjetividad reducida 

al sujeto, que ha perdido la conexión con la vida y cuya ceguera nos lleva a un miserable 

narcisismo devastador (Rolnik, 2019). 

 

 Es así que nos encontramos situados frente a una tradición occidental que ha 

insistido en un modo de individuación basado en la identidad y la separación. Y que 

interactúa intensamente con los procesos de creación de esa identidad. Las formas de 

saber y organización consideran a los individuos como ya constituidos, y separados entre sí. 

A partir de ello, se generan modelos relacionales que establecen segregación y jerarquía 

entre los seres, llevando a la fragilización y fragmentación de las relaciones comunitarias, 

dando forma a lo que entendemos por sujeto neoliberal (Lee Teles, 2020; Montenegro et al., 

2014). 

 

La imagen del sujeto neoliberal se percibe como la construcción de un sujeto que se 

autoinventa y autotransforma a sí mismo, sin el reconocimiento del vínculo y de la 

necesidad hacia los otros (Garay, 2001). Es un sujeto normativo, que se basa en el ideal de 

independencia y autosuficiencia. Compuesto por tres elementos centrales, una conciencia 

que se bastaría a sí misma, sin reconocer la mediación de Otro; la anulación de la 

dimensión colectiva; y la afirmación de la autosuficiencia basada en la negación de los lazos 

físicos y psico-afectivos necesarios para sostener la vida cotidiana (López-Gil, 2014; 

Pérez-Orozco, 2006). Estamos frente a esquemas de separación que la grilla de 

inteligibilidad hegemónica impone sobre nuestras vidas, trayendo consigo aislamiento y 

separatividad entre las personas.   

La noción del sujeto autosuficiente termina por configurarse en un individualismo que 

genera formas de vincularnos a distancia, donde se percibe la experiencia de fuertes 

soledades. Estas no se definen, dirá Marcelo Percia (2002) por la presencia o la ausencia 

de otros sino por la actitud de escuchar. Diego Chamy (2009 citado por Lee Teles, 2020) 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               10 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

dirá de estas distancias que “cuando más en soledad creamos estar, más funcionales 

seremos a un ordenamiento social que ignora o desestima la trama afectiva y más chances 

habrá de que acabemos aceptando esa visión del mundo” (p. 19). Afirmando esta idea 

Annabel Lee Teles (2020) da cuenta que esta soledad no es propia de lo humano, sino un 

efecto de la presente producción subjetiva de un modo de pensar, sentir, de percibir, de 

hacer. La cual se genera gracias a las difíciles condiciones de existencia, que insiste cuando 

no logramos encontrar las resonancias afectivas.  

Otra de las grandes dificultades es la singularidad de los afectos. La falta de lugar en 

nuestra dinámica colectiva sobre cuestiones que den cuenta de cómo nos encontramos, de 

conocer nuestras motivaciones, angustias, deseos, miedos, estrés, en singular. En la 

sociedad que habitamos, mostrarnos vulnerables está mal visto, expresar la necesidad de 

cuidado en ciertos espacios colectivos se confunde con una debilidad individual.   

 

Suely Rolnik (2019), en Esferas de la insurrección, ​articula una profunda crítica al 

estado actual del mundo, marcado por el avance de fuerzas autoritarias y capitalistas. 

Describe una colonización a partir de la cual el deseo se alinea con las lógicas del 

capitalismo neoliberal, promoviendo la competencia, la individualización y la explotación. La 

autora describe al sujeto neoliberal como un zombi que utiliza la mayor parte de su energía 

pulsional para producir su identidad normativa: angustia, violencia, disociación, opacidad, 

repetición. Afirmando que estos son los costes que la subjetividad colonial-capitalística se 

encuentra pagando para poder mantener su hegemonía. De esta forma estamos en 

presencia de una subjetividad que interpreta el malestar como amenaza de desagregación y 

lo transforma en angustia. Un síntoma que luego debe ser diagnosticado por un manual de 

enfermedades mentales, tratado con fármacos, y finalmente soterrado en beneficio de la 

reproducción de la norma. Es así “como la potencia del deseo es desviada de su destino 

ético, activo y creador para ser apropiada por el capital y convertirse en potencia reactiva de 

sumisión” (Rolnik, 2019, p. 77). 

La autora nos invita a observar que allí donde percibimos formas de relacionarnos 

que tienden a separar los cuerpos, a desconfiar de los demás, a proponer procesos 

individualistas, debemos hacerle frente con prácticas sensibles y colectivas que reabran el 

campo del deseo y de lo común. Hacernos de herramientas para resistir desde el plano 

micropolítico y afectivo. 

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               11 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Peter Pál Pelbart (2009) divisa como sobre estas subjetividades se ha venido 

generando un secuestro de lo común a partir de la ambición de consensos y totalizaciones 

que funcionan de manera trascendente, al tiempo que se observa un colapso de ciertas 

formas de asociación que producían soporte a la existencia. Queda a la vista que lo que 

está en juego es una idea de unificación de la subjetividad que se aparta de la conjugación 

de singularidades en composiciones heterogéneas.  

En similar dirección Paolo Godani (2016), propone ubicar contemporáneamente un 

dispositivo al cual nombra como dispositivo de individualización, que se acopla con las 

tecnologías de poder, desde donde se establece una relación con la crisis de lo común, 

–dicho anteriormente– autores como Peter Pál Pelbart (2006) han hecho referencia, 

pensando el predominio de la idea de individuo como una negación de la naturaleza común 

de lo humano. Este despliegue del individualismo que recorre nuestras vidas y las configura 

de ciertas formas, hace ver cómo estamos viviendo en un mundo que, para muchas 

personas en ciertos momentos, no resulta hospitalario. Aún así, hay una lógica que subyace 

a la producción de los “comunes” frente a la lógica de las relaciones capitalistas, que 

describe las condiciones bajo las cuales estos se convierten en las semillas de una 

sociedad que trasciende al mercado y al Estado. Nos encontramos ante una crisis 

civilizatoria, desde la cual estamos obligados a repensar las relaciones de las personas 

entre sí, y las formas creativas de hacerle frente a lógicas operantes que oprimen nuestra 

existencia. 

 

Llevamos siglos de cuerpos dolientes, de búsquedas infructuosas de libertad, de 

justicia. Nos sentimos exhaustos, por momentos dudamos en abandonar el anhelo de las 

transformaciones, de la insistencia de lo nuevo, para terminar por aferrarnos a las normas 

habituales de vivir, a subsistencias conocidas, a vidas diagramadas por rutinas infundidas. 

Sin embargo, se divisan atisbos de resistencia. Necesitaremos de transformaciones que 

adquieran un carácter emancipatorio y constructivo, las cuales disuelvan las formas 

endurecidas que inhiben la movilidad del devenir (Lee Teles, 2020). 

En el agotamiento de las formas de vida contemporáneas, nos hallamos forzados a 

pensar una y otra vez que esta misma es transformación permanente. Lo cual nos lleva a 

ampliar los marcos interpretativos sobre las diversas dependencias, permitiendo visualizar y 

reconocer todas aquellas actividades y necesidades, afectos y materialidades que hacen 

posible la existencia. El reconocimiento de nuestras fragilidades y la necesidad de vínculos 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               12 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

de sostén, ponen en el centro la vida en común como una necesidad de primer orden, así 

como herramienta para el cambio (López-Gil, 2014).  

 

Sabemos que cuando compartimos la vulnerabilidad nos hacemos más fuertes, y 

podemos reapropiarnos del dolor de manera colectiva, subvirtiendo el orden de lo posible. 

Termino por comprender que una de las apuestas para superar la lógica individualista de 

subsistencia, recae en la creación de espacios grupales. Como señala Judith Butler (2012), 

estos representan una oportunidad para la construcción de fortalezas ancladas en la 

interdependencia y vulnerabilidad de los cuerpos. Los cuales se construyen sobre una 

comunidad de espacio-tiempo y materialidades compartidas, a partir de necesidades 

comunes, en un habitar colectivo (Pérez-Orozco, 2015). Volviendo a Judith Butler (2010) es 

quien enfatiza en la noción de interdependencia para reconocer los vínculos que nos 

constituyen y exceden en nuestra cotidianidad. Esta noción, dirá la autora que actúa como 

nexo de redes y condiciones sociales que hacen posible una vida. Se establece entonces el 

reconocimiento de un vínculo multidimensional de materialidades y afectos, una forma de 

ampliar “los esquemas normativos de inteligibilidad que establecen lo que va a ser y no va a 

ser humano, lo que es una vida vivible y una muerte lamentable” (Butler, 2006, p.183). En 

este sentido, el reconocimiento de la vulnerabilidad de nuestra existencia, se vuelve uno de 

los aportes centrales para un cambio ontológico.  

 Mirar la vida desde la interdependencia es una forma de pensar las relaciones 

desde la reciprocidad, entendiendo que todas necesitamos cuidados y podemos dar 

cuidados. Lo cual también nos permite socializarnos desde la mirada hacia el/la otro/a, 

desde la colaboración y el sostenimiento de los cuerpos. Como señala Yayo Herrero (2016): 

colocar la vida en el centro significa comprender el valor de la cooperación y del apoyo 

mutuo. Por tanto, es una experiencia práctica esencial para la valorización de la vida y para 

la reconstrucción de las sociedades. Construir esta mirada integral permite centrarse en la 

resolución de las formas de sostener la vida, elaborando otra perspectiva para la 

organización social y generando visibilidad sobre lo que habitualmente no se nombra.  

 

Dentro de estas apuestas se pueden ver diversidades de líneas que insisten en 

fugarse de esto que oprime y segrega. Sin más, la Psicología Social Comunitaria es quien 

ha tratado mediante sus estudios de potenciar la capacidad de acción de la comunidad para 

la transformación social. Observando como la profundización de los procesos de 

fragmentación y desvinculación social son los que dificultan la construcción de valores e 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               13 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

intereses comunes sobre los que se construyen y constituyen la base para una acción 

colectiva (Montenegro et al., 2014). 

 

En este mismo sentido, la revolución que anuncia Suely Rolnik (2019) es la gestión 

colectiva y creativa del malestar para permitir la germinación de otros mundos. Se tratará de 

permanecer juntos, para poder imaginar estrategias colectivas de fuga y de transfiguración. 

Reapropiarse de la fuerza vital, frente a la expropiación por parte del régimen 

colonial-capitalísitico, a fin de “renombrar, sentir y percibir el mundo” (Rolnik, 2019, p.15). 

Una práctica cuya razón de ser es precisamente crear escenarios que nos traigan de vuelta 

el buen vivir. La autora expresa, que son estas acciones del deseo las que consisten en 

actos de creación que se inscriben en los territorios existenciales establecidos y en sus 

respectivas cartografías; rompiendo así la pacata escena de lo instituido.  

¿Será que la forma de resolver esta cotidianidad pasa por la constitución de un 

espacio común? Aquel que permita compartir necesidades, superando la racionalidad 

individualista del contexto actual y su lógica mercantil. Pensado como un proceso abierto, 

de aprendizaje y experiencias compartidas, intentando escapar a la idealización 

(Pérez-Orozco, 2015; Rolnik, 2019). La apuesta que han introducido quienes insistieron e 

insisten en esta construcción de sentidos, es ir poco a poco colectivizando todas las esferas 

de la vida cotidiana, poniendo en común afectos y materialidades. Allí, existe un horizonte 

compartido en la idea de poner la vida en el centro, todas las vidas (Herrero, 2016). Se hace 

énfasis en visibilizar la interdependencia y valorizar las distintas tareas y trabajos que 

sostienen la vida en el colectivo (Bulter, 2010). Reconociendo los vínculos como parte de la 

construcción de lo común. Donde las redes de apoyo surgen en el intento de sostener ese 

común desde vínculos de confianza, desde el intercambio de necesidades, en un constituir 

que surge del trabajo de cuidado. Confianzas que ofrecen descansos.  

 

Me ilusiona pensar como Marcelo Percia (2017) al decir que los porvenires de las 

formas de lo común no están todos destinados por las sujeciones que imperan en las 

tristezas del presente. Una ilusión que nos invita a creer Gabriela Etcheverry (2022) al decir 

que se materializa cuando por momentos vemos también que se despliega una red que no 

solo sustenta, sino que también impulsa transformaciones en las formas de vida, 

evidenciando que hay maneras de construir lo común que operan con una eficacia 

particular. 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               14 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Annabel Lee Teles (2020) también visualiza allí atisbos de esperanza, frente a un 

mundo que parece por momentos, desolador, entendiendo que hay en nuestro presente, 

inquietudes que se movilizan por expandir y colectivizar modos de lo político no habituales, 

permitiendo la afirmación y el despliegue de la potencia singular y colectiva. En el intento de 

crear caminos paralelos a un mundo capitalista que insiste, nos invita a reflexionar, y se 

pregunta, cómo haremos para crear este tipo de territorios políticos capaces de albergar 

“planos relacionales que promuevan un pensamiento político determinado por la amistad y 

el amor, la alegría y la generosidad” (pp.18-19).  

Está claro entonces, que existe un entramado que se resiste al régimen político de lo 

instituido, que con la intención de crear nuevos modos de producción colectiva, nos abre el 

camino hacia “la posibilidad de embellecer el mundo, en la medida en que podemos 

experimentarnos en relaciones creativas y amorosas que expanden otros modos de vida” 

(p. 23). Si nos animamos a ampliar el horizonte de nuestra mirada para abarcar la superficie 

relacional del mundo, constataremos que lo que se debilita es precisamente la potencia 

colectiva de creación y cooperación, que constituye la condición para la construcción de lo 

común (Rolnik, 2019, p. 67).  

A partir de desglosar las configuraciones estructurales que diagrama el sujeto 

neoliberal, divisamos las mutaciones que envuelven nuestros devenires, los cuales nos 

fuerzan a pensar el presente, a captar los signos que traen consigo; exigen pensar el 

tiempo, la realidad, a nosotros mismos de modo diferente. Nos pertenece continuar 

pensando en torno a las experiencias que transitamos y de esa manera, “realizar una 

apuesta vital, asumir la propia potencia de pensar- actuar, devenir seres creativos, libres en 

el despliegue de nuestras capacidades inventivas” (Rolnik, 2019, p. 38).  
 

La turbulencia del tiempo se ha vuelto presencia permanente. El miedo al 

desamparo se une a la angustia provocada por el desconcierto del mundo. Distintas voces 

anuncian tiempos difíciles. Pero, junto a las adversidades, brotan signos de nuevas 

posibilidades vitales.  

 

 

 

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               15 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Grupalidad y Política de los Afectos  

 
La subjetividad se convierte en un gran signo de interrogación,  

para el cual se tendrá que encontrar una respuesta. 

Suely Rolnik, 2019 2.   

 

 

Regresando a mi experiencia. Fue mediante el relato de los usuarios de la policlínica 

de Buceo, en el dispositivo de Uso Problemático de Sustancias Psicoactivas, que visualicé a 

los grupos como una especie de sostén, –muchas veces y casi las únicas de las veces– los 

grupos nombrados fueron Alcohólicos Anónimos y Narcóticos Anónimos. De igual forma, 

sobre estos hubo muchas quejas y disconformidades en cuanto a sus políticas que han 

terminado por ser más expulsivas que acogedoras. Lo que no deja de lado la importancia 

del pedido que los usuarios realizaron por la oferta de otras grupalidades que estuviesen en 

funcionamiento.  

Producto de lo anterior emergen las preguntas acerca de, ¿Cómo se conforman 

estos grupos de apoyo? ¿Qué particularidades emergen de estos? ¿Por qué la insistencia 

en su aporte? ¿Por qué este pedido por parte de los usuarios? Me animo a responder que 

son espacios colectivos que habilitan el sentimiento de sentirse parte, en su modalidad de 

faros.  

 

Las grupalidades pueden ser entendidas como la constitución de una red de 

contención. Podemos ver como mediante la escucha que auspicia de soporte, brinda la 

posibilidad para que las personas que participan en los grupos construyan reflexiones sobre 

lo que les pasa. Dirá Marcelo Percia (2017), que la expresión estar en común redunda, ya 

que no hay modo de estar sin ese en común. Un estar en común que acontece como 

coincidencias pasajeras de cercanías y distancias.  

Se puede observar de este modo la conjunción de ayuda desde diferentes discursos 

personales que terminan por aportar a los recorridos singulares de cada persona, 

compartiendo las formas en las que han intentado soportar los dolores que los recorren, las 

formas de afrontamiento, posibilitando también nuevas perspectivas para cada uno de los 

que componen parte del grupo. Es allí en ese devenir que se va produciendo un común del 

2 Rolnik, S. (2019). Esferas de la insurrección. Apuntes para descolonizar el inconsciente. Ediciones: tinta limón. 
Colección Nociones Comunes.  
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               16 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

cual sentirse parte. Respiros que esperan que el porvenir devenga en otra cosa. Esto se 

traduce como una forma de hilar una trama, de abrir caminos que ofrezcan sostenimientos. 

Las puedo ver como “soledades que se enlazan entre sí para que no las arrasen 

vendavales o maremotos” (Cuschnir et al., 2018, p. 24, citado por Etcheverry, 2022).  

 

De este modo, puede percibirse con particular recurrencia aquello que abre el plano 

afectivo. Se trataría de comprender cómo las afecciones y los afectos dejan de ser simples 

incidencias para convertirse en aquello que trama el encuentro, generando un incremento 

en la potencia de actuar (Deleuze, 2008a citado por Etcheverry, 2022). Se trata de pensar 

las grupalidades como espacios que habiliten un común mediante la escucha. Que a su vez 

promueva el ejercicio de una resistencia activa frente a aquellas formas de existencia que 

tienden a homogeneizar, imponiendo un modo determinado de ser que dificulta pensar 

desde lo colectivo (Etcheverry, 2022). 

Estos espacios tienen la intención de ser lugares donde las personas depositen y 

compartan sus dolores en busca de palabras, miradas y escuchas que oficien de sostén 

para sus tránsitos. Deja ver que es solo en el encuentro mismo donde sucede algo de lo 

novedoso. Reconsiderando la importancia de lo ocasional de un encuentro grupal, alejado 

de necesidades, resultados, conducciones, ordenamientos y demandas institucionales. 

Siendo de esa forma experiencias creadoras de conocimiento sobre el mundo, o mejor 

dicho, sobre algún mundo posible, y a su vez, como organizadora del pensamiento.  

 

El describirlo como faros, da cuenta de formas inventivas que establecen un nexo 

directo con lo vital. Allí aparece la verdad no como consecuencia de algo que esté dado, 

sino como algo que se construye o se inventa (Nietzsche, 2002/ 1882 citado por Etcheverry, 

2022).  

El introducirnos en la idea de crear estos espacios, donde brote potencia, donde el 

compartir sea apertura y apoyo mutuo, es condición indispensable para hacer florecer 

procesos de transformación. Es así como podemos pensar las grupalidades como una 

práctica transformadora. Una transformación que nos permita aprender y pasar tanto por el 

plano de lo singular como de lo colectivo, o de lo singular a lo colectivo, entendiendo que la 

experiencia humana no se desarrolla de manera aislada, sino que se construye en relación 

con la comunidad a la que se pertenece. De estas experiencias importa la potencia que se 

despliegue, creando nuevos y distintos modos de ser y de estar con otros, los cuales hacen 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               17 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

a su vez la generación de espacios críticos con aquello que nos sucede en nuestro 

presente.  

Gilles Deleuze (1989) dirá que una experiencia es acontecimiento cuando nace 

singularmente, se ubica transformando la concepción que cada uno tiene respecto a lo que 

se vive y posibilita nuevos modos de decir. Continuando en la misma línea, al pensar como 

lo singular se hace colectivo en la experiencia de las grupalidades, Michel Foucault plantea 

que la transformación que ocurre en la experiencia no es únicamente individual; esta 

experiencia también puede vincularse con prácticas colectivas y formas compartidas de 

pensar, de modo que lo singular se articula en lo colectivo (Foucault citado por Jay, 2009).  

 

Es así como lo grupal permite que se expresen las singularidades, dando apertura 

de creación de nuevas individuaciones. Se trata de dar vida a modos de resistencia en un 

porvenir que se anuncia. El grupo entendido como la idea de iguales, se lo comprende 

siendo que aquello que los iguala, refiere a cuestiones relativas a la problemática que los 

trajo hasta allí. Es importante visualizar cómo se están pensando estas grupalidades, cómo 

juega lo político en su hacer por y para otros, y poder pensarlo como una política afectiva al 

decir Annabel Lee Teles (2020).  

En una vida que duele y que necesita con urgencia de brazos que sostengan con 

amorosidad, Annabel Lee Teles (2020) lo entiende como una experiencia a transitar como 

seres entramados afectivamente, insistiendo en el apoyo mutuo que se enlaza a la 

formulación de un activismo filosófico. Gestando así, un campo político propicio para el 

despliegue del ejercicio de pensamiento colectivo. Ubicando modos que se sustraigan de la 

lógica de la política como gobierno de los otros y de la naturaleza, y que nos permitan la 

constitución de un plano común. La política afectiva “propone iluminar las tramas 

relacionales en las que se producen los procesos que pugnan por el ejercicio de lo común, 

por la constitución de cuerpos políticos en el despliegue del buen vivir” (p. 31). Se trata de 

sostener relaciones no jerárquicas, divergentes y resonantes.  

Desde sus palabras nos anima a luchar por recuperar el plano de los afectos como 

un articulador de nuestras prácticas. Entiendo a partir de sus líneas que se nos imponen 

ciertos tipos de problemas que tienen soluciones específicas, únicas. Allí la idea no es 

poner en cuestión este tipo de problemas sino desplazarse de esta problemática –que suele 

ser institucional, técnica, etc.– a un tipo de universo más local que tiene que ver con atender 

al cuidado de la existencia a través de la construcción de tramas afectivas basadas en el 

amor y la amistad. De esta forma lo común se soporta en planos afectivos más que en el 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               18 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

cálculo de la razón, entendiendo que para su producción es imprescindible que se 

consideren las afectaciones.  

Ana María Fernández (2007), nos dirá que no solo se trata de pensar la grupalidad 

en la esfera de lo posible sino de lo fácticamente realizable, en el entendido que son 

singularidades que se enlazan pero a su vez pueden una y otra vez descenlazarse de los 

poderes de dominio. Este desenlace se lleva a cabo inventando sus propias configuraciones 

grupales, corriendo una y otra vez el límite de lo posible. Y es en este punto que nos dirá la 

autora, que hacer de las penurias personales espacios colectivos de acción directa es hacer 

política. Transformar los conflictos personales en espacios de acción colectiva, donde las 

personas se reúnan con el anhelo de cambiar las circunstancias, esto es una forma de 

hacer política, es decir, que aquellas dolencias que llevamos puestas se transformen en un 

motor hacia el cambio social y político. Aquí se observa cómo la política no solo debe 

limitarse a las instituciones y a las figuras políticas tradicionales, sino que también se puede 

ejercer a través de la participación y la acción colectiva de las personas en su vida 

cotidiana. Y cómo a través de un grupo que se sitúa en oposición a las biopolíticas de 

subjetivación se logra generar formas alternativas de actuar, imaginar, sentir y relacionarse, 

construyendo experiencias singulares mediante distintos modos de agenciamiento.  

Así es como la creación de grupalidades es muchas veces una forma de 

autogestión, se trata de autogestionar nuestras vidas con otros que luchan, “no solo por 

sobrevivir sino por transformar sus condiciones de vida, lo que potencia los cuerpos y 

transforma nuestras existencias. Siendo así, uno de los modos más nobles de hacer 

política” (Fernández, 2007, p. 270). Reconocer nuestra vulnerabilidad, compartirla y respetar 

nuestra singularidad, por eso se ha venido apostado por la política de los afectos (Lee 

Teles, 2020; Osorio, 2017; Pérez-Orozco, 2015). 

 

 

 

 

 

  

 

                                                                                                                                                                    

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               19 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

¿Se puede hablar de una especie de pérdida de lo común?: Perspectivas  

 
Hace falta una comunidad nueva cuyos miembros sean capaces de confianza,  

de esa creencia en sí mismos, en el mundo, en el devenir.  

Giles Deleuze, 1996 3. 
 

 

Una sociedad que se encuentra experimentando formas aisladas de relacionarse, 

donde se da una fragmentación de los lazos afectivos, y se intensifica por las exigencias de 

expectativas que el mundo capitalista tiene sobre los cuerpos. Una forma de mundo que no 

permite lugar para el encuentro de los mismos, necesitando de nuevos modos de 

producción de conocimiento y de sentido.  

Uno de estos lugares, con potencia de encuentros que podemos ubicar en un 

pasado no tan lejano, son los barrios. Un espacio público mediador entre el universo privado 

de la casa y el mundo público de la ciudad, se ha transformado, con frecuencia, en un 

territorio estigmatizado. Donde la circulación social se realiza en función de experiencias 

similares y limitadas, disminuyendo la referencia de los espacios comunes y debilitando la 

construcción de identidades locales. El barrio proporcionaba referencias básicas para la 

construcción de un nosotros, de una sociabilidad más amplia que la familiar y más densa y 

estable que la impuesta por la sociedad (Martín-Barbero, 1995; Gravano, 1995 en 

Montenegro et al., 2014). 

Repensar estas formas que antes constituía un nosotros nos impulsa a realizar una 

escucha poética de nosotros mismos, si intensificamos la relación de sí consigo, con los 

demás y con el mundo, expresa Annabel Lee Teles (2020). También Peter Pál Pelbart 

(2009) argumenta que a pesar de la pérdida de estas formas consolidadas, seguimos 

buscando lo común, aunque sea a través de espectros o simulacros de comunidad. 

 

Leyendo a Baruch Spinoza (1980), es quien rescata lo común como potencia donde 

se cree haberla perdido. Y creo importante insistir en esta mirada que nos acerca. Podemos 

considerar que es importante realizar encuentros donde los cuerpos tengan la capacidad de 

afectar y ser afectados, encuentros que al ser mediados por los afectos producen aumento 

de potencias. Y es justamente en ese momento donde se comienza a producir lo común 

que se encuentra a la espera de ser iluminado.  

3 Deleuze, G., Crítica y clínica, Anagrama, Barcelona, 1996, p. 124.  
 

_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               20 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Allí donde aparece este común crea posibilidad para que las vivencias de cada 

persona que forme parte de las grupalidades, transite sus recorridos acompañados por 

otros. Autores como Antonio Negri y Michael Hardt (2011), proponen amalgamar a estas 

resonancias spinozianas, la generación de ciertas prácticas sociales que estén destinadas a 

una práctica transformadora, donde visualizan que hay un común a ser producido, mediante 

el pensamiento y el hacer, creando de esta forma una riqueza común. Fueron quienes 

consideraron que la resistencia actualmente pasaría por un esfuerzo de reapropiación para 

construir con ella aquello a lo que estos autores designan como “lo común”. En diálogo con 

ellos, podemos definir a lo común como el campo inmanente de la pulsión vital de un cuerpo 

social cuando este la toma en sus manos, de manera tal de direccionar hacia la creación de 

modos de existencia para aquello que pide paso (Rolnik, 2019).  

 

La política de Baruch Spinoza (1980) ve allí donde se encuentran los cuerpos 

singulares un medio para que desde la grupalidad se genere la potencia común. La describe 

como la principal fuerza que sostiene la posibilidad de una democracia (Negri y Hardt, 

2011). Según estos autores, lo común se define por su carácter relacional, trayendo consigo 

la capacidad de transformarse y permanecer siempre conectado con esa potencia y su 

crecimiento. Esa conjunción de relaciones dialógicas de sostén que permiten la potencia se 

dan en el encuentro mismo, no es algo que puede ser pensado y medido con anterioridad. 

Produce y genera nuevos modos de estar y crear para la acción en el momento mismo 

donde las diferentes singularidades se encuentran. Nos animan a problematizar los modos 

en los que estamos haciendo, relacionándonos y pensando, para que desde allí habilitemos 

líneas donde la política y lo político atienda los procesos de producción de subjetividad, para 

ir contra los modos que se nos imponen (Negri y Hardt, 2002). 

 

Fue entonces que reparando en esta idea de Spinoza que refiere a cómo a través de 

la grupalidad aconte una potencia común que posibilita la democracia –como principal 

creador de nuevas aperturas– que observo un entrecruzamiento con otra perspectiva de lo 

común que resalta justamente el debilitamiento de esta democracia.  

 

Según Christian Laval y Pierre Dardot (2014) estamos en un momento histórico 

caracterizado por la ausencia de límites sociales, políticos y colectivos del capitalismo 

neoliberal. De este modo se observa cómo las democracias se debilitan dificultando el 

mantenimiento de espacios de vida autónomos frente al mercado. Dan cuenta de una 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               21 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

barrera para desplegar fácilmente la acción colectiva, ya que la administración de lo “social” 

está burocratizada, y las vidas cotidianas están invadidas por el consumo. Y cómo en un 

lugar para desplegar y luchar contra estas fuerzas, se encuentra la posibilidad para lo 

común.  

 

Esto me retrotrae a lo que Gilles Deleuze y Félix Guattari refieren como la 

encarnación de un “fascismo democrático”. Este opera bajo las formas y apariencias de la 

democracia, pero reproduce mecanismos de control, represión y homogeneización típicos 

del fascismo clásico. Entendemos en este sentido que la forma democrática no garantiza el 

contenido democrático. La sociedad puede organizarse como democrática en lo formal, 

pero funcionar como fascista en lo material o afectivo.  

En Mil mesetas, plantean que el fascismo no es solo un régimen de Estado, sino 

también una micropolítica, una forma de deseo, una producción social que se da en las 

relaciones cotidianas, incluso entre individuos o dentro de uno mismo: “no hay necesidad de 

un jefe, de un ejército, de una policía para que haya fascismo, basta con que ciertas 

coordenadas del deseo tomen esa forma” (p. 285).  

En El Anti-Edipo, los mismos autores dicen que el capitalismo puede integrar el 

deseo en lugar de reprimirlo, lo que lo hace más eficaz que el fascismo clásico. En este 

sentido, una democracia capitalista puede producir formas más potentes y sutiles de 

dominación. 

Está en nuestros intentos de crear y dar lugar mediante determinadas prácticas que 

se aparten de los imperativos neoliberales, que forjen lo grupal desde un trabajo colectivo, 

para que germinen allí desde la potencia de los faros nuevas perspectivas sobre “un más 

allá del capitalismo”.  

 

Pensar las condiciones y formas posibles del actuar en común, extraer los principios 

capaces de orientar las luchas, de vincular las prácticas dispersas a la forma que pudiera 

adoptar una nueva institución general de las sociedades, los autores dirán que con este 

trabajo no alcanza, ya que nada podrá reemplazar al compromiso con la acción (Laval y 

Dardot, 2014). Lo común como punto de partida y horizonte de las acciones, que no se trata 

únicamente de un elemento dado, sino de un resultado construido a través de la práctica 

colectiva, fomentando así las formas de vida compartidas.  

  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               22 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

De esta forma, la idea de reafirmar lo común como una búsqueda constante, como 

punto central desde donde enfrentarnos hacia la vida. La cual necesitará de un cuerpo 

colectivo que lo movilice, que lo haga flexible y dinámico, así como novedoso. Es este 

cuerpo colectivo el que permitirá ciertas consistencias que darán fuerzas a estas creaciones 

de mundo, y se enfrentarán a otras fuerzas exteriores que insisten con destruir los modos 

de vida que deseamos, vidas que se encuentran a la espera de ser abrazadas, de ser 

miradas. Sofía Monetti (2019 citada por Lee Teles 2022), se consolida en esta idea 

expresando que en la potencia de lo colectivo está la posibilidad de habitar la vida de los 

muchos.   

En los últimos tiempos, asistimos a la fermentación de colectivos políticos que 

muestran la importancia que presentan estas prácticas, tanto para su expansión y 

fortalecimiento como para el desarrollo de nuevas modalidades políticas que traigan consigo 

nuevas posibilidades de democracia.  

 

Voces de lo común en clave feminista  
 
             También nos anuncian otro mundo posible las voces antiguas que nos hablan de comunidad.  

              La comunidad, el modo comunitario de producción y de vida, es la más remota tradición de 

              las Américas, la más americana de todas: pertenece a los primeros tiempos y  

              a las primeras gentes, pero también pertenece a los tiempos que vienen  

                                                                                                                   y presiente un Nuevo Mundo.  

          Eduardo Galeano, 1991.4 

 
Han sido muchos los aportes desde miradas feministas que insisten en repensar lo 

común. Un común que si en alguna parte se ha continuado sujetando, reforzando y 

defendiendo es desde el movimiento feminista y su resistencia. Ubicado en el sostenimiento 

de las vidas; los cuidados y el plano de lo afectivo.  

 

Para continuar desglosando la pérdida de lo común, podemos considerar también 

cómo a lo largo de todos los tiempos los movimientos feministas se han empeñado en su 

recuperación. Estas luchas han impugnado pilares del orden social de maneras muy 

diversas, han puesto una crítica sobre los organismos de expropiación, los mecanismos de 

4  Eduardo Galeano, The Book of Embraces, Nueva York, W.W. Norton, 1991, p. 135 [ed. cast.: El libro de los 
abrazos, Madrid, Siglo xxi, 2009 (1989), p. 121]. 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               23 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

desconocimiento de la autoridad y de la decisión, y los mecanismos de la explotación. Estas 

luchas han dejado en evidencia esta amalgama de formas de dominación, la cual contiene 

una relación directa con la expropiación de la energía vital (Gutiérrez, 2024). La autora hace 

hincapié en que el trabajo de las mujeres ha sido el sostén del dominio del capital sobre la 

trama de la vida, creando formas de gestión del tejido de las vidas, colocando la capacidad 

del trabajo colectivo, en el centro de la producción de lo común.   

 

Dentro de las concepciones vinculadas al cuidado, ha ganado terreno la propuesta 

de entender los cuidados como parte de los comunes. Silvia Federici (2013) plantea que la 

idea de “lo común” viene ganando terreno dentro de un sector de la izquierda como 

herramienta conceptual y de acción política. Para la construcción de sociedades alternativas 

tenemos que entender estos procesos de reproducción en relaciones cooperativas y de 

apoyo mutuo, donde lo personal y lo político nos dirá Sandra Ezquerra (2014) son 

inseparables. Allí aparecen las grupalidades dándole forma a este horizonte de narrativas.  

 

Es así como se encuentran en estos tipos de movimientos, un sentido de inclusión, 

los cuales luchan por los encuentros, por los sostenimientos, por las grupalidades, que 

produce un movimiento hacia la horizontalidad, que alienta de esta forma a la participación, 

a la potencia de singularidades. Movimiento que se une para sobrellevar la vida, que insiste 

en caminar acompañados.  

 

Surge entonces la pregunta, ¿cómo se generan sentidos de inclusión? Raquel 

Gutiérrez (2024) dirá que a partir de los flujos de trabajo. Describe que comenzaron a 

abrirse caminos para una nueva forma de socialidad que todavía no está estabilizada. Estas 

tramas por lo común sobre todo en las ciudades han crecido mucho, y se centran en el 

sentido de reproducción de la vida. Ampliando el marco de derechos, para lograr una 

especie de equilibrio en las diferencias. Si es verdad que está en crisis la expropiación de 

nuestra fuerza, pero al mismo tiempo nuestra fuerza ha fluido por estos lugares en su lucha 

por lo común. Luchas en defensa de recursos fundamentales que empujan e intentan 

mantener a raya la ofensiva neoliberal.  

 

La perspectiva feminista, es otra de las voces que entiende que la necesidad de 

compartir espacio-tiempo en las dinámicas colectivas desde la grupalidad, son una 

posibilidad para los buenos encuentros. Una inspiración para el cambio de agenda que 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               24 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

potencie poner la vida en el centro, siendo una apuesta radical por una política de los 

afectos (Osorio, 2017).  

Cuando nos referimos a agenda, debemos pensar que la misma trae consigo dar voz 

a aquellas urgencias, a aquellas vidas que se encuentran a la espera de ser nombradas, 

miradas, abrazadas. Que poner en palabras traiga consigo el recorrido de un camino para 

poder tomarlas, y construir algo con ellas. Y en los casos donde las palabras no se 

escuchen, donde los textos no alcancen, tener la convicción de salir a gritarlas.  

Para poder actuar sobre el mundo, necesitamos pensarlo. Y esto requiere conocer y 

nombrar las cosas; crear categorías y relatos que permitan una ruptura con la hegemonía 

discursiva que impone un único mundo posible y una sola forma de leerlo. Claudia Salazar 

(2011) relata un “nosotros” como el núcleo de la representatividad, el “nosotros” habla en 

representación de los otros. Para que “nosotros” pueda ser pronunciado hace falta una 

condición de legitimidad. Que estos otros demanden la aparición de esa voz en su nombre y 

que el discurso se sostenga en el sentido común. La narración instituye una memoria y 

articula la propia historia. Y así es como en el propio acto de narrar brota un acontecimiento 

que constituye la experiencia común.  

Dirá Amaia Pérez Orozco (2015), que a medida que nombramos la vida desde otros 

sitios, podemos ir construyendo otros mundos y otras formas de estar en ellos. El nombrar 

es la acción de construcción, es “contarnos la vida”. Esta lectura del nombrar nos ayuda a 

una lectura colectiva; una narración colectiva, que nos permitirá un colectivo distinto.  

Una narración colectiva que parte del reconocimiento de la interdependencia y la 

necesidad del vínculo social (Garay, 2001). En la misma línea, también Judith Butler (2010) 

destaca la vulnerabilidad como posibilidad para la acción política. Menciona las “vidas 

vivibles” posibles de ser lloradas, las cuales necesitan de la visibilidad y del reconocimiento 

de las condiciones sostenedoras, volviéndose un compromiso ético-político. La autora 

insiste en reconocer la precariedad para “conmovernos” en el sentido de que su visibilidad 

nos lleve a la acción, a la transformación de las condiciones sociales que hacen esa vida 

precaria (Butler, 2006).  
La propuesta de la Sostenibilidad de la vida ha contribuido a visibilizar el carácter 

multidimensional y heterogéneo de las necesidades, no solo en términos materiales, sino 

también afectivos y relacionales, así como el cuidado, los vínculos sociales, la participación 

en dinámicas colectivas, (Osorio, 2017) las grupalidades, el sostenimiento grupal. 

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               25 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Y con ello comprender que la construcción de un imaginario común para el cambio 

es un desafío que debemos identificar, en este momento, meramente colectivo. Lo que nos 

permite salir de manera temporal de los marcos dominantes, a modo de suspensión para 

habitar esos márgenes (Barrault, 2007). Lo colectivo es una dimensión por la que hay que 

luchar para hacerla existir en nuestras prácticas. La performatividad de lo colectivo implica 

tratar todas nuestras experiencias como si fueran colectivas para que, en algún momento, lo 

sean (Montes, 2025).  

 

Las voces de lo común en clave feminista nos hablan de sostener la existencia, 

visibilizar y trabajar para construir otras formas de organización social. Un mundo común 

basado en lo construido a partir de situaciones compartidas y de luchas que son capaces de 

conectar con un sentimiento general más amplio, de encontrar en la vida de uno la 

resonancia con la vida de otro. Dirá Marina Garcés (2013) “nuestra libertad, la 

irreductibilidad que anida en cada unos de nosotros, depende hoy de que sepamos 

conquistar, juntos, la vulnerabilidad de nuestros cuerpos expuestos, la precariedad 

generalizada de nuestras vidas” (p. 50).  

Esta apuesta por asumir la vulnerabilidad como una fuerza compartida encuentra 

eco en las propuestas de la ecofeminista Yayo Herrero (2016), quien sostiene que la 

creación de espacios comunes se convierte en una práctica vital: lugares que dan sentido, 

tejen relaciones de confianza y donde las personas saben que no están solas. En esos 

espacios, la fragilidad no es motivo de aislamiento, sino de fortaleza colectiva, sostenida por 

el afecto, la amistad y el cariño entre quienes comparten resistencias, construcciones y 

sueños. 

 

Se vuelve necesario habilitar grupalidades donde podamos poner en común 

nuestras experiencias, para preguntarnos cómo vivimos lo que vivimos, y así desanudar 

aquello que nos duele, que limita nuestra fuerza y nuestra capacidad de actuar. Partir desde 

lo que sentimos —de nuestras dificultades, pero también de aquello que nos entusiasma— 

es una forma de acercarnos a esa verdad que somos capaces de soportar (Lee Teles, 

2020). 

Es importante considerar y valorar los trabajos que sostienen la vida. En la 

actualidad se visualiza la necesidad de generar una narrativa colectiva que genere frentes 

compartidos. Esta construcción de lo común se visualiza como una necesidad, 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               26 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

considerando también la necesidad de un espacio donde poder pensar y compartir, un lugar 

para encontrarse.  

 

Necesitamos ir detrás de una política afectiva, no estadocéntrica, que funde su 

capacidad en el día a día, que defienda y cultive la vida desde lo más sencillo, desde lo que 

se hace como garantía mínima de sustento, pero también de lo que se hace como 

organización y disfrute de una vida digna de ser vivida. Un pensamiento político que 

encuentre nuevos sentidos, donde sea posible la expansión de deseos singular-colectivos. 

En este horizonte, el cuerpo, los afectos y la sensibilidad se configuran como territorios de 

lucha (Lee Teles, 2020; Rolnik, 2019), donde lo político se encarna, se siente y se 

transforma desde la experiencia vivida. 

.  

Y así, producir una ética capaz de acoger las líneas de fuga, los deseos emergentes 

de comunidad y las nuevas formas de vincularse –y desvincularse– que están surgiendo 

incluso en los contextos más desesperanzadores. Una ética por la que tantas veces han 

luchado las voces del feminismo: la de recuperar y reinventar lo común. 
 

Lo común renace en las grupalidades  

 
Deseos de sacudir lo que existe, para hacer lugar a lo que todavía 

no se imagina. 

Marcelo Percia, 2017.5 
 

Gabriela Etcheverry (2022) nos ofrece una lectura sobre lo común en las 

grupalidades, donde la producción de lo común en contextos grupales implica generar 

experiencias que amplíen posibilidades en lugar de restringirlas, promoviendo el cuidado de 

las vidas como potencias y desarrollando formas de poder que no sean dañinas, creando 

espacios que permitan a cada individuo involucrarse de acuerdo con sus capacidades, 

facilitando la construcción de nuevas subjetividades. La autora describe a las grupalidades 

como proyectos que se mantienen en constante transformación y movimiento, capaces de 

reconocer sus paradojas, contradicciones y ambigüedades, y al mismo tiempo, de abrir la 

posibilidad de cuestionar y replantear el mundo. 

5 Percia, M. (2017). Estancias en común. Buenos Aires: La Cebra.  
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               27 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

 
El poder de afectar y ser afectado constituye nuestra experiencia en grupalidad. 

Dado que somos seres relacionales, nuestras vidas se pliegan en tramas relacionales 

móviles y permanentes. Estar en grupo es una de las oportunidades de comprender 

amorosamente, de aumentar nuestra potencia de encuentro y de creación (Lee Teles, 

2020). Vivimos en un mundo difícil de sobrellevar, nos aquejan cosas distintas que la de 

otros tiempos, soportamos otros tipos de dolores. Habitamos cuerpos que se desgastan por 

las exigencias y presiones que requiere el actuar capitalista. Experimentamos “una fuerte 

dificultad para percatarnos de nuestros anhelos, nos olvidamos con frecuencia de nuestra 

potencia singular, nos exponemos a encuentros que nos despontencializan” (p. 58).  

 

Este proceso de despotencia transcurre en el marco de una crisis del lazo social y un 

debilitamiento de soportes sociales como consecuencia de la pérdida de los marcos 

colectivos. Donde las situaciones de quienes se dicen desamparados; se construyen social 

y subjetivamente, a partir de la culpabilización y responsabilización individual (Montenegro 

et al., 2014). Parecería que la energía que nos queda tambalea de un lado hacia otro en 

cada obstáculo que tiene los recorridos vitales en cada uno de nosotros. Parecería que 

apenas sobran energías para luchar por lo propio, no habiendo así espacio para lo común, 

para aquellos lazos que antes insinuaban sostenernos. Las fuerzas que mantenemos pocas 

veces son capaces de reconocer una luz en los encuentros. Y aquí, es donde las 

grupalidades aparecen no sólo como respuesta de conformación para ese común, sino 

también como demanda, como urgencia de aquellos que supieron esbozarlo para que hoy 

esta tesis adquiera sentido.  

 

Hay una dificultad en superar la muralla que nos separa, la que hace emerger un 

sinfín de preguntas que quedan sin contestar, que intenta buscar algún camino que nos 

acerque hacia alguna certeza que calme. Más allá de la respuesta que podamos construir 

frente a esta gran inquietud, la salida siempre será juntos, sosteniéndonos, la salida siempre 

será colectiva, en y por la lucha de un itinerario en el que caminemos con otros. En esa 

búsqueda compartida, se vuelve urgente permanecer en el intento de conformar 

grupalidades, como configuraciones que insisten en lo afectivo como fuerza movilizadora, 

como aquello que diagrama nuestras vidas. 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               28 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

En la necesidad de sobrevivir a este contexto actual ¿Cómo remendar los tejidos 

sociales y transformar nuestras vidas en lugares de resistencia y reconstrucción política? 

Hoy veo aparecer a la grupalidad como una respuesta, que seguro está entre 

algunas otras. La veo aparecer en la insistencia por crear lazos que nos sostengan. En la 

muestra de que cada vez más personas comprendan que enfrentarse solas a las crisis es 

una derrota posiblemente garantizada. En un sistema social empeñado en devaluar 

nuestras vidas, la única posibilidad para la supervivencia económica y psicológica reside en 

nuestra capacidad de transformar las prácticas cotidianas en un campo de batalla grupal 

(Federici, 2019). La autora –como otros descritos páginas atrás– intenta demostrar el 

potencial que tienen las relaciones entre comunes, pero esta vez, no sólo como garantía de 

supervivencia y como capacidad de resistencia aumentada, sino también, por encima de 

todo. Observa que en el encuentro de los cuerpos, existe un camino para transformar 

nuestra subjetividad y adquirir la capacidad de reconocer el mundo que nos rodea –la 

naturaleza, otras personas, el mundo animal– como una fuente de riqueza y conocimiento.  

 

En sintonía y en la observación de las dificultades que venimos atravesando en las 

sociedades del mundo actual, en la pregunta de ¿qué clase de tiempo estamos viviendo? 

Raquel Gutiérrez (2024) nos acerca reflexiones muy precisas. Expresa que estamos 

viviendo un tiempo difícil, un tiempo oscuro, de yuxtaposiciones múltiples de crisis, a 

diferentes escalas y de diferentes formas. Una crisis ecológica, económica, política, laboral, 

repleta de violencias, que complican mucho la vida cotidiana y que al mismo tiempo 

presionan para que tenga que ser sostenida en condiciones cada vez más incómodas, más 

indignas, más solitarias. Generando ciertos ritmos de trabajo, que exigen más energía vital 

de cada una de las personas que enlazadas van sosteniendo la vida.  

Es un momento de crisis de la capacidad común, de lo múltiple, del enlace, de 

compartir caminos con otros. Todo esto, dirá la autora, es lo que está siendo expropiado de 

nuestras vidas. De este modo es que se vive también como una crisis propia, que nos 

separa, que tiende a hacernos experimentar la soledad, la lejanía de los cuerpos. Asimismo 

es preciso admitir que nos cuesta reconocer la importancia de la vida colectiva; tendemos a 

sostener esas distancias infranqueables entre los seres; escondemos los lazos afectivos, 

quedamos atrapados en la soledad y la dependencia (Lee Teles, 2020). Dejamos de lado 

nuestra capacidad de encuentro, de composición y armonía. Debemos estar atentos de las 

estrategias biopolíticas, de las lógicas capitalistas y en la efectividad en que producen y 

reproducen estas soledades y desamparos (Fernández, 2007).  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               29 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Para poder entender los juegos de este mecanismo, nos resultará útil crear formas 

que nos acerquen nuevamente. Donde comienzan a abrirse posibilidades de reorganización 

de la experiencia para elaborar y buscar caminos que adquieran una forma grupal. 

Encuentros a partir de los cuales comenzaremos a percibir, al fin, que la angustia individual 

no es más que una inmensa angustia relacional que expresa un silencioso lamento 

colectivo. Saberla colectiva es saberla relacional; no se generó en la soledad del individuo, 

sino gracias a un juego relacional de afecciones, de renuncias y rencores, de tristezas e 

impotencias (Lee Teles, 2020).  

 

Las dificultades y el sufrimiento de las personas alumbran carencias. Permanecer en 

ellas traerá consigo la demanda y la opresión; soslayarlas es menospreciar las tristezas. Es 

imperioso comenzar por darnos cuenta que tenemos la capacidad y las fuerzas para 

favorecer la vida colectiva. Las experiencias vividas en los últimos tiempos nos exigen 

reelaborar conceptos, dar paso a configuraciones conceptuales abiertas y mutantes.  

Entre tantas preguntas, hay algo aquí sobre lo que podemos coincidir y asegurar: se 

hace necesario incorporar sentidos y prácticas para una acción comunitaria en un contexto 

complejo y estratificado. Como nos dice Silvia Federici (2019) hay que habitar esta «tierra 

de la humanidad», no como extraños o intrusos, que es como el capitalismo quiere que nos 

relacionemos con los espacios que ocupamos, sino como en casa.   

 

En este presente la preocupación por lo común nos convoca. Se vuelve necesario 

reflexionar sobre todas aquellas experiencias cotidianas que lo construyan. Se torna urgente 

componer grupalidades en sus diferentes modos que atisben destellos de resistencias. Que 

formen encuentros potenciadores de un “nosotros”. Tal problematización posee un sesgo 

eminentemente ético y político, el cual implica encontrar medios de actualización, de 

producción de dimensiones de vida en común como ejercicio para nuestra libertad. 

 

 

 

 
 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               30 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Apreciaciones del acontecer grupal 

 
Acompañar es una tarea de reparación: se acompaña lo que hay,  

lo que queda después del arrasamiento para,  

desde ahí, reconstruir una historia.  

Florencia Montes, 2025.6  

 
 

El dispositivo grupal funciona como un espacio que posibilita procesos subjetivos y 

colectivos. Los grupos cumplen un rol; la regulación tanto emocional como social. El grupo 

como un campo de problemáticas, donde se producen permanentemente efectos de 

atravesamientos de inscripciones deseantes, institucionales, históricas, sociales, políticas, 

etc. Por tanto, es pertinente pensarlo desde la transversalidad que lo implica.  

Si indagamos en la etimología de la palabra grupo, el término es de origen reciente. 

Proviene del italiano Groppo o Gruppo, cuyo sentido fue, en un primer momento, “nudo”, y 

sólo más tarde hará alusión a conjunto o reunión. Los lingüistas lo derivan del antiguo 

provenzal y suponen que es un derivado del germano occidenta Kruppo-mesa redondeada, 

originándose este último significado en la idea de “círculo” (Fernández & Del Cueto, 2000).  

Es decir que la etimología de la palabra proporciona dos líneas de fuerzas; “nudo” y 

“círculo”. Podría pensarse a ese “nudo” como el campo de problemáticas que el grupo 

conserva y el círculo como la forma que este necesita para que se genere como tal. Así, 

múltiples hilos de diferentes colores o intensidades forman un “nudo”; pero son sus 

anudamientos los que constituyen su realidad. Si pensamos al grupo como un “nudo”, 

permite que se desdibuje el adentro-afuera, arriba-abajo y comenzamos a pensar en un 

complejo entramado de múltiples inscripciones. 

 

6 Montes Paez, F. (2025). Acompañar es Político: Ensayo transfeminista sobre la situación de calle. Buenos 
Aires: abduciendo ediciones.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               31 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Un grupo se estructura como tal, más que por su tarea, cuando va consolidando “un 

conglomerado de representaciones imaginarias comunes (red de identificaciones cruzadas, 

ilusión y mitos grupales, la institución como disparador de lo imaginario grupal). La tarea es 

convocante del grupo más que estructurante del mismo” (Fernández & Del Cueto, 2000, p. 

56).  

Si ponemos una lupa con el objetivo de identificar aquello propio del grupo 

observaremos que se trata de aspectos transformados en una dialéctica permanente. Dirá 

Ana María Fernández (2000), donde los procesos identificatorios que se producen 

funcionan como motor de la vida de los mismos. Se trata de una identificación como 

proceso psicológico mediante el cual un sujeto asimila un aspecto, una propiedad, un 

atributo de otro y se transforma sobre el modelo de éste.  

La mirada recíproca actúa e incentiva la red de identificaciones. Mostrarse, mirarse, 

ser visto, ser mirado. Mostrar lo que uno es. Mostrar lo que uno cree que es. Expuesto a la 

mirada del otro, veo y soy mirado. Me veo ver, veo que otros me miran. El papel de la 

mirada, en relación con el otro, consigo mismo, ha sido preocupación desde épocas 

remotas.  

Del concepto freudiano de ilusión, parte Didier Anzieu (1998) para abordar el 

concepto de ilusión grupal, este es un estado psíquico particular que se observa en los 

grupos y que se expresa en frases tales como: “estamos bien juntos”, “somos un buen 

grupo”, etc. Todo grupo necesita creer que es lo que desea ser, para poder lograr sus 

objetivos, sentirse sostenido, sentir que está siendo habitado por ese común. Dirá el autor 

que sólo desde la ilusión grupal se obtendrá la fuerza necesaria para enfrentar las 

adversidades. Ilusión creadora de las condiciones para llegar a un “nosotros”, para 

desarrollar una pertenencia, y organizar un código común.  

 

El grupo es considerado como un espacio de articulación discursiva, de unidad que 

se funda en un lugar distinto; un entrecruzamiento de múltiples discursividades no sólo 

grupales, sino institucionales, históricas y sociales. Es un espacio para encontrar otras 

formas de pensar eso que nos pasa. Donde comunicar es extraviar la propia palabra y 

recuperarla en la del otro (Percia, 1989).  

Un acontecer grupal que se enriquece en el intento de “escucha” para alcanzar cierta 

comprensión de los nudos problemáticos que se pliegan y despliegan también en cada 

situación (Montañez, s.f.). Se trata de un trabajo que posibilita un tránsito entre un afuera 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               32 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

donde muchas veces no se encuentran las palabras y un adentro que se ubica permitiendo 

nombrar y tejer (Etcheverry, 2022).  

 

Los grupos no sólo operan como sostén de lo propio, sino aquello que emerge desde 

lo uno para con los otros. Aquello que desde lo uno, en el mismo movimiento, se aloja en 

los demás; una red. Es un todo en retroalimentación, donde emerge la consciencia que 

desde lo uno se crea un "nosotros", la consciencia de estar creando y habitando 

sostenimientos mutuos.  

Asimismo trae consigo, desde la experiencia de tramas afectivas la construcción de 

territorios productivos autónomos. Para Claudia Salazar (2011) la posibilidad de 

experimentar el "nosotros", depende completamente de la separación por medio de la 

diferencia y de la ausencia. Nosotros como expresión de comunidad, es también, nos-otros, 

encuentro de los que son otros. “Nos encontramos” es una experiencia compartida y al 

mismo tiempo diferencial. Nos-otros es la expresión de acogida recíproca entre unos que 

son otros en un espacio simbólico que nos es común, en una posición subjetiva que 

compartimos. Un encuentro, que por una parte ratifica la separación que lo hace posible y, 

por otra, procura tender puentes sobre los abismos que definen la existencia de cada uno.  

 

Desde esta comprensión, la experiencia de lo grupal se configura como un lugar 

donde lo común no borra lo singular, sino que lo reconoce. Donde quienes participan han 

sido y son tránsitos compuestos por soledades y, en el mismo movimiento, de cercanías.  

Esta condición de tránsito y recuperación, de soledad y sentido compartido, nos 

recuerda que la existencia en sí misma es plural, y esta requiere del cuidado de todos y 

cada uno de nosotros. La creencia en la separatividad trae consigo sensaciones de soledad, 

de tristeza, donde “quizás sea necesario admitir que nos encontramos entramados, en un 

juego de afecciones múltiples, donde cada uno de nosotros es un quién que quiere en 

relación. La relacionalidad es pura potencia colectiva de ser y de existir” (Lee Teles, 2020, p. 

69). Así, sabernos en relación, sabernos trinchera y refugio.   

 

Marcelo Percia (2017) señala que en el acontecer grupal se acogen gracias y 

desgracias de la vida en común. En uno de sus apartados armoniza líneas discontinuas 

sobre lo grupal, que se me vuelve inevitable no soltarlas en esta tesis. De esta forma y para 

terminar este apartado plasmaré algunas a continuación, que no harán otra cosa que 

embellecerla. Observa que en los grupos “se tientan valentías y cobardías que encarnan en 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               33 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

hablantes (...) cumbres en las que respiran las copas de los árboles (...) la novela narra el 

cuidado en común: de soledades que se aproximan” (p. 222). A través de sus palabras 

percibo que al compartir espacios y experiencias, se generan vínculos que transmiten unión, 

fuerza y protección, además de un sentido de pertenencia y reconocimiento mutuo.  

 

Marcelo Percia (2017) explica que la cercanía entre las personas se revela en los 

gestos cotidianos y en los encuentros inesperados, donde cada interacción, por pequeña 

que parezca, refleja distintos matices de cuidado, presencia y escucha. Repara de forma 

insistente en cómo “La ilusión de estar en común se ofrece como huida del desamparo (...) 

frágiles, evanescentes, sueños de unidad, de conjunto, de ligaduras que esperan (...) alivian 

lo que un cuerpo no puede. El alivio de la confesión pública, la catarsis conjunta de 

dolencias, el consuelo de un sentimiento cooperativo” (p. 225). Estas líneas describen cómo 

los individuos, frente a la vulnerabilidad, construyen espacios compartidos de cuidado y 

protección, donde la angustia encuentra alivio y la soledad se suaviza. Incluso cuando las 

palabras resultan insuficientes, estos espacios permiten nombrar y contener emociones que 

de otro modo permanecen inadvertidas. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               34 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Grupalidad como territorios terapéuticos 

 
Se necesitan pensar modos de estar en la vida,  

sin la fábula de ser: temporadas transitorias entre latidos que contraen  

y dilatan vocablos, entre existencias vivas, entre vientos, mareas, astros del cielo. 

Soltar las fábulas de sujeto, ser, sí mismo, para estar en lo que 

acontece: vivir aconteciendo, no sólo acontecidos. 

Marcelo Percia, 2017.7 

  
 

Reparando en aquello que hallamos en los grupos, Marcelo Percia (1998) dirá que lo 

propio necesita de otro para ser captado; es posibilidad de una producción de reciprocidad. 

El trabajo colaborativo del grupo y la no abolición de sus diferencias, habilita la potencia 

transformadora del mismo en tanto dispositivo terapéutico. Se vislumbra como el encuentro 

con otros, posibilita la emergencia de tensiones que muestran el estar envuelto en lo propio 

y enredado en lo del otro, lo que comienza por habilitar un reconocimiento; una demora y 

una respuesta (Etcheverry et. al, 2016).   

 

Los grupos son pensados como espacios tácticos donde se da la producción de 

efectos singulares e inéditos (Fernández & Del Cueto, 2000). Diferentes autores se refieren 

a los efectos que estos producen. Por ejemplo, los factores emocionales que se movilizan a 

través de transferencias reforzadas hacia el psicólogo, entre los integrantes, y también 

hacia la institución (Fernández, 1992). El afecto, entonces, juega un papel muy importante 

dentro de la reproducción de la grupalidad y los efectos que conciernen lo terapéutico. Así, 

lo afectivo cobra sentido como nido donde acunar aquellas vivencias que nos conmocionan.  

 

Marcelo Percia (2017) se refiere a la grupalidad como “moradas provisorias, 

residencias momentáneas, espacios donde estar” (p. 172). Tal vez el grupo terapéutico sea 

eso: una morada provisoria, un refugio transitorio donde lo humano se ensaya a sí mismo. 

Un tejido hecho de presencias, silencios, gestos, palabras que tantean. El psicólogo, en ese 

escenario, es un habitante más que, con otros, sostiene la intemperie. Su hacer consiste en 

acompañar el fluir de lo que se dice y de lo que aún no puede ser dicho. A veces, basta con 

cuidar el tiempo compartido, con ofrecer un umbral, una espera, un ritmo. Porque es entre 

7 Percia, M. (2017). Estancias en común. Buenos Aires: La Cebra.  
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               35 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

los otros, que algo de lo roto encuentra forma, algo del desvío se vuelve dirección, aunque 

sea por un tiempo indeterminado.  

 

Como seres sociales que crecemos gracias a que un otro estuvo allí, es que el 

acompañamiento se vuelve imprescindible para los itinerarios que recorren toda nuestra 

vida. Donde entran a jugar los diversos modos relacionales que expresan ese peculiar quien 

que somos. De este modo, se torna un propósito, apostar como nos dice Judith Butler 

(2010) por generar procesos creativos que intenten sobre todo versiones del mundo 

“vivibles”. Es acerca de las condiciones de vida, de la vida como algo que exige condiciones 

para llegar a ser una vida “vivible”. En un escenario donde todas y todos necesitamos de 

otras para poder existir, una dependencia que varía en el ciclo vital pero que siempre está 

presente. Quizás por eso, cuando el mundo se vuelve menos habitable, los grupos pueden 

funcionar como pequeños faros que iluminan. Lugares de vínculo, de escucha, donde lo 

inacabado encuentra permiso para ser. Donde nuestro rol como psicólogos permite 

acompañar movimientos singulares en el despliegue de lo común. En palabras de Marina 

Garcés (2013):  

Es imposible ser sólo un individuo. Lo dice nuestro cuerpo, su hambre, su frío, la 

marca de su ombligo, vacío presente que sutura el lazo perdido. Lo dice nuestra voz, 

con todos los acentos y tonalidades de nuestros mundos lingüísticos y afectivos 

incorporados. Lo dice nuestra imaginación, capaz de componerse con realidades 

conocidas y desconocidas para crear otros sentidos y otras realidades (p.29). 

 

Si ser no es posible en soledad, entonces cuidar —y ser cuidado— no puede ser 

pensado como un acto aislado, sino como una forma de estar en el mundo con otros. Por 

eso, hablar de cuidados implica referirse a una lógica de relacionamiento social que prioriza 

el vínculo con los otros como eje fundamental. En el campo de las políticas sociales, 

distintos enfoques han propuesto repensar la organización de lo social desde una 

perspectiva que coloque los cuidados en el centro de las decisiones y estructuras colectivas 

(Palomo, 2009 citado por Butler, 2010). 

En ese pensar formas de estar en el mundo, el saber de la psicología nos habilita 

colocarnos como acompañantes en los procesos de cuidado que permiten sostener la vida 

psíquica, emocional y social. Un saber que actúa desde sus múltiples formas de práctica, 

ofreciendo herramientas para cuidar desde la escucha, la contención y la construcción 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               36 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

conjunta, reconociendo al otro en su sufrimiento, pero también en su capacidad de 

transformación.  

 

Pensar la grupalidad como territorios terapéuticos es comprender que el rol del 

psicólogo se teje en la trama de los vínculos, emergiendo en la co-construcción de sentidos, 

en la circulación de la palabra y en la potencia transformadora del encuentro. La grupalidad, 

pensada como un espacio de intervención terapéutica, es paisaje en movimiento: un 

entramado de palabras, silencios y afectos donde el psicólogo observa, habita, escucha y 

se deja afectar. Su rol no es el de un guía externo, sino el de un partícipe atento, 

comprometido con el devenir del lazo.  

 

Gabriela Etcheverry (2022) señala en su tesis que “los dispositivos grupales 

implementados en el Portal Amarillo8 apuntan estratégicamente a constituirse en ámbitos de 

acompañamiento y contención en el difícil proceso de descubrimiento y análisis crítico de 

esas matrices históricas de vinculación tóxica” (p. 131). En consonancia con esta 

perspectiva, Ana María Fernández (1992) plantea que los grupos terapéuticos permiten 

canalizar emociones colectivas en un marco de solidaridad, habilitando así formas de 

elaboración psíquica que trascienden lo individual. Siguiendo a la autora, se concibe este 

tipo de grupalidad como un espacio donde el psicólogo no ocupa un lugar de poder 

jerárquico, sino que asume un rol de orientación y dinamización, promoviendo la 

construcción de vínculos fraternos y habilitando intervenciones desde lo afectivo. Una 

conformación de lo grupal que persigue el mayor sostén entre sus miembros, disminuyendo 

el liderazgo centrado en el profesional.  

 

Es consecuente además, reparar en un cuidado previo que implique no pasar por 

alto las demandas y narrativas, teniendo presente que solo pueden ser pensadas en un 

interjuego dialéctico con sus protagonistas. El poder pensar en la conformación de un grupo 

determinado, implica entonces, tener ciertos cuidados con el a priori de sus objetivos y 

planificación, y entender que son las propias experiencias de los usuarios quienes expresen 

su devenir. De igual forma se pueden plantear algunos determinantes previamente, como 

los encuadres, o más precisamente, el hecho de conformar grupalidades compuestas por el 

acompañamiento de psicólogos, y lo que ello conlleva. Entonces desde allí, debe 

encontrarse una meta, una finalidad que acompañe y dé sentido al estar juntos. Nuestras 

8 Portal Amarillo: Servicios de información, orientación, asesoramiento y tratamiento del consumo problemático 
de drogas.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               37 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

intervenciones en pos de asumir el rol de psicólogos, deben buscar trazar alianzas, redes, 

faros. Recuperar deseos, repasar los procesos, identificar obstáculos, fortalecer apoyos.  

Esto nos habilita a una posición crítica de cómo pensar las grupalidades. Marcelo 

Percia (2019) propone concebir espacios donde se rescate la potencia del estar, más allá de 

los disciplinamientos que imponen los grupos. Quizás lo relevante sea poner en foco los 

movimientos de distinción entre lo propio y lo de otros, en el hospedaje de las 

heterogeneidades. Aquello que sucede en el grupo dejará ver lo 

común en el encuentro, y en lo que se habilita mediante la reflexión 

puesta en cada singularidad, un común que no es otro, sino el 

presente.          

                                                                                                                  9                                                                   
Es necesario observar cómo lo grupal permite dar cuenta que 

necesitamos de los lazos afectivos, siendo así que adquiere fuerza 

la frase “nadie se salva solo”. Lo cual toma cuerpo el pensamiento 

de cómo la grupalidad alimenta el sobrevivir en ese sostener la vida 

que nos duele. Espacios que son lugares donde las personas al 

habitarlos generan estrategias para estar en el mundo, estrategias 

que aunque por tiempos indeterminados traiga calma.                                                                               

La intervención desde la psicología es una tarea política y afectiva. Es política 

porque recupera en cada encuentro la ética, los principios que la atraviesan para llevar 

adelante lo propuesto en cada encuentro. Es una tarea singular, como nos acerca Florencia 

Montes (2025) de (re) habitar un cuerpo, necesitando contar con un espacio donde ese 

proceso de singularización pueda tener lugar. La intervención es pensada como afectiva 

porque se interviene desde el vínculo que se construye cotidianamente entre quienes 

sostienen la grupalidad, y ese vínculo es siempre desde el despliegue de los afectos.  

Al pensar en el rol de los psicólogos dentro de las grupalidades, se evidencian 

formas de posicionarse que orientan y sostienen los encuentros. Debemos atender que 

muchas veces quienes participan en los grupos están afectados por múltiples necesidades y 

dolencias propias que no permiten reparar en los otros. Es así que aparece nuestro rol 

como psicólogos favoreciendo una mirada desde la multiplicidad, considerando los diversos 

elementos que comienzan a desplegarse en el espacio. Se atienden demandas 

estableciendo prioridades, distribuyendo la atención, interviniendo ante los conflictos 

9 Ilustración: cita atribuida a Paulo Freire, resume su filosofía sobre la importancia de la educación y la liberación 
colectiva a través de la acción comunitaria. 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               38 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

interrumpiendo violencias, entre tantas otras. Asumir el rol es aprender a leer el ambiente. 

Se trata de dedicar tiempo a cartografiar los problemas latentes, a pensar estrategias para 

intervenir, repasar determinadas situaciones que así lo ameriten (Montes, 2025).  

Son experiencias que se proponen construir otro tipo de relaciones basadas en una 

especie de apoyo horizontal (Pérez-Orozco, 2015). Vislumbramos la necesidad de 

detenernos, de volver a preguntar. En el grupo podemos percibir que no somos los únicos, 

que hay otros que experimentan sensaciones parecidas. Lentamente percibimos 

resonancias que permiten sentirnos acompañados donde la relación con nosotros mismos 

se activa y se acrecienta la relación con los demás (Lee Teles, 2020).  

 

De repente en el encuentro, nos percatamos de que otros se hallaban en las mismas 

lidies, desplegando anhelos libertarios en resonancia con los nuestros. Nos sorprendemos 

con la aparición de amistades, de nuevos campos relacionales, nuevas tramas de 

comunicabilidad. Aquellos problemas que nos aquejan, si bien se formulan de distintas 

maneras, guardan entre sí una conexión. Un mismo problema se expresa de distintos 

modos. Las penas nunca son individuales; al igual que las alegrías, son expresión singular y 

singularizantes de distintos aconteceres. Y así es como mediante las grupalidades se 

deliberan y se ensayan, formas de producir colectivamente la relación “ser parte”, no a partir 

de códigos o términos de exclusión sino de algún sentido de inclusión (Gutiérrez, 2024). 

  

Acompañar y sostenerse en la inmanencia del problema. Acompañar el proceso por 

el proceso mismo. Acompañar y ser acompañada en un momento de la vida, acompañar y 

ser acompañada para la vida. De eso se trata, también, las grupalidades (Montes, 2025). 

Consiste en cómo nos acerca la autora, de poner el cuerpo, de vincular desde el afecto, de 

registrar el deseo, de sostener en el tiempo. De ser, por un momento; faros.  

 

 

 
 

 
 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               39 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Más que una conclusión, lo que no cesa de perpetuar, lo inacabado 
 

No es más que un ensayo, no es más que la exploración de una pregunta, no es 

más que el recorrido que me permite alojar, habitar y explorar una inquietud, o varias… 

 

En el intento de producir escuchas afirmativas, que se asumen transformadoras 

desde una ética política y afectiva, se torna necesario detenernos en escuchas que 

provoquen lo creativo en el intento de imaginar otros modos, otros tiempos, otros mundos, 

otros relatos; formas de estar en común. Y no sólo de estar, como lo expresa Marcelo 

Percia (año), también se trata de vivir en común, de pensar en común, lo que termina por 

precisar como estancias en común. De esta forma nos abrimos a la posibilidad de ofrecer 

refugio y ternura en tiempos devastados. Tales resonancias y sinergias con las que me fui 

encontrando dieron paso a la oportunidad de bosquejar aquello de lo común que desee 

encontrar en algunas de las tantas luces que pasaron por mí. Luces que no llegaron como 

respuestas cerradas, sino como destellos que abrieron otras preguntas, otras formas de 

estar, de pensar y de sentir. Diferentes autores compusieron esta amalgama que me 

permitió volver a pensar.  

Annabel Lee Teles (2020) aporta una base fundamental al señalar que nuestra 

existencia está profundamente marcada por una relacionalidad constitutiva, donde los 

afectos —como la amistad, el amor y las formas de política afectiva— son fuerzas vitales 

que atraviesan y potencian nuestra manera de ser. En esta línea, lo grupal se configura 

como un devenir dinámico, un estar-siendo con otros que habilita resonancias, 

desplazamientos y nuevas configuraciones identitarias. Esta comprensión se profundiza con 

Suely Rolnik, quien entiende estos espacios colectivos como laboratorios existenciales 

donde se ensayan formas alternativas de vida. Para ella, el vínculo grupal se libera de las 

normativas opresivas para basarse en el deseo, el cuidado y el sostén mutuo, enfrentando 

así las subjetividades fragmentadas y aisladas que impone el poder dominante. 

 

Para comprender cómo estos vínculos impactan en nuestra existencia, la filosofía de 

Baruch Spinoza resulta clave. Su concepción de la vida como potencia, donde los afectos y 

relaciones aumentan o disminuyen nuestra capacidad de ser. Nos invita a pensar la 

interdependencia y la cooperación no sólo como valores éticos, sino como condiciones 

vitales para la existencia misma. A partir de esta ética de la interdependencia, las 

reflexiones de Judith Butler (2010) y Marina Garcés (2013) amplían el horizonte al poner en 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               40 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

valor la fragilidad como punto de partida para reimaginar lo vivible. En sus obras, la 

dependencia mutua aparece como un eje que desafía las estructuras sociales que 

privilegian la separación y la competencia, subrayando que no hay un sujeto plenamente 

autónomo fuera de la interrelación con los demás. En sintonía con esta perspectiva, desde 

un enfoque político y feminista, Silvia Federici (2013) y Sandra Ezquerra (2014) aportan la 

centralidad de los cuidados como prácticas fundamentales para la construcción de lo 

común. En este sentido, los grupos que sostienen, alojan y reparan, no solo constituyen 

espacios afectivos, sino también territorios de resistencia y producción política frente a un 

mundo que tiende a fragmentar y aislar. 

Estas perspectivas nos invitan a asumir la responsabilidad individual y colectiva de 

reapropiarse de las potencias de cooperación y sostenimiento, no sólo como conceptos 

teóricos, sino como prácticas vitales que requieren un compromiso activo. Solo así la idea 

de reapropiarse de la fuerza colectiva vital, será el medio indeclinable para combatir el 

actual estado de cosas. Se trata de posibilidades de salir del papel y de los sueños utópicos 

para convertirse en realidad. Pero antes debemos incomodarnos.  

Es preciso aminorar la marcha, repensar posibilidades de espacios grupales,  

aquellos que traen un alivio indeterminado para quienes no encuentran sus faros.  

 

En medio de un mundo que nos empuja a correr solos, a competir sin tregua, a 

desvincularnos, a desconfiar, a convertirnos en proyectos individuales de éxito, a 

fragmentarnos, a aislarnos bajo la falsa promesa de libertad, a negar la fragilidad, a ocultar 

el cansancio, a performar fortaleza, aún florecen espacios donde las voces no sólo se 

encuentran, sino que se escuchan. Lugares donde la memoria no es peso, sino raíz. En el 

intento de dejar que las memorias respiren, que la ternura tenga casa, que el tiempo se 

detenga lo justo para abrazar lo vivido. Escuchar(nos), alojar(nos), contar(nos): ahí nace lo 

nuevo. Que hayan escuchas, miradas atentas, relatos compartidos. Donde nos narremos 

juntos renace la esperanza de un nosotros que aún puede ser. Lo grupal se ofrece como 

refugio donde alojar intensidades que necesitan más de un cuerpo.  

Las grupalidades abren la posibilidad de reconfigurar lo común entre los seres 

humanos. En su seno, cada sujeto puede experimentarse de nuevo, permitirse el gesto 

radical de desconocerse a sí mismo, de suspender las certezas que lo mantienen fijado a 

una imagen, a una idea. Se trata de simples desacuerdos que permiten a cada quien 

distanciarse de las ilusiones que lo encadenan.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               41 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Estos lazos grupales laten en una ambivalencia vital; se construyen desde una 

cercanía que no absorbe, desde una distancia que no excluye. Son encuentros fugaces, 

intensos, que se disuelven justo antes de que se enuncie un "nosotros" cerrado, normativo, 

totalizante. La grupalidad se ofrece como un espacio para que lo común se reinvente desde 

una política afectiva. La grupalidad se propone como un campo de posibilidad, donde vivir 

juntos no implique sometimiento, sino apertura a la transformación y al sostén mutuo.  

 

En este recorrido, me reconozco no sólo como autora de este ensayo, sino como 

cuerpo y afecto atravesado por los vínculos que le dan sentido. Aquí vuelven a aparecer 

esas luces que me recorrieron. Esta tesis no está hecha únicamente de conceptos y 

palabras, sino también de vivencias compartidas, de presencias que acompañaron, de 

encuentros que sostuvieron. Escribirla fue también la forma de hacer memoria viva de las 

grupalidades que me han sostenido a lo largo de este recorrido. Compañeras y compañeros 

de camino, que no sólo pensaron a mi lado, sino que habitaron conmigo cada parte del 

camino, en pensamiento y afecto. Docentes que acompañaron con generosidad. Una tutora 

que con su guía paciente, permitió espacios de reflexión crítica, acompañando el proceso 

de hacer visible lo invisible. Mi familia, sostén fundamental, que desde su amor cotidiano 

hizo posible que este recorrido fuera vivible.  

Todo lo que aquí se despliega no nace de un ejercicio solitario, sino de una trama 

compartida. Esta escritura es testimonio de una experiencia grupal que no fue abstracta, 

sino vivida, sentida, encarnada. No hablo solo de los grupos que observé o leí, sino de los 

que habité, de los que me conmovieron, de los que me ayudaron a seguir. Por eso, esta 

tesis también soy yo, enredada en otras, siendo en común, haciéndome con otros. Desde 

ese lugar, hablar de lo común no es una utopía, sino una práctica cotidiana de resistencia. 

Detenernos. Preguntarnos. Acompañarnos. Escuchar lo que en nosotros todavía no tiene 

palabras. Cuidar aquellas partes de uno mismo que aún conservan el impulso, la 

sensibilidad y el deseo de seguir transformando. Abrir espacio para lo nuevo, para lo 

incierto, para lo diferente. Y hacerlo juntos. 

 

Una grupalidad pensada como experiencia que permite desorganizar lo conocido, 

abrir preguntas, alojar ambivalencias. Un modo de existencia que acoge la diferencia sin 

anularla, que reconoce que el otro no es extensión de mí, sino alguien con quien puedo tejer 

algo nuevo. Lo común, entendido desde estas experiencias, es más bien un movimiento, 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               42 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

una disponibilidad, una forma de estar con otros que sólo exige presencia. Un estar que 

escucha, que no exige, sino que acompaña. 

Aquí, entre palabras y silencios, entre conceptos y afectos, entre autoras y 

compañeras, dejo testimonio de un trayecto que no hice sola. Que no podría haber hecho 

sola. A todas esas presencias que caminaron conmigo, en los pensamientos y en la vida, su 

estar fue parte del tejido que hizo posible este recorrido y le dio forma a lo que aquí logró 

decirse. En definitiva, esta tesis es una cartografía de esos “nosotros” que me habitan y que 

habito. Un intento por escribir desde la experiencia, desde la fragilidad que busca sostén, 

desde el deseo de que vivir juntos sea todavía una posibilidad. Que lo común no sea sólo 

una palabra bella, sino una práctica vital. Que la potencia no sea sólo una idea filosófica, 

sino un modo de resistir el cansancio del mundo.   

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               43 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Referencias  

 

Anzieu, D. (1998). El Grupo y El Inconsciente: Lo imaginario grupal. Madrid: 

Biblioteca Nueva. 

Bang, C., Cafferata, L. I., Castaño Gómez, V., & Infantino, A. I. (2020). Entre “lo 

clínico” y “lo comunitario”: Tensiones de las prácticas profesionales de 

psicólogos/as en salud. Revista de Psicología. Tercera Época, 19(1), 48-70. 

Barrault, O. A. (2007). Los espacios de encuentro en la psicología comunitaria y sus 

implicaciones en la subjetividad. Revista de Ciencias Humanas, 37, 155–167. 

Bauman, Z. (2004). Modernidad líquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

(Obra original publicada en 2000).  

Butler, J. (2006). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia (M. G. Casado & P. 

Lorenzano, Trads.). Paidós. 

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Madrid: Paidós.  

Butler, J. (2012). Vulnerabilidad corporal, coalición y la política de la calle. Nómadas, 

(36), 10–17.  

Dardot, P., & Laval, C. (2013). La nueva razón del mundo: Ensayo sobre la sociedad 

neoliberal. Barcelona: Gedisa.  

Deleuze, G. (1989). Lógica del sentido (M. Morey, Trad.). Barcelona: Paidós. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1993). ¿Qué es la filosofía? (T. Kauf, Trad.). Barcelona: 

Anagrama. 

Deleuze, G. (1996). Crítica y clínica (J. Sacristán, Trad.). Barcelona: Anagrama. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2004). Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia 2 (B. 

Roca, Trad.). Valencia: Pre-Textos. (Obra original publicada en 1980). 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2009). El Anti-Edipo: Capitalismo y esquizofrenia (J. 

Vázquez, Trad.). Valencia: Pre-Textos. (Obra original publicada en 1972).  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               44 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Etcheverry, G. (2016). Informe Final Proyecto de Investigación: Corredores 

terapéuticos: dispositivo de transformación subjetiva. Montevideo: CIC-P 

Facultad de Psicología, UdelaR. 

Etcheverry, G. (2022). Cartografía del problema de la producción de lo común en la 

grupalidad (Tesis doctoral, Universidad de la República, Facultad de 

Psicología). 

Ezquerra, S. (2014). El género en el corazón de la crisis: hacia los cuidados como 

bien común. Comunicación presentada en las XIV Jornadas de Economía 

Crítica. Perspectivas económicas alternativas, Valladolid, España. 

Federici, S. (2013). Revolución en punto cero: Trabajo doméstico, reproducción y 

luchas feministas. Madrid:Traficantes de sueños.  

Federici, S. (2019). Reencantar el mundo: El feminismo y la política de los comunes. 

Madrid:Traficantes de sueños.  

Fernández, A. M. (1992). El campo grupal: notas para una genealogía. Buenos 

Aires: Nueva Visión.  

Fernández, A. M., & Del Cueto, A. M. (2000). Lo Grupal: Historias – devenires. 

Fernández, A. M. (2007). Las lógicas colectivas: Imaginarios, cuerpos y 

multiplicidades (2.ª ed.). Buenos Aires: Nueva Visión. 

Foucault, M. (2007). El nacimiento de la biopolítica: Curso en el Collège de France 

(1978–1979) (M. Bertolini & H. Godoy, Trads.). Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica. (Obra original publicada en 1979). 

Galeano, E. (2009). El libro de los abrazos. Ciudad de México: Siglo XXI. (Obra 

original publicada en 1989).  

Garay, A. I. (2001). Poder y subjetividad: Un discurso vivo [Tesis doctoral, 

Universidad Autónoma de Barcelona]. 

Garcés, M. (2013). Un mundo común. Barcelona: Ediciones Bellaterra.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               45 



Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Godani, P. (2016). La vita comune: Per una filosofia e una politica oltre l’individuo. 

Roma: Derive Approdi.  

Gutiérrez, R. (2024, mayo 21). Tramas antipatriarcales por lo común: Ritmos, 

escalas y horizontes [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=oss0hyPG5pk 

Han, B.-C. (2014). La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder. 

Herrero, Y. (2016). Una mirada para cambiar la película: Ecología, ecofeminismo y 

sostenibilidad. Madrid: Ediciones Dyskolo.  

Jay, M. (2009). Cantos de experiencia: Variaciones modernas sobre un tema 

universal (G. Ventureira, Trad.). Buenos Aires: Paidós.  

Laval, C., & Dardot, P. (2014). Común: Ensayo sobre la revolución en el siglo XXI (A. 

Díez, Trad.). Barcelona: Gedisa. 

Lee Teles, A. (2020). Política Afectiva: Apuntes para pensar la vida comunitaria. 

Fundación La Hendija.  

López-Gil, S. (2013). Filosofía de la diferencia y teoría feminista contemporáneas: 

¿Cómo pensar la política hoy? [Tesis doctoral, Universidad Autónoma de 

Madrid]. 

López-Gil, S. (2014). Debates en la teoría feminista contemporánea: Sujeto, ética y 

vida común. Quaderns de Psicología, 16(1), 45-53.  

Montañez Fierro, S. (s.f). Dispositivos formativos. El reconocimiento. Un enfoque 

desde la psicosociología clínica.   

Montenegro, M., Rodríguez, A., & Pujol, J. (2014). La psicología social comunitaria 

ante los cambios en la sociedad contemporánea: De la reificación de lo 

común a la articulación de las diferencias. Psicoperspectivas, 13(2), 32–43. 

Montes Paez, F. (2025). Acompañar es Político: Ensayo transfeminista sobre la 

situación de calle. Buenos Aires: abduciendo ediciones.  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               46 

https://www.youtube.com/watch?v=oss0hyPG5pk&utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=oss0hyPG5pk&utm_source=chatgpt.com


Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Negri, T., & Hardt, M. (2002). Imperio (E. Sadier, Trad.). Barcelona: Paidós.  

Negri, A., & Hardt, M. (2011). Commonwealth: El proyecto de una revolución del 

común (R. Sánchez Cedillo, Trad.). Madrid: Akal. (Colección Spinoza). 

Osorio Cabrera, M. D. (2017). Modos de vida vivibles: Economía(s) Solidaria(s) y 

Sostenibilidad de la vida. [Tesis doctoral, Universidad de la República 

(Uruguay)].  

Pelbart, P. P. (2006). Elementos para uma cartografía da grupalidade. 

http://desarquivo.org/sites/default/files/pelbart_peter_elementos.pdf 

Pelbart, P. (2009). Filosofía de la deserción: Nihilismo, locura y comunidad. (S. 

García Navarro & A. Bracony, Trads.). Buenos Aires: Tinta Limón. 

Percia, M. (1989). Introducción al pensamiento grupalista en la Argentina y algunos 

de sus problemas actuales. En Notas para pensar lo grupal (pp. 17- 34). 

Buenos Aires: Ediciones Búsqueda. 

Percia, M. (1989). Apuntes para una escucha psicoanalítica en situación de grupo. 

En Notas para pensar lo grupal. Buenos Aires: Ediciones Búsqueda. 

Percia, M. (2002). Una subjetividad que se inventa: Diálogo, demora, recepción. 

Buenos Aires: Ediciones Búsqueda. 

Percia, M. (2017). Estancias en común. Buenos Aires: La Cebra.  

Percia, M. (2019). Entrevista. Clepios 79: Revista de profesionales en formación en 

salud mental, 25(2), 68–71.  

Pérez Orozco, A. (2015). Subversión feminista de la economía. Madrid: Traficantes 

de sueños. 

Rodríguez Arcolia, F. (2021). Los oficios del lazo. Ars operandi institucional para el 

trazado de cartografías del deseo. Itinerarios Educativos.  

Rolnik, S. (2019). Esferas de la insurrección. Apuntes para descolonizar el 

inconsciente. Buenos Aires:Tinta Limón. (Colección Nociones Comunes).  

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               47 

http://desarquivo.org/sites/default/files/pelbart_peter_elementos.pdf
http://desarquivo.org/sites/default/files/pelbart_peter_elementos.pdf


Trabajo Final de Grado: “Las grupalidades como faros afectivos para sostener la vida”.       
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 
 

Salazar, C. (2011). Comunidad y narración: la identidad colectiva. Tramas, 34, 

93–111.  

Spinoza, B. (1980). Ética: demostrada según el orden geométrico (Trad. Vidal Peña). 

Madrid: Orbis. Hyspamérica. (Trabajo original publicado en 1677). 

 

 

 

 

 

 

 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                               48 


	En el umbral de la reflexión 
	 
	Donde habita el argumento  
	El sujeto neoliberal como ente aislado y responsable único de su destino 
	Grupalidad y Política de los Afectos  
	 
	¿Se puede hablar de una especie de pérdida de lo común?: Perspectivas  
	Voces de lo común en clave feminista  
	Lo común renace en las grupalidades  
	 
	Apreciaciones del acontecer grupal 
	 
	Grupalidad como territorios terapéuticos 
	 
	 
	 
	Más que una conclusión, lo que no cesa de perpetuar, lo inacabado 
	Referencias  

