¢’

Facultad de
logia

UNIVERSIDAD i
DE LA REPUBLICA Psico
URUGUAY UNIVERSIDAD DE

Universidad de la Republica

Facultad de Psicologia

Trabajo Final de Grado
Estudiante: Fagundez, Silvia 2.947,597-9
Docentes:

Docente tutor: Dra. Adriana Rovira

Docente revisor: Mg. Ana Carina Rodriguez

15 de diciembre, 2025

Montevideo, Uruguay



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

2
indice
FaNe ] =To [=Tor 0 01 =T 0 ) (oL PP PRSPPI 3
L S =TT .41 o T 4
Y 01 1 =T P 5
22 |11 o T [T ox T o 6
3. Delimitacion del Problema.............ooo s 7
v e (o] o] [=T o 4 F= 11 7z2:= o1 o] o 9
5. ODJELIVO GENEIAL.....coiiiiiiee ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e 10
5.1 ODbjetivos €SPECITICOS ... . e e e e e e e e e e e e e aaaaaaas 10
6. JUSHIficacion Y REIEVANCIA. ..........coiiiiee e e 10
7. Estado del arte y anteCedentes.........oouuiiiiiiii i 12
7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en didlogo con Montevideo............... 12
Capitulo .. —————————— 16
Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco tedrico- analitico de las Violencia hacia
E= E 0 g0 1= PP 16
8.1. Genealogia de la Opresion: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad....................... 16
8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogia..................cccceoeeiiiinnn. 17
8.3 La Herramienta Analitica: Opresion, Interseccionalidad y Matriz de Dominacion......18
CAPItUIO 2. 20
Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materializacion del poder................. 20
9.1 Precarizacion, Marginalidad y Migracion: Imbricaciones de Poder..............ccccooo...... 20
9.2 Performatividad, cuerpos, como se materializa la Violencia.............c.cccceevveveeveeeeeeneen. 21
9.3 Espacio Publico, Exclusion y Urbanismo Feminista....................cccccc, 22
9.4 La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural:............ccccccvvvvveeenn. 23
TO.REFIEXION FINAL.....uiiiiiiiiiiiiiii e e e e e e e e et e e e e e e e e e e e e aeaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaeas 26
10.1 Reflexion Personal:.........ooeeiiiiiiiei e e e 28



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Agradecimientos:

Este trabajo es el resultado de un largo camino que transité y que a
menudo se convirtié en desafiante y agotador. Es el cierre de un ciclo que no
hubiera sido posible sin el amor. La paciencia y el apoyo incondicional de
muchas personas que estuvieron a mi lado y fueron mi sostén y mi refugio y mi
constancia.

En primer lugar, quiero expresar mi agradecimiento a mi tutora, Dra. en
Psicologia Adriana Rovira, por ser una guia en medio de toda esta tormenta
académica, gracias por su disposicidon en el acompafiamiento, en este inicio y

también culminacién académica, por tu infinita paciencia.

También, quiero agradecer a mi revisora, Prof Adj. Mag. Ana Carina
Rodriguez, por su tiempo, por sus detalles, correcciones y por su aporte critico,
que me ayudaron a fortalecer los argumentos de esta tesis.

A mis companeros que transitamos esta carrera juntos (Marisel, Rafael,
Sebastian, Grisel como tantos otros) y amigas como (Naty, Caro, Andy,...), esas
guerreras de estudio. Gracias por recordarme que no estaba sola en esta lucha,
nuestra perseverancia es nuestro mayor logro. A mis mascotitas, por su amor
incondicional y sanador. A mi prima por sus “dedos rapidos” para rastrear algun
texto que necesite. A mi companiero de vida Alfredo por su aguante.

Y a todos quienes estuvieron a mi lado. A Daniel Ernesto por su
presencia y su compromiso en la busqueda de estar mejor y su correccion de

escritura.

A mi hija, mi motor, mi mayor inspiracion y el gran amor de mi vida.
Todo esto es para ti, cada pagina escrita lleva impregnada la esperanza de
construir un mundo mejor donde tus alas pueden volar sin miedo. Siempre
seras mi recompensa.

Y finalmente, a mi misma. A la mujer que dudd, que llord, que sinti6 el peso del
mundo sobre sus hombros, pero que nunca, ni por un segundo dejo de luchar

por sus suenos. A mi fuerza, a mi resiliencia, a mi inquebrantable deseo de

gracias, gracias.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

1. Resumen

Este trabajo monogréfico se titula "Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en
Montevideo desde una Mirada Interseccional”. Analiza como se expresan y legitiman las
violencias hacia las mujeres en espacios publicos. Es de caracter tedrico, identifica un vacio
en la produccién académica uruguaya, donde pocas veces se cruzan violencia, segregacion
espacial, y opresiones historicas de género, raza y clase. El eje principal es el cuerpo como
territorio politico (Butler, 1990), es el espacio primario donde se inscriben las violencias. Se
enfatiza la doble dimension geografica del fenédmeno. Violencia estructural y simbdlica en
barrios céntricos y de mayor intensidad en los periféricos. Para deconstruir estas violencias
estructurales, se usan conceptos claves como el desarrollo de la interseccionalidad
(Crenshaw, 1989, 1991). Matriz de dominacion (Hill Collins,2000, 2012), estos permiten la
superposicién de opresiones. La genealogia histérica parte de Federici (2004), con su
nocién de acumulacion originaria vinculada al capitalismo como control del cuerpo
femenino. Se suma la “pedagogia de la crueldad” de Segato (2016, 2018), que interpreta la
violencia como un acto comunicativo de poder. Se incorporan aportes de Butler (1990,
2010) sobre la performatividad de género, Gago (2019) analiza la precarizacion y deuda
como control neoliberal, Valencia (2010) que explora el “capitalismo gore”. Aunque el
analisis se ubica en Montevideo, se usan evidencias empiricas del Municipio F (Musto et al.,
2021) que muestran como la violencia de género se materializa. En el control espacial,
acoso, segregacion de residencias (Falu, 2014; Vera, 2024) y con las sobrecargas del

trabajo de cuidados que menciona Batthyany (2018).

Palabra clave: violencia, interseccionalidad, cuerpos, mujeres, espacios urbanos.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Abstract

This monograph, titled Body in the City: Violence and Territory in Montevideo from an
Intersectional Perspective, analyzes how violence against women is expressed and
legitimized in public spaces. Theoretical in nature, it identifies a gap in Uruguayan academic
literature regarding the intersection of violence, spatial segregation, and historical
oppressions of gender, race, and class are rarely considered together. The central focus is
the body as a political territory and the primary site where violence is inscribed. The
monograph emphasizes the dual geographical dimension of the phenomenon in Montevideo:
symbolic violence in central neighborhoods versus structural and high-intensity violence in
peripheral areas. To deconstruct these dynamics, key concepts such as intersectionality
(Crenshaw, 1989) and the matrix of domination (Hill Collins, 2000) are employed to visualize
overlapping oppressions. The historical genealogy draws on Federici’s (2004) notion of
primitive accumulation linked to the control of the female body. It integrates Segato’s (2016)
"pedagogy of cruelty,” interpreting violence as a communicative act of power, and
incorporates Butler’s (1990; 2004) contributions on gender performativity and precarity.
Furthermore, it engages with Gago (2019) regarding debt and neoliberal control, and
Valencia (2010) on "gore capitalism." Although the analysis is theoretical, it utilizes empirical
evidence from Municipality F (Musto et al., 2021) to demonstrate how gender violence
materializes through spatial control, residential segregation, and the burden of care work
Batthyany (2018).

Keywords: violence, intersectionality, body, women, urban space.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

2. Introduccion

Esta monografia se presenta como Trabajo Final de Grado (TFG) en el marco de la
culminacion del Plan 2013 de la Licenciatura en Psicologia (Udelar). Su propésito es mirar
cémo se producen, se expresan y legitiman las violencias hacia las mujeres desde una
perspectiva interseccional. Se busca entender como las desigualdades se imbrican para
mantener el control sobre los cuerpos feminizados en la periferia montevideana,

particularmente en territorios marcados por la vulnerabilidad.

Este desarrollo se organiza desde una pregunta guia:;, Cédmo se expresan y
legitiman las violencias hacia las mujeres en los espacios publicos, y cudles son los aportes

de la interseccionalidad para su comprension?

El punto de partida de ésta tesis es la definicion de la Convencion Interamericana
para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra la Mujer (OEA, 1994), que se
entiende como “cualquier accién o conducta basada en su género, que cause muerte, dafio

o sufrimiento fisico, sexual o psicoldgico, tanto en el ambito publico como en el privado”.

Aunque la monografia se centra en el espacio publico, esta definicion es clave para
entender la violencia como un fenémeno estructural y no privado. Esto se evidencia de las
experiencias urbanas, en la configuracion de los espacios que reproducen jerarquias de
género y clase. La violencia funciona, entonces, como una red de control simbdlico y

corporal que limita la autonomia (Segato, 2018).

En América Latina, esto toma una dimension critica. Se incorpora en un contexto de
precarizacion y criminalidad creciente, llegando a lo que Sayak Valencia (2010) llama
“capitalismo gore”, donde la violencia extrema se convierte en acumulacién . En Uruguay,
particularmente en Montevideo, el Municipio F ejemplifica esta concentracion de
vulnerabilidad, pobreza y disputas territoriales entre bandas de narcotrafico ( Musto et al.,
2021).

Para explorar esta complejidad, se adopta la postura epistemologica del
conocimiento situado de Haraway (1995). Esta perspectiva permite poner en dialogo los
planteamientos urbanos de Falu (2014) y econdmicos de Gago (2019) con la teoria de la
performatividad de Butler (1990) y la mirada decolonial de Lugones (2008) y Carneiro
(2017). El objetivo es “ennegrecer el feminismo” y visibilizar como la raza y la colonialidad

configuran las experiencias de las mujeres en la ciudad.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

3. Delimitacion del Problema

Este trabajo de analisis se organiza en dos ejes: uno tedrico, que ofrece las
herramientas para entender a la violencia como fenédmeno interseccional y estructural. El
otro eje es el territorial, empirico, centrado en la realidad de Montevideo. Se hace énfasis en

la periferia pero también se toman aspectos comparativos con el centro de la ciudad.

Esta eleccion no es arbitraria; sino que estudios locales confirman, que esta zona
concentra los indices mas altos de privacién material y percepcion de inseguridad.
Temporalmente, el estudio abarca el periodo 2020-2024,escenario marcado por la
expansion de la economia ilegal y la agudizacién de la exclusién urbana (Musto, Lijtenstein
& Rivoir, 2021). Durante estos afos diversas transformaciones como la crisis sanitaria y
aumento del narcotrafico, que han logrado reconfigurar el uso de los espacios publicos y

aumentaron asi las brechas de desigualdades que ya existian.

En este marco, la precarizacion se entiende no sélo como condiciéon econémica, sino
como una distribucion politica de la vulnerabilidad. En Montevideo, esto se materializa en
las propias experiencias de las mujeres migrantes las cuales fueron documentadas por
Boggio et al (2019), quienes se enfrentan hacinamientos en pensiones y una insercion
laboral por sectores como cuidado y limpieza. Asi, se delimita el objeto de la violencia no
solo como agresion fisica, sino como un mecanismo disciplinario y performativo. Que
genera una “circulacion restringida” (Musto, et al.,2021) y un control corporal explicito de las

mujeres de la periferia.

Para comprender la complejidad de estas exclusiones, es necesario visibilizar los
“circuitos invisibles “(Boggio et al., 2019) donde emergen estas tensiones étnicas y
culturales, como por ejemplo tener que enfrentar la negociacién por un asiento de omnibus
o las barreras para poder alquilar una vivienda, o las dificultades para exonerar sus
estudios. Estas practicas muestran cémo las desigualdades no solo se expresan en la

violencia directa, sino en interacciones cotidianas que restringen la autonomia.

Finalmente, el sujeto de estudio se define a través de la categoria cuerpo-territorio
(Cabnal, 2010), asumiendo que el cuerpo es el primer territorio donde se inscriben las
violencias patriarcales y coloniales. Esta perspectiva se fortalece con el aporte afrofeminista
de Sueli Carneiro (2017), permitiendo leer la violencia en el territorio periférico no como un
hecho delictivo aislado, sino como una estrategia de disciplinamiento sobre cuerpos

histéricamente construidos como disponibles o carentes de proteccion.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

4. Problematizacion

La problematizacién de este trabajo se centra en la necesidad de articular los
mecanismos estructurales de la violencia hacia las mujeres con las condiciones territoriales
y sociales que la sostienen. En Montevideo, particularmente en los barrios periféricos, esta
articulacion se manifiesta con especial intensidad debido a la combinacion entre el
abandono estatal, la exclusion urbana y la consolidacion de economias ilegales (Musto et
al., 2021).

En estos territorios, las estructuras precarias y la debilidad institucional facilitan la
emergencia de lo que los autores denominan un “Narco- Estado” que emplea el miedo como
dispositivo de control territorial. Este control armado de plazas y esquinas generan
expulsion y evitacion femenina del espacio publico. Transformando la exclusién material de

la violencia sobre los cuerpos (Musto et al.,2021).

Mencionando a Rita Segato (2016, 2018), esta violencia no responde a episodios
individuales ni aislados, sino que opera como una inscripcidon en el cuerpo de las mujeres
como pedagogia de la crueldad del patriarcado en el marco del capitalismo. El cuerpo
feminino se convierte asi en el primer territorio de conquista. La pedagogia de la crueldad
no solo elimina a la victima, sino que ademas envia un mensaje disciplinador, a las mujeres,
transforma la exclusion material y del cuerpo que se expresa con una evitacién y restriccion

de la movilidad por el espacio publico.(Segato, 2016;2018)

Paralelamente, esta violencia se legitima a través de la performatividad de género
(Butler, 1990), donde son naturalizadas las normas rigidas sobre la movilidad y horarios.
Intensificadas por carencias urbanas como transporte inseguro y escasa iluminaciéon donde
se manifiesta la precarizacion. Esto configura un “continuum de violencias “ (Kelly, 1988),

donde el acoso se normaliza en el contexto del urbanismo.

En consecuencia, Montevideo presenta una geografia doble, mientras en los barrios
céntricos predominan formas simbdlicas, en la periferia la violencia se manifiesta de manera
mas estructural y frecuente, se amplifica en tres factores, territorio, la desigualdad y la

ausencia del Estado.

Sin embargo, persiste un vacio analitico en la articulacion entre los enfoques
interseccionales, el andlisis de la reconfiguracidon del poder narco y las experiencias

cotidianas. Este TFG busca llenar dicho vacio mediante una lectura situada, explicando



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

cémo las mujeres de la periferia enfrentan violencias que condicionan su derecho a la
ciudad (Falu, 2014).

5. Objetivo general

Generar una matriz analitica desde las epistemologias feministas con la
interseccionalidad, para analizar como se expresan y legitiman las violencias de género en

el espacio urbano de Montevideo.

5.1 Objetivos especificos:

1. Analizar las formas en que las violencias hacia las mujeres se expresan y legitiman
en el espacio urbano de Montevideo en relacion con las dinamicas de precarizacion,
marginalidad, exclusién social y narcotrafico que se encuentran presente en el
contexto de latinoamérica.

2. Examinar como el disefio urbano y la organizacion del espacio publico reproducen
jerarquias de género, de clase y raza, articulando la teoria de la performatividad de
Butler (1990) para comprender coémo las normas sociales se inscriben en los
cuerpos.

3. Reflexionar sobre los aportes del feminismo interseccional para visibilizar y
desnaturalizar las violencias urbanas hacia las mujeres, considerando especialmente
las experiencias de las mujeres migrantes como un caso que evidencia la

interseccidn de estas multiples opresiones y desigualdades.

6. Justificacion y Relevancia

Esta justificacion responde a la necesidad de poder articular un marco tedrico solido
sostenido en una epistemologia del conocimiento situado de Haraway (1995). Vivir en
Montevideo y transitar sus barrios periféricos dejo en evidencia que la violencia no es la
misma en los barrios céntricos y Pocitos que en Casavalle o en Villa Garcia, esa diferencia

responde a la forma en que el género, clase y raza se territorializa de manera desigual.

La importancia de este estudio radica en que la violencia en Uruguay se materializa
cotidianamente en el espacio publico . El informe de Musto et al. (2021) aporta evidencia
empirica sobre cémo las mujeres del Municipio F experimentan un control directo sobre sus

cuerpos. Desde el punto de vista tedrico, la tesis busca generar una matriz analitica que



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
10
permita comprender la violencia como parte de un continuum (Kelly,1988), el cual se

intensifica segun la posicion de clase y raza.

Desde el punto de vista practico, se busca visibilizar la conexién entre la violencia
domeéstica y las violencias publicas (acoso, miedo en las calles). La precarizacion (Gago,
2019) configura un paisaje donde el miedo y la exclusion territorial son cotidianos. En un
contexto de crecimiento de la disputa territorial narco, entender estas dinamicas es urgente

para pensar en politicas publicas y estrategias de resistencia.

Alineado con la Psicologia Social Comunitaria, no se puede aceptar la violencia

como un problema individual, sino como un sufrimiento social y estructural.

7. Estado del arte y antecedentes.

El analisis de la violencia hacia las mujeres en los espacios publicos sobrepasa lo
que seria una simple enumeracion de hechos que suceden sobre los cuerpos feminizados.
Es un fenémeno socio cultural y politico que esta enraizado, multicausal y territorializado.
Su profunda complejidad exige que el abordaje no solo de sus manifestaciones directas sino
fundamentalmente de las estructuras subyacentes que lo configuran, lo perpetuan y lo
distribuyen de forma desigual, generando dinamicas de precariedad, exclusion social,

marginalidad y vulnerabilidad.

Este Estado de Arte establece el marco tedrico fundamental desde el cual se leera la
realidad urbana de Montevideo. Su objetivo es poner en didlogo las corrientes feministas
mas criticas, la interseccionalidad, el pensamiento decolonial y el materialismo histérico del
feminismo. De esta sintesis se extraen categorias conceptuales necesarias para desenredar
y diagnosticar de qué manera la opresion patriarcal y capitalista se inscribe en los cuerpos
de las mujeres. De manera diferencial, en el cuerpo y en el territorio de la periferia. Este
enfoque permite comprender que la violencia es un dispositivo de control estructural, no un
conjunto de eventos que suceden de forma aleatoria y que sus estudios deben situarse en

la interseccion de género, clase y raza.

7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en dialogo con Montevideo.

Para esta complejidad de la violencia urbana es necesario utilizar la
interseccionalidad (Crenshaw, 1989; Hill Collins, 2000) como una base metodoldgica, Esta

herramienta es basica para trascender la categoria genérica de “mujer’ y desmantelar las



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

11
estructuras de poder como el patriarcado, capitalismo, racismo y herencia colonial que no
solo se imbrican, sino que se potencian, generando experiencias de vulnerabilidad

radicalmente situadas.

El pensamiento feminista lationoamericano y decolonial ofrece asi una posicion
critica para este analisis. Maria Lugones (2008), Ochy Curiel (2017) y Maria Vivero Vigoya
(2016) conceptualizan la colonialidad del género, demostrando que la violencia hacia las
mujeres racializadas no es una falla del sistema, sino un mecanismo sistémico. Esta
perspectiva se traduce en el contexto uruguayo a través de los trabajos de Alicia Migliaro et
al.(2020),quienes ofrecen una lectura situada de la triple opresién (género, clase y raza) en
los margenes de la capital. Historicamente, Graciela Sapriza (2009) ya habia documentado
el antecedente empirico del cuerpo feminino como “ botin de guerra” que esto sucedio
durante el terrorismo de Estado dejando asi en evidencia la larga instrumentalizacion del

cuerpo de las mujeres como una herramienta de disciplinamiento y politico.

Desde lo territorial, el feminismo comunitario de Lorena Cabnal (2010) con su
categoria “cuerpo territorio” es fundamental, pues esto lo postula como el cuerpo fisico
como el primer espacio donde se inscriben las violencias patriarcales y coloniales. Este
concepto dialoga con el afrofeminismo de Sueli Carneiro (2017), quién denuncia cémo el
racismo configura una opresion especifica, donde se forma una especie de negacién hacia
las mujeres negras por su condicion de sujetos dignos de cuidado. Ambos enfoques
permiten leer la ciudad de Montevideo a través de la racializacién del espacio urbano,
revelando que las jerarquias coloniales aun determinan quién tiene acceso seguro y

legitimo al espacio publico.

La violencia no es sélo simbdlica, sino también es intrinsecamente material, que se
fija en la reproduccion del capital. Silvia Federici (2004) concluyé que la violencia contra los
cuerpos feminizados y el control de la reproduccion social fueron la condicidon material y
simbdlica de la acumulacion originaria. La violencia es, por lo tanto, una herramienta

estructural del capitalismo.

Esta tesis encuentra su verificacién en la economia de este pais con Karina
Batthyany (2018) retomando asi la genealogia para analizar la economia del cuidado en
Uruguay, dejando en evidencia que el capitalismo local se sostiene en el trabajo
reproductivo no remunerado de las mujeres. La doble jornada, que predomina en los barrios
periféricos, no solo logra limitar la movilidad (Batthyany & Genta,2020), sino que aumenta
la exposicion a las violencia, confirmando que el control de los cuerpos opera como un eje

estructural y para la reproduccion social en los margenes.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
12

En este marco, utilizando la nocién de precarizacion de Judith Butler (2010) resulta
inevitable que Butler la define no solo como una condicion econémica, sino como una
distribucién politica de la vulnerabilidad, producida de manera diferencial para los cuerpos
feminizados, racializados y empobrecidos. Esta teoria se aterriza en Montevideo con el
analisis de Veronica Gago (2019) sobre la genealogia del neoliberalismo, donde la deuda y
el trabajo informal operan como dispositivos de precarizacién, y con la investigacion
empirica de Karina Boggio et al.(2019). Documenta cémo la precariedad habitacional
(pensiones) y la insercion laboral segmentada a cuidados y limpieza en la ciudad
materializan la vulnerabilidad urbana, creando “circuitos invisibles” de exclusion étnica y
econdémica. La violencia se configura, entonces, no como hechos aislados, sino como un

proceso estructural derivado de estas condiciones.

La dimension espacial de la violencia es abordada desde el urbanismo feminista.
Ana Falu (2009;2014) postula que la ciudad no es un espacio neutro, sino un dispositivo
patriarcal que limita el derecho a las mujeres a habitarla. En Montevideo, la Arquitecta Ana
Clara Vera (2024) confirma esta tesis al identificar la falta de infraestructura segura como
transporte, iluminacion,y factores estructurales que restringen la movilidad y por ende el
ejercicio pleno de la ciudadania. El derecho a la ciudad se convierte asi en un privilegio de

clase y género.

Para finalizar, la violencia extrema en los margenes se logra interpretar mediante la

articulacion de dos conceptos centrales importantes.

El primero es mencionar la pedagogia de la crueldad de Rita Segato (2016; 2018)
quien logra argumentar que la violencia sobre el cuerpo femenino funciona como un
mensaje disciplinario que ejerce y legitima el poder. En el Municipio F, Musto et al, (2021) lo
qgue logra hacer es validar esta practica al documentar como las mujeres deben negociar su
circulacion con grupos armados relacionados al narcotrafico, estableciendo un control
territorial que opera como un mensaje, ensefiando los limites del espacio que les es

permitido habitar.

Siguiendo con el segundo concepto de capitalismo gore de Sayak Valencia
(2010;2018) propone este concepto para interpretar la naturalizacion de la violencia extrema
como forma de negocio, donde el crimen organizado produce violencia como un consumo
hipercapitalista. Esta dindmica es observada por Musto et al,(2021) y Salamano (2023) en
la periferia del noreste, donde el acoso armado moldea las relaciones sociales,
demostrando que la violencia urbana no puede separarse del modelo econdémico y territorial

que la sustenta.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
13
Si bien la academia uruguaya esta avanzando en la comprension de la violencia
urbana (Veiga, 2009; Migliaro, 2016), persiste un vacio critico. Los trabajos se concentran
en el impacto social de fendmenos como el narcotrafico, pero aun no han logrado una
articulacién simultanea y profunda de la colonialidad del poder, el capitalismo gore, la
pedagogia de la crueldad y la interseccionalidad, aplicadas de manera especifica en el

Municipio F.

Este Trabajo Final de Grado se posiciona de manera que pueda colaborar en reducir
la brecha, demostrando que la violencia experimentada por las mujeres en la periferia, no es
equiparable a la del centro de Montevideo. Se propone un analisis situado que entienden al
cuerpo y a la ciudad no solo como un escenario, sino como un territorio politico en
permanente disputa, inseparables de las estructuras econdmicas y coloniales que los

configuran.

Capitulo 1

Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco teérico- analitico de las

Violencias hacia las mujeres.
8.1. Genealogia de la Opresion: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad

Para comprender la naturalizacion de la violencia en los espacios urbanos, resulta
insuficiente describir el presente, es ordenar desenterrar las raices de su legitimidad. Por
esto, este trabajo asume el método genealdgico (Foucault,1977) para analizar como los
fenomenos sociales se configuran histéricamente a través de complejas relaciones de
poder. La genealogia no busca un origen fundacional, sino que indaga cémo la violencia se

ha convertido en un mecanismo aceptable, eficiente y estructural dentro del orden social.

Este enfoque rastrea las practicas y discursos que histéricamente han configurado la
idea de que los cuerpos feminizados son propiedad o territorios de conquista. El concepto
de “cuerpos dociles" (Foucault, 1977) es central, pues describe cuerpos moldeados para el
disciplinamiento y para soportar la violencia como pilar de estructuras de dominacién. Este
cuerpo ddcil se vincula directamente con la “acumulacion originaria” planteada por Federici
(2004), donde el control sobre la fuerza de trabajo, especialmente sobre la capacidad
reproductiva de las mujeres, fue una condicidn necesaria para el surgimiento del

capitalismo.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
14

Se suma la dimension colonial a la estructura econdémica. La segregacion de los
barrios periféricos en Montevideo no es una simple cuestiéon de clase. sino una herencia
colonial internalizada, conceptualizada como la “colonialidad del poder” (Quijano, 2009).
Maria Lugones (2018) profundiza esto en la “colonialidad del género”, explicando cémo el
sistema binario y la logica racial quita valor y situa a las mujeres racializadas en la base de
la opresién. Sueli Carneiro (2017), al proponer en “ennegrecer el feminismo”, argumenta
que el racismo estructural es la matriz que define quien es sujeto de derechos y quien es
leido como un “cuerpo disponible”. En el Municipio F, esto explica porque la violencia

impacta con mayor crudeza a las mujeres afrodescendientes y migrantes.

Siguiendo, con esta linea Silvia Rivera Cusicanqui (2010) suma a este trabajo el
concepto de “colonialismo interno”, entendido como una dominacion que se internaliza tanto
en la produccién de conocimiento . En el contexto uruguayo, la periferia se convierte en un
territorio feminizado , porque concentra las caracteristicas de la subordinacién histérica
femenina, vulnerabilidad, precariedad y control. La concentracion de desigualdad de género,
raza y estatus migratorio expone los cuerpos a la violencia y la precariedad y control

generando y validando este colonialismo interno.

Este aporte fortalece el andlisis interseccional al evidenciar que las violencias en las
zonas analizadas no solo son estructuras patriarcales, territoriales y econémicas, sino
también epistémicas, sostenidas por una dominacién internalizada que valida esta
percepcién de la periferia como una zona peligrosa. Finalmente, Ochy Curiel (2007)
sintetiza este entramado de dominacion en el trinomio, capitalismo, colonialismo y
heteropatriarcado, que en la periferia de Montevideo opera como un sistema integrado

donde la precariedad de la vida habilita y refuerza formas extrema de violencia territorial.
8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogia.

Esta genealogia de la opresidén se manifiesta en mecanismos especificos que
explican la persistencia y la naturalizacion de las agresiones. Analiticamente, el concepto de
“continuum de la violencia”(Kelly, 1988, citado en Cueva-Luna & Vazquez-Delgado,20214)
es fundamental, pues no concibe la violencia como hechos aislados, sino como procesos
sistematicos e interconectados que impregnan todos los ambito de la vida femenina. Como
plantea Lily Mufioz (2008, citado en Munoz Cabrera,2011), este espectro abarca “desde la

amenaza verbal(...) hasta llegar a la muerte de la victima”.

Este enfoque permite asi desarmar la dicotomia histérica entre violencia privada y

publica, demostrando que para las mujeres no existe tal frontera(Molina et al. 2017). En los



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

15
barrios excluidos, dicho continuum se materializa en una secuencia ininterrumpida que va
desde el acoso verbal hasta formas complejas de control territorial. Como sefiala Musto et
al. (2021), la restriccion de la movilidad y la dominacion corporal operan alli de un modo

continuo y estructural, disipando la ilusion de seguridad individual.

Estos actos se inscriben en la Pedagogia de la Crueldad (Segato, 2016), donde la
violencia funciona como un mensaje que advierte sobre la vulnerabilidad de las “presas” y la
impunidad del “depredador’- Sumando la perspectiva decolonial de Curiel (2007), se
concluye que esta pedagogia se intensifica mediante exclusién racializada en periferias
como el Municipio F, donde la crueldad se vuelve funcional al control del territorio y al

mantenimiento de las jerarquias coloniales.

8.3 La Herramienta Analitica: Opresion, Interseccionalidad y Matriz de

Dominacion.

El marco conceptual que estructura este analisis es la interseccionalidad, un eje
desarrollado por Kimberlé Crenshaw (1989). Esta perspectiva sostiene que las estructuras
opresivas, tales como el racismo, el sexismo y el clasismo no actian de manera
acumulativa o lineal, sino que se intersectan produciendo experiencias singulares. En esta
l6gica, el analisis aislado de categorias como “mujer” o “raza” resulta insuficiente para
comprender la profundidad de la vulnerabilidad, es la confluencia de estas identidades la

gue genera barreras agravadas.

Como sefiala Crenshaw (1989) una mujer migrante racializada enfrenta obstaculos
laborales intensificados por la convergencia de su estatus migratorio y de género,
configurando una precariedad especifica invisible para los analisis unidimensionales. Este
enfoque, arraigado en la tradicion del feminismo negro norteamericano (Bell Hooks, 1981;
Davis, 1983 ; Combahee River Collective, 1977), se expande teéricamente mediante el

concepto de matriz de dominacion de Patricia Hill Collins (2000).

Collins (2000) propone un modelo sociolégico que cartografia el poder como un
entramado de sistemas interconectados (Jabardo, 2012), identificando cuatro dominios de

operaciéon simultanea que son basico para analizar la realidad en el Municipio F:

1- Estructural: Organiza la opresion a través de las instituciones de derecho, politica

y economia. (falta de transportes y servicios en la periferia)(Musto et al., 2021).



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
16
2- Disciplinario: Regula las conductas mediante practicas burocraticas y
normativas.(control policial y burocracia con los migrantes).
3. Hegemonico: Impone significados y discursos que legitiman las
desigualdades.(estigmatizacién de las “zonas rojas”).
4. Interpersonal: Permea los vinculos cotidianos y la experiencia corporal directa.

(violencia fisica y acoso cotidiano).

Esta matriz de dominacién (Collins, 2000) manifiesta como los dominios no son
abstractos se materializan en violencias urbanas concretas. Estas dinamicas se inscriben en
los cuerpos, limitando la existencia femenina en la ciudad a través de la exclusién
estructural, la precarizacion de la vida y el control corporal. La interseccionalidad muestra
que la diferencia no es casual, en la periferia, la opresion desborda lo simbdlico. Retomando
a Sayak Valencia (2010), las vidas feminizadas, racializadas y empobrecidas carecen de

valor en el sistema, convirtiéndose en cuerpos expuestos a la violencia estructural.

Esta articulacion permite comprender porque el sujeto “mujer” no es universal en el
espacio publico, tal como menciona el Diagndstico (IMM & ONU Mujeres, 2018). Revela una
brecha concreta donde se contrastan dos realidades; en la plaza céntrica como en
Cagancha, el acoso simbdlico como miradas o comentarios suele vivir la experiencia como
un hostigamiento puntual para una mujer de sectores medios. Sin embargo, al analizar la
experiencia de una mujer migrante en el Municipio F, es la misma violencia que se solapa
con el racismo y la precariedad laboral. Entonces alli se convierte en una trampa que

amenaza no solo el libre transito, sino la supervivencia misma.

Se trata de un continuum retroalimentado donde, siguiendo a Alicia Migliaro
Gonzales (2020) sobre el cuerpo como el primer territorio, la presencia policial o
institucional suele implicar control y sospecha mas que seguridad. Epistemolégicamente,
esto rompe con una lectura lineal que situa al sexismo como causa unica de la violencia. La
combinacion sistematica de factores demuestra que la violencia en los margenes de
Montevideo es la expresién directa de una dominacién donde la seguridad y la vida de las

mujeres estan condicionadas por su posicion en la matriz.

En consecuencia, las intervenciones publicas generalizadas no funcionan en las
periferias; el reconocimiento tedrico de la diversidad no es suficiente. Como menciona
Crenshaw (1991):



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

17

Estos avances reflejan una creciente conciencia del papel que desempefia la

sexualidad, la historia y las leyes territoriales, pero también la raza, el género, la

clase y la condicion migratoria de las mujeres en nuestro esfuerzo colectivo para

poner fin a la violencia que sufren. Sin embargo, no podemos hablar de una mejora

real hasta que mas mujeres estén protegidas fisica y juridicamente, y hasta que esta

proteccibn sea mas eficaz para poner fin a su sufrimiento”’. (Crenshaw, 1991
Traduccion, p.1298).

Esta cita subraya que la conciencia sobre la interseccionalidad debe trascender del
papel para convertirse en politica publica. Se requieren, por tanto, intervenciones situadas
que visibilicen esta complejidad para transformar los espacios publicos en escenarios de
justicia, donde cada mujer pueda transitar no como una sobreviviente a la espera del

préximo peligro, sino como agente pleno de su destino.

Capitulo 2
Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materializacion del poder.
9.1 Precarizacion, Marginalidad y Migracion: Imbricaciones de Poder

El método genealdgico, es lo que nos permitié entender el origen historico de la
opresion. Ahora, los conceptos como “continuum de violencia”, “el mandato de
masculinidad” y la “Pedagogia de la Crueldad” nos explican la compleja manera de operar
de estas violencias en el presente.

Juntos, lo que hacen es conformar la matriz que permite analizar las imbricaciones
de poder en la realidad actual,entrecruzan, género, clase, raza y estatus migratorio,
produciendo efectos especificos en la vida cotidiana de las mujeres (Crenshaw, 1989;
Collins, 2000). La interseccionalidad es basica para comprender que la vulnerabilidad no se
explica unicamente por ser mujer o ser migrante, sino por la combinacion de estos factores

en la periferia urbana.

Uno de los ejes centrales es la “precarizacion de la vida” (Butler, 2004; Lorey, 2016).
Este concepto no se refiere a solo la inestabilidad laboral, sino a una condicién politica
inducida donde existen determinados cuerpos que son expuestos diferencialmente al riesgo
y a la muerte, volviéndose “cuerpos desechables” (Mufoz Cabrera, 2011). En Uruguay, esto
conecta con la critica a la economia del cuidado (Batthyany, 2018), evidenciando cémo el

capitalismo se sostiene sobre el trabajo no pago de las mujeres.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
18
Esta precarizacion se articula (Wacquant, 2001), un encierro donde la pobreza y
estigmatizacién se superponen. Como documenta Danilo Veiga (2009) para la ciudad de
Montevideo, la segregacion espacial es la base material de esta precarizacion. Sayak
Valencia (2010) profundiza esto con el “capitalismo gore”, donde la violencia extrema y el

trafico de cuerpos se convierten en modos de acumulacion.

Esto produce vulnerabilidades profundas en mujeres sobre todo migrantes,

dificultando su acceso a derechos esenciales.
9.2 Performatividad, cuerpos, como se materializa la Violencia.

Este analisis desarrollado en esta monografia exige entender que el cuerpo es el
primer territorio politico. Para poder explicar como se materializa la violencia, es
fundamental desarrollar la teoria de Judith Butler (1990-2010).

Butler (1990-2010) define la “performatividad” como la reiteracion de actos que crean
la ilusién de un género estable. El género no es una esencia bioldgica, sino una practica
que, al repetirse, concibe la fuerza de norma. Aquellos cuerpos que no repiten
adecuadamente estas normas se vuelven “ininteligibles”. Aqui reside el vinculo central con
la precarizacién que es la performatividad no es solo un acto simbdlico, sino que tiene

efectos materiales tanto de vida o muerte.

En el texto Cuerpo que Importan (2002) y Vida precaria (2004), Butler articula ambos
conceptos las normas determinan que vidas son dignas de ser lloradas y cuales no. La
precarizacion es, entonces, el efecto politico de estas normas performativas. Cuando un
cuerpo, como el de una mujer migrante en la periferia de Montevideo, no se ajusta a la
norma hegemonica de “ciudadano legitimo” queda expuesto a una distribucion diferencial de

la vulnerabilidad.

Por lo que podemos mencionar entonces, que la violencia en Montevideo no es un
ataque aleatorio, sino la materializacién del poder que sanciona a estos cuerpos precarios.
El espacio urbano funciona como el escenario donde esta sancion ocurre; como sefiala
Jane Darke, las ciudades “son el patriarcado escrito en piedra” (Kern, 2020). En concreto la
violencia hacia las mujeres es la herramienta que mantiene a estos cuerpos en estado de
precariedad, restringiendo su movilidad, el derecho a la ciudad (Fald, 2014) y la autonomia

mediante la “geografia del miedo”.

Asi en este modo, la interseccionalidad (Crenshaw, 1989) y la matriz de dominacién

(Collins, 2012) demuestran que la vulnerabilidad no es intrinseca, sino producida



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
19
politicamente, es el resultado de fallar en la performance normativa que es exigida por el

espacio urbano y social.

Si bien la nocion de performatividad y precarizacion de Butler (2010) es fundamental
para entender la construccion politica de la vulnerabilidad, su aplicacion en el contexto local
presenta un desafio tedrico. Una lectura de Butler (2010) podria pasar por alto como la
colonialidad y el racismo configuran la materialidad de los cuerpos en territorios como la

periferia montevideana.

Por ello, para profundizar en como la violencia se materializa en los cuerpos de las
mujeres como territorios politicos, resulta imprescindible quedarse solo con estas miradas
que debemos incorporar la perspectiva de los afrofeminismo y los feminismos
latinoamericanos (Carneiro, 2017; Segato, 2018). Estas autoras permiten visibilizar que la
precariedad no es solo una distribucion de vulnerabilidad abstracta, sino que esta
histéricamente marcada por el color de piel y el origen en la trama urbana ademas de ser

migrante.

9.3 Espacio Publico, Exclusién y Urbanismo Feminista

A lo largo de la historia, el espacio publico ha transformado su funcién social: de ser
un lugar de encuentro democratico, pasé a convertirse, con la modernidad industrial, en un
simple pasaje entre la produccion y el ambito privado (Christieb, 2004). Este proceso
consolidé una “divisién espacial de género” que asigna el espacio publico asociado a la
produccién y politica al hombre, relegando a la mujer en el espacio privado de la

reproduccion.

Esta dicotomia es resultado de una logica capitalista que mercantiliza el territorio y
estandariza la ciudad para produccion material (Delgado, 2007;Gehl, 2014) haciendo del

urbanismo tradicional la expresion de la arquitectura patriarcal.

Frente a este modelo androcéntrico surge el urbanismo feminista. Esta perspectiva
denuncia la planificacién tradicional como una conquista del territorio y propone, en cambio,
poner en el centro las vivencias singulares y el cuerpo (Falu, 2009; 2014). Su herramienta
clave es el analisis de la vida cotidiana, entendida como el conjunto de actividades rutinarias
productivas, reproductivas y de cuidados. Este enfoque rompe la falsa dicotomia
publico-privado al visibilizar como el disefio urbano, el transporte y servicios facilitan o

impiden la sostenibilidad de la vida (Falu, 2014).



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

20

Zaida Muxi (2018, citado en Vera de Armas, 2024) define a este cambio de “prisma”
como el abandono de la mirada patriarcal que piensa en un “hombre saludable con la vida
privada resuelta por otra persona”. Al cambiar las preguntas que nos hacemos sobre la

ciudad, cambian necesariamente las respuestas y los proyectos urbanos.

En el contexto de Montevideo, los barrios periféricos concentran desigualdades
sociales que impactan de forma directa en la calidad de la vida. Segun Aguiar y Borras
(2021), el Municipio F refleja ésta realidad mediante altos indices de pobreza, precariedad
habitacional y empleos formales. Estos territorios potencian y multiplican las formas de
violencia y marginacién, creando un entorno de alta vulnerabilidad donde la teoria urbana

debe aterrizar con urgencia.

La propuesta es transitar hacia una “ciudad cuidadora” (Falu, 2014). Este modelo
busca repartir equitativamente las obligaciones de cuidado mediante transformaciones
materiales concretas, mejor iluminacion, sefalizacién adecuada, eliminacion de barreras
visuales y consideracion de las diversas funciones (Falu, 2009). El objetivo final es
garantizar que cualquier mujer pueda transitar tranquila a cualquier hora sin miedo. La
aplicacion de estas herramientas en el Municipio F resulta indispensable para asegurar el
derecho a la ciudad de las mujeres mas vulneradas, sustentandose en dos pilares: la

participacién activa y la perspectiva interseccional.

9.4 La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural:

La eleccidn del término “violencia hacia las mujeres” para esta TFG implica una
decision politica y tedrica que visibiliza su caracter estructural (Crenshaw, 1989; Segato,
2018). No se trata de episodios aislados, sino de un fendmeno arraigado en la geografia
urbana, con una profunda concentracion en los barrios que excluyen y controlan estos

cuerpos feminizados (Ministerio del Interior, 2024;Veiga, et al., 2009)

En este contexto, la violencia presenta rasgos particulares; una restriccion de
movilidad marcada por el miedo, el 70% de las mujeres reportan violencia en espacios
publicos (Observatorios de la Violencia de Género, 2024) y la emergencia de logicas
territoriales ligadas al narcotrafico que legitiman el control corporal (Musto et al., 2021). Para
desentranar este entramado de exclusién y urbanismo androcéntrico (Falu, 2014; Gago,
2019), la interseccionalidad es la clave, pues revela como género, clase y raza materializan

en desigualdades especificas en los barrios periféricos.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
21
Es importante ampliar el analisis para incluir formas de violencia menos visibles que
sustentan las manifestaciones mas evidentes. Todas estas expresiones estan
interconectadas en un “continuum de violencia” (Kelly, 1988, citada por Herrera Bautista et
al., 2023), afectando la integridad de las mujeres. Siguiendo a Lopez Rodriguez (2015), que

define en su tesis estas dimensiones como :

1.Violencia fisica: Accidén u omisién que dafa a la integridad corporal.

2. Violencia psicolégica o emocional: Acciones dirigidas a perturbar, degradar o controlar la

conducta y decisiones mediante humillacién, intimidacién o aislamiento.

3. Violencia sexual: imposicion de comportamiento sexuales mediante fuerza, coerciéon o

amenaza, limitando la libertad sexual.

4- Violencia patrimonial: Acciones ilegitimas que implican dafo, sustraccion o retencion de

bienes, documentos o recursos para coaccionar la autodeterminacion (Art. 3).

Finalmente, bajo las observaciones interseccional, estas violencias se intensifican
al interactuar con otras desigualdades, raza, clase, estatus migratorio, generando

experiencias de opresion diferenciadas y acumulativas (Crenshaw 1989).
9.5 Ciudad dividida: Una doble geografia

En Montevideo, la violencia hacia las mujeres no se distribuye de manera
homogénea, sino que se territorializa, asumiendo caracteristicas especificas segun las
condiciones socio-espaciales de cada barrio. Con énfasis en los barrios periféricos, en
particular en el Municipio F, se ilustra como la violencia de género se entrelaza con la
precarizacion de la vida, la exclusién territorial y la presencia limitada del Estado (Musto et
al., 2021).

En estos barrios, las mujeres experimentan una circulacion cotidiana bastante
restringida y un control directo sobre sus cuerpos, manifestando un acto vinculado a la
vestimenta y la necesidad de autocensurarse para evitar conflictos (Musto et al.,2019; Falu,
2014). Las experiencias no son hechos aislados, sino que reflejan, de manera dramatica, el

continuum de violencia(Kelly, 1988; como citado en Cueva-Luna y Vazquez-Delgado, 2024).

La precarizacion en los barrios periféricos incluyendo la falta de transporte seguro,

sin iluminacion publica eficiente y escasos accesos a servicios sociales, aumenta la



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

22
vulnerabilidad de los cuerpos feminizados, donde el miedo y la exclusion territorial son
cotidianos (Gago,2019; Segato, 2016). Este no es un miedo abstracto, sino una respuesta
directa a una violencia letal que, como lo demuestran los datos de Salamano (2023), ocurre
en la puerta de sus casas: casi la mitad de los homicidios (48.30%) ocurren a menos de 500

metros del hogar de la victima.

Al contrastar estos barrios, se observan diferencias importantes en la forma y el tipo
de violencia. Mientras que el analisis cualitativo sugiere que en el Centro la violencia es mas
simbdlica, los datos cualitativos lo confirman : la violencia letal en los barrios céntricos esta
dominada por la rapifia (29%), siendo una violencia predominantemente instrumental
(Salamano, 2023). Por otra parte, en la periferia esta légica se interrumpe . La violencia deja
de ser instrumental y se vuelve expresiva y territorial. Los datos de Salamano (2023)
muestran que el 52.60% de los homicidios en la periferia son por ajustes de cuentas o

conflictos entre criminales.

Esto evidencia empiricamente la manifestacion del capitalismo gore (Valencia, 2010)
y la “pedagogia de la crueldad” (Segato, 2016) que analizo. Sintetizando, mientras en los
barrios periféricos, sobre todo en el Municipio F, la violencia es mas visible desde lo corporal
al control territorial, donde la violencia fisica se acentua (Musto et al., 2019). En los barrios
céntricos tiende a presentarse de manera mas simbdlica, como el acoso callejero y la

discriminacion en el espacio publico (Falu, 2014; Butler, 2010).

Ambas modalidades reflejan un continuum de violencia patriarcal (Kelly, 1988)
donde el territorio actua como un mediador que moldea la intensidad y visibilidad de las
violencias (Segato, 2016; Gago, 2019).

Esta doble geografia de la violencia en Montevideo, una periferia donde el cuerpo
femenino es territorio de disputa cotidiana y un centro donde la violencia se oculta en la
normalidad urbana. Deja marcado en evidencia que la ciudad no es un espacio neutro, sino
una construccion androcéntrica que genera dinamicas de oportunidades y exclusion segun

el género, clase y raza.

Como sefiala Perdomo Mereles (2020), estas intersecciones configuran una
combinacién de opresiones que solo pueden comprenderse desde sus multiples
dimensiones; dos mapas completamente distintos de la ciudad. Esta geografia del miedo

(Falu, 2009) no es abstracta, es entonces el pavimento roto que obliga a caminar con tacos



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

23
impuestos por la cultura de la imagen (Duran, 2016; Muhiz, 2014, citado en Perdomo
Mereles.,2020).

Marca la ausencia de otros cuerpos femeninos en la calle después de una cierta
hora, y es la resistencia cultural que surge cuando las mujeres se manifiestan de manera

activa en los espacios publicos.

10.Reflexion Final

El objetivo central del desarrollo de esta monografia fue responder a la pregunta que
guia el andlisis:¢, Como se expresan y legitiman las violencias hacia las mujeres en los

espacios publicos y cuales son los aportes de la interseccionalidad para su comprension?

En el transcurso de un recorrido y del andlisis de la evidencia empirica en el
contexto de Montevideo, este trabajo demostré que la violencia hacia las mujeres en el
espacio publico no es un fendmeno accidental ni una serie de episodios aislados. Por el
contrario, es una manifestacion sistematica y territorializada que se inscribe en una

compleja matriz de dominacion de caracter colonial, patriarcal y capitalista.

La integracion de marco teorico referentes del pensamiento feminista
contempdraneo, tales como Rita Segato, Judith Butler, Sayak Valencia, Silvia Federici,
Veronica Gago y Maria Lugones, permitié construir asi un marco analitico que esta situado y
es solido. Se evidencié que las distintas formas de expresiones de la violencia, desde el
acoso callejero hasta la violencia del narcotrafico, conforman un continuum (Kelly, 1988)

gue une lo doméstico con lo publico y lo simbdlico con lo visible.

Siguiendo a Segato (2016; 2018), estas violencias operan como una “pedagogia de
la crueldad”, utilizando el cuerpo feminizado como superficie para inscribir mensajes de
jerarquia, control y disciplinamiento de los cuerpos desde lo social. Esta violencias no solo
destruyen, sino que ensefan y naturalizan el orden patriarcal, evidenciando como la triple
alianza entre capitalismo, patriarcado y colonialidad (Federici, 2004; Lugones, 2008)
instituye un orden social que subordina y realiza ciertos cuerpos, especialmente en los

barrios periféricos.

En este sentido, la interseccionalidad (Crenshaw, 1989, Collins, 2000) se evidencia
como la herramienta tedrico y politica mas potente para la comprension de estas dinamicas,
demostrando que los sistemas de opresién (género, clase, raza, sexualidad) se entrecruzan

y producen formas de violencia especificas y acumulativas.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
24
El resultado principal de esta monografia es la identificacion de una doble geografia
gue se basa en la violencia en Montevideo. En el centro urbano, la violencia se expresa de
manera simbalica (acoso callejero, discriminacion), donde el miedo opera restringiendo la

movilidad.

En el contexto seleccionado como en el Municipio F, la violencia se materializa en un
control territorial explicito, agresion fisica y riesgo letal ligado a la precarizacion, la exclusién

y el capitalismo gore (Valencia, 2010), donde el cuerpo se convierte en el objeto de disputa.

La revision del estado del arte detectd un vacio persistente en los estudios locales
que articulan la perspectiva interseccional con la problematica de la violencia en el espacio
publico. Esto refuerza la pertinencia de este trabajo: pensar desde nuestras ciudades y
territorios implica reconocer que las violencias no se manifiestan de conocimientos, debe
partir ineludiblemente de las experiencias concretas de las mujeres que habitan los

espacios urbanos.
10.1 Reflexiéon Personal:

Este proceso académico representd para mi un aprendizaje transformador,
confirmando que la psicologia tiene el formato ético de involucrarse activamente en las
problematicas que forman la sociedad. Analizar desde una perspectiva feminista e
interseccional no ha sido solo un ejercicio tedrico, sino una forma de resistencia, construida

con sensibilidad, ética y un compromiso con los territorios que habitamos.

A nivel profesional, este estudio me interpela sobre los riesgos de las intervenciones
sin criterios al contexto. Comprendi que un error frecuente en nuestra futura practica seria
no reconocer la “doble geografia” que aqui denuncio. Una estrategia centrada Unicamente
en la logica del acoso callejero del Centro seria insuficiente y hasta revictimizante en zonas
como el Municipio F, donde la intervencion debe priorizar la dimension comunitaria: el
acceso a recursos, la seguridad territorial y la reduccion de la precariedad como forma de

violencia estructural.

Por lo tanto, concluyo este recorrido con la certeza que debemos trabajar desde la
Psicologia Feminista, Comunitaria y Transformadora. Una psicologia que no se limite a
operar en el consultorio individual, sino que se convierte en una herramienta activa de
cambio urbano social. Nuestra disciplina debe apoyar el disefio de politicas publicas que
reconozcan la vulnerabilidad situada de las mujeres de la periferia, trascendiendo las

soluciones universales.



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Lejos de cerrar el problema, esta monografia abre la puerta hacia nuevas reflexiones

y desafios. Se deja una invitacion abierta a continuar desnaturalizando la violencia, a seguir

produciendo conocimiento situado y a proyectar y erradicar las violencias. En definitiva, el

camino queda abierto para futuros trabajos académicos y practicas comprometidas, cuyo fin

ultimo es asegurar que el hecho de ser mujer no sea una condena espacial, y que podamos

ejercer la autonomia plena en nuestra propia ciudad.
11.Referencias Bibliograficas

Aguiar, S., & Borras, M.(2021). Indicadores sociales y territoriales del Municipio F. En

Bustos, L et al. (Eds), Desigualdades urbanas en Montevideo. Universidad de la Republica.

Batthyany, Ky Scavino, S.(2018). Valoracién econémica de los cuidados no
remunerados de la salud: un aporte para el reconocimiento del trabajo invisible de

los hogares y las mujeres. Revista Gerencia y Politicas de Salud,19(34).
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7284216

Borras, V. (2019). Cambios y discontinuidades en la configuracién socioespacial de
Montevideo y el Area Metropolitana: una visién longitudinal. Revista Latinoamericana
de Estudios Urbanos Regionales, RELAP, 25(2), 1-20.

Boggio, K. (2019). Derechos, oportunidades y experiencias de las mujeres migrantes en
Uruguay . Tesis de grado. Universidad de la Republica.

Butler,J.(1990). Gender Trouble: Feminism and The Subversion of Identity.El género
en disputa: El feminismo y la subversion de la identidad (M. A. Murioz, Trad.).

Paidés.( Obra original publicada en 1990).

Butler,J.(2002). Bodies That Matter, On the Discursive Limits of “sex” Cuerpos que
importan: Sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”. Paidés.( Obra original
Publicada en 1993).

Carneiro, S.(2017).Enegrecer o feminismo: A situacdo da mulher negra na América
Latina a partir de uma perspectiva de género. Ennegrecer el feminismo; La situacion
de la mujer negra en América Latina desde una perspectiva de género. En R.
Campoalegre Septien & K.Bidaseca( Coords). Pensamiento silencioso: Mas alla del

decenio de los pueblos afrodescendientes (pp.109-122).Clacso.

https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACS0O/16590/1/Mas_alla_del

_decenio.pdf


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7284216
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16590/1/Mas_alla_del_decenio.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16590/1/Mas_alla_del_decenio.pdf

Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

26
Cabnal, L(2010) Acercamiento a la construccion de la propuesta de pensamiento epistémico
de las mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala, En Feminismos diversos: el

Feminismo Comunitario (pp.11-25) Acsur- Las Segovias.

Col-lectiu Punt 6. (2019). Urbanismo feminista: Por una transformacion radical de los

espacios de vida. Virus Editorial. Original 1977.

Collins,P.H.(2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the

politics of empowerment. Routledge.

Collins, P.H.(2012). Pensamiento feminista negro: Conocimiento, conciencia y

politicas de empoderamiento. Morata.

Consejo Nacional Consultivo por una Vida Libre de Violencia de Género hacia las
Mujeres.(2021). Informe de Gestion 2021. Ministerio de Desarrollo Social.(MIDES).

Central America Women 's Network.(2011). Violencias interseccionales: Debates feministas
y marcos teoricos en el tema de pobreza y violencia contra las mujeres en Latinoamerica.

Tegucigalpa. Honduras:CAWN.

Crenshaw, K.(1989). Desmarginacion de la interseccion de raza y genero: Una critica
feminista negra de la doctrina antidiscriminatoria, la teoria feminista y la politica
antiracial Foro legal de la Universidad de Chicago 1969 (139-167).

Crenshaw, K.(1991). Mapeando los margenes: Interseccionalidad,politicas de
identidad y violencia contra las mujeres de colonial (“Mapping the Margins;
Intersectionality, Identity Politics, and Violence Against Women of Color). Stanford
Law Review.43(6),1241-1299

Curiel. O.(2007). La critica poscolonial desde las practicas politicas del feminismo

antirracista(Ponencia)-Némadas, 26-95-101

https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-des

de-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf

Cueva-Luna,T.E & Vazquez-Delgado,B.D.(2024).Continuum de violencia de género
en las narrativas de mujeres centroamericanas forzadas a migrar. Comparative
Cultural Studies: European and Latin American Perspectives,19:; 1-22, 2024 ISSN:
2531-9884.


https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-desde-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf
https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-desde-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf

Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

DOI: 10.46661/CCSELAP-11001

Christlieb, P. F.(2004). El espacio publico y la divisién de género. Revista Mexicana
de sociologia, 66, 329-354 Anthropos.Delgado, M.(2007). El animal publico: Hacia

una antropologia de los espacios urbanos. Herden

Falu.A.(2009). Violencias y discriminaciones en las ciudades, En A. Falu (Ed.),
Mujeres en la ciudad. De violencias y derechos (p.33). Santiago de Chile: Unifem,

Red Mujer y Habitat de América Latina, Ediciones Sur.

Falu,A.(2014). El derecho de las mujeres a la ciudad. Espacios publicos sin

discriminacion. Vivienda y Ciudad,1,10-23.

Federici,S.(2004). Caliban and the Witch: Women, the Body and Primitive
Accumulation. El Caliban y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria.

Traficantes de Suefios (Obra original publicada en 2004).

Foucault,M.(1977). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prision. Siglo XXI Editores.(
Obra original publicada en 1975).

Jabardo, Mercedes (ed). Feminismo negros. Una antologia. Madrid. Traficantes de
Suefios. Coleccion Mapas, 2012. ISBN: 978-84-96453-69-6

Johnson, N., Aguiar, S., Cardozo, S., Jorge, V.,& Torre,. V(2014). Diagnoéstico sobre
la violencia hacia las mujeres en espacios publicos en Montevideo. Montevideo: Onu

Mujeres, PNUD, Mides, Intendencia de Montevideo, Gobierno de Canada.

Haraway, Dj (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvencion de la naturaleza.
Madrid, Espana:
Catedra.https://epistemologiascriticas.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/04/ha

raway-conocimientos-situados.pdf
Gago,V.(2019). La potencia Feminista: O el deseo de cambiarlo todo. Tinta Limén.
Gehl, J.(2014). Ciudades para la gente. Ediciones Infinito.

Gonzalez Toledo, C.1-(2024). El narcoestado como factor de riesgo para el principio
de independencia judicial extrema en Tesis de Grado, Universidad del Azuay.

Repositorio Institucional Universidad de Azuay.

27



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Galtung, J. (2016). La violencia: Cultural, estructural y directa. Hooks, b. (1981). Ain't a

Woman: Black women and feminism. South End Press. Cuadernos de estrategia.

Herrera Bautista, MR, & Rodriguez Rodriguez, GJ (2023). El continuo de la violencia
de género en el espacio privado y su reproducciéon en la sociedad. Revista de
Estudio de Antropologia Sexual, 1(13),136-159.

https;//revista.inah.gob.mx/index.php/antropologiasexual/article/view/20103

Lorey, 1.(2016). Estado de Inseguridad: Gobernar la precariedad. Traficantes de

Sueios.

Lugones,M.(2008) Colonialidad y Género. Tabula Rasa,(9); 73-101 Colonizacién y

Antirracismo.
Mayordomo, J. Butler (2010). Marcos de guerra: Las vidas lloradas . Paidos

Molina, I., et al. (20179. El continuum de la violencia contra las mujeres en la region

centroamerica. Pnud/ América Latina Genera.

Ministerio del Interior, Datos oficiales (MVD) Ministerio del Interior (2024). Informe
Anual de Estadisticas de Violencia Doméstica y Género ( Periodo 2024.)

Ministerio del Interior (2024). Indicadores de la violencia de genero basado en el
sexo.
https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violen

cia-genero

Ministerio de Desarrollo Social.(2020). Informe quinquenal 2020-2024 del Sistema de
Cuidados. Montevideo, Uruguay: Mides. Recuperado de
https://www.gub.uy/ministerio
desarrollosocial/comunicacion/publicaciones/informequincequenal2020-2024delsiste

madecuidados.

Musto, C., Lijtenstein, N., & Rivoir, A. (2019). Violencia y espacio publico: una
aproximacion a las experiencias de mujeres en un municipio periférico de

Montevideo. Revista Inclusiones, 6(4), 11-28.

Musto, M.,et al.(2021).Violencia, redes urbanas y desigualdad en Montevideo.

Universidad de la Republica.

28


http://revista.inah.gob.mx/index.php/antropologiasexual/article/view/20103
https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violencia-genero
https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violencia-genero
https://www.gub.uy/ministerio

Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional
29

Musto,C.,Borras,V., & Rivier,A.(2022) “Violencia y espacio publico en un municipio

periférico de Montevideo” en Revista de Derecho de la Ciudad.

DOI:10.50996/rdc.v10i2.2581

Munoz Cabrera,M.(2011). La vida en la frontera: cuerpos desechables y
precarizacion social. Buenos
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/cesmeca-unicach/2020095042156/Sobrevivire

n violencia.pdf

Mufoz Cabrera, P (2011).Violencias interseccionales: debates feministas y marcos
teoricos en el tema de pobreza y violencia contra las mujeres en
Latinoamerica.CLACSO.

https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_intersecciona

les.pdf.

Lopez Rodriguez,MV (2015). La violencia contra la mujer: desde el enfoque de
género al psicoanalisis ( Trabajo final de grado, Facultad de Psicologia, Universidad

de la Republica, Uruguay). Montevideo, Disponible en

https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virgi
nia.pdf

Rivera Cusicanqui, S.(2010). Chixinakax utxiwa: Una reflexion sobre practicas y discursos

descolonizadores. Tinta Limén.

OEA.(1994) Convencion Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la

Violencia contra la Mujer “ Convencién de Belém do Para”.

Observatorio de Violencia Basada en Género:Inmujeres/Mides.(2024)./nforme de
Monitoreo sobre Violencia Basada en Género ( Ediciéon afio 2024). Instituto Nacional
de las Mujeres.
https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basad

a-genero

Perdomo, Mereles, L.(2020) Perspectiva de género y feminista en la construccion de ciudad

urbanismo. Universidad de la Republica Uruguay.


https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/cesmeca-unicach/2020095042156/Sobrevivir
https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_interseccionales.pdf
https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_interseccionales.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virginia.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virginia.pdf
https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basada-genero
https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basada-genero

Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Quijano,A.(2009). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, En E-
Lander( Comp.9), La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales.

Perspectivas Latinoamericanas.(pp.201-246).Clacso.
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708050100/11_quijano.pdf

Salamano, 1.(2023). Desigualdades territoriales en el derecho a la proteccion de la
vida: una mirada espacial y temporal al comportamiento de la violencia homicida en
Montevideo entre los afios 2012 y 2022. Monografia final de grado, Universidad de la

Republica. Repositorio Colibri.

https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/42980/1/TS

Salamanolgnacio.pdfF
Sapriza, G (2009). Memorias de rebeldia: 7 historias de vida. articulo de genealogia.

Segato ,R. L(2006). Que es un feminicidio. Notas para un debate emergente. Unidad

de Brasilia, Série Antropologia No. 401

https://www.nodo50.org/codoacod/2010.segato.pdf
Valencia,S.(2010).Capitalismo gore. Melusina.

Segato, R.L(2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Suefios.
Segato,R.L(2018). Contra Pedagogias de la Crueldad. Prometeo Libros.

Vera, A.C.(2024). Urbanismo feminista en Montevideo: De la teoria a la practicam a
partir del estudio de caso. Concurso para espacio publico Las Pioneras. ( Tesis de

Posgrado). Fadu, Universidad de la Republica. Repositorio Institucional.
Veiga,D.(2009). Segregacion residencial y desigualdad urbana en Montevideo.

Viveros Vigoya,M.(2016). La interseccionalidad: una aproximacion situada a la

dominacion. Debate Feminista,52, 1-17.

Wacquant,L.(2001). Parias Urbanos: Marginalidad en la ciudad a fines del milenio.

Manantial.

Young, M.(1990). Justice and the Politics of Difference. Princeton University Press.

traducido por S. Alvarez, Trad. en Joven, Im(2000). Ediciones

30


https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708050100/11_quijano.pdf
https://www.colibre.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/42980/1/TS
https://www.nodo50.org/codoacod/2010.segato.pdf

Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional

Catedra.https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco
%20caras%20de%20la%20opresion.pdf

31


https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco%20caras%20de%20la%20opresion.pdf
https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco%20caras%20de%20la%20opresion.pdf

	​ 
	 
	 
	 
	 
	Agradecimientos: 
	1.    Resumen 
	Abstract 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	2. Introducción 
	3. Delimitación del Problema 
	Este trabajo de análisis se organiza en dos ejes: uno teórico, que ofrece las herramientas para entender a la violencia como fenómeno  interseccional y  estructural. El otro eje es el territorial, empírico, centrado en la realidad de Montevideo. Se hace énfasis en la periferia pero también se toman aspectos comparativos con el centro de la ciudad. 
	 Esta elección no es arbitraria; sino que  estudios locales confirman, que esta zona concentra los índices más altos de privación material y percepción de inseguridad. Temporalmente, el estudio abarca el período 2020-2024,escenario marcado por la expansión de la economía ilegal y la agudización de la exclusión urbana (Musto, Lijtenstein & Rivoir, 2021).  Durante estos años diversas transformaciones como la crisis sanitaria y aumento del narcotráfico, que han logrado reconfigurar el uso de los espacios públicos y aumentaron así las brechas de desigualdades que ya existían. 
	En este marco, la precarización se entiende no sólo como condición económica, sino como una distribución política de la vulnerabilidad. En Montevideo, esto se materializa en las propias experiencias de las mujeres migrantes las cuales  fueron documentadas por Boggio et al (2019), quienes se enfrentan hacinamientos en pensiones y una inserción laboral por sectores como cuidado y limpieza. Así, se delimita el objeto de la violencia no solo como agresión física, sino como un mecanismo disciplinario y performativo. Que genera una “circulación restringida” (Musto, et al.,2021) y un control corporal explícito de las mujeres de la periferia. 
	Para comprender la complejidad de estas exclusiones, es necesario visibilizar los “circuitos invisibles “(Boggio et al., 2019) donde emergen estas tensiones étnicas y culturales, como por ejemplo tener que enfrentar la negociación por un asiento de omnibus o las barreras para poder  alquilar una vivienda, o las dificultades para exonerar sus estudios. Estas prácticas muestran  cómo las desigualdades no solo se expresan en la violencia directa, sino en interacciones cotidianas que restringen la autonomía. 
	Finalmente, el sujeto de estudio se define a través de la categoría cuerpo-territorio (Cabnal, 2010), asumiendo que el cuerpo es el primer territorio donde se inscriben las violencias patriarcales y coloniales. Esta perspectiva se fortalece con el aporte afrofeminista de Sueli Carneiro (2017), permitiendo leer la violencia en el territorio periférico no como un hecho delictivo aislado, sino como una estrategia de disciplinamiento sobre cuerpos históricamente construidos como disponibles o carentes de protección. 
	 
	4. Problematización 
	La problematización de este trabajo se centra en la necesidad de articular los mecanismos estructurales de la violencia hacia las mujeres con las condiciones territoriales y sociales que la sostienen. En Montevideo, particularmente en los barrios periféricos, esta articulación se manifiesta con especial intensidad debido a la combinación entre el abandono estatal, la exclusión urbana y la consolidación de economías ilegales (Musto et al., 2021). 
	5.1  Objetivos específicos: 

	6. Justificación y Relevancia 
	7. Estado del arte y antecedentes. 
	 
	7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en diálogo con Montevideo. 

	La dimension espacial de la violencia es abordada desde el urbanismo feminista. Ana Falú (2009;2014) postula que la ciudad no es un espacio neutro, sino un dispositivo patriarcal que limita el derecho a las mujeres a habitarla. En Montevideo,  la Arquitecta Ana Clara Vera (2024) confirma esta tesis al identificar  la falta de infraestructura segura como transporte, iluminación,y factores estructurales que restringen la movilidad y por ende el ejercicio pleno de la ciudadanía. El derecho a la ciudad se convierte así en un privilegio de clase y género. 
	Capítulo 1 
	Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco teórico- analítico de las Violencias hacia las mujeres. 
	8.1. Genealogía de la Opresión: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad  
	8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogía. 
	8.3 La Herramienta Analítica: Opresión, Interseccionalidad y Matriz de Dominación. 

	Capítulo 2 
	Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materialización del poder. 
	9.1 Precarización, Marginalidad y Migración: Imbricaciones de Poder 
	9.2 Performatividad, cuerpos, cómo se materializa la Violencia. 
	9.3 Espacio Público, Exclusión y Urbanismo Feminista 

	En el contexto de Montevideo, los barrios periféricos concentran desigualdades sociales que impactan de forma directa en la calidad de la  vida. Según Aguiar y Borràs (2021), el Municipio F refleja ésta realidad mediante altos índices de pobreza, precariedad habitacional y empleos formales. Estos territorios potencian y multiplican las formas de violencia y marginación, creando un entorno de alta vulnerabilidad donde la teoría urbana debe aterrizar con urgencia. 
	La propuesta es transitar hacia una “ciudad cuidadora” (Falú, 2014). Este modelo busca repartir equitativamente las obligaciones de cuidado mediante transformaciones materiales concretas, mejor iluminación, señalización adecuada, eliminación de barreras visuales y consideración de las diversas funciones (Falú, 2009). El objetivo final es garantizar que cualquier mujer pueda transitar tranquila a cualquier hora sin miedo. La aplicación de estas herramientas  en el Municipio F resulta indispensable para asegurar el derecho a la ciudad de las  mujeres más vulneradas, sustentándose en dos pilares: la participación activa y la perspectiva interseccional. 
	9.4  La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural: 

	Es importante ampliar el análisis para incluir formas de violencia menos visibles que sustentan las manifestaciones más evidentes. Todas estas expresiones están interconectadas en un “continuum de violencia” (Kelly, 1988, citada por Herrera Bautista et al., 2023), afectando la integridad de las mujeres. Siguiendo a Lopez Rodriguez (2015), que define en su tesis estas dimensiones como : 
	4- Violencia patrimonial: Acciones ilegítimas que implican daño, sustracción o retención de bienes, documentos o recursos para coaccionar la autodeterminación (Art. 3). 
	  Finalmente, bajo las observaciones interseccional, estás violencias se intensifican al interactuar con otras desigualdades, raza, clase, estatus migratorio, generando experiencias de opresión diferenciadas y acumulativas (Crenshaw 1989). 
	10.Reflexión Final 
	10.1 Reflexión Personal: 
	11.Referencias Bibliográficas  


