
1 

                    ​ ​ ​ ​ ​                                 

 
 
 

 
Universidad de la República  

 
Facultad de Psicología 

 
 

Trabajo Final de  Grado 

 

Estudiante: Fagundez, Silvia 2.947,597-9  

 

Docentes: 

Docente tutor: Dra. Adriana Rovira 

Docente revisor: Mg. Ana Carina Rodriguez 

 

 

          
 

 

 

 

 

 

15  de diciembre, 2025 

Montevideo, Uruguay 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

2 

 
 Índice 
 
Agradecimientos...................................................................................................................... 3 
1.    Resumen...........................................................................................................................4 
Abstract.................................................................................................................................... 5 
2. Introducción..........................................................................................................................6 
3. Delimitación del Problema................................................................................................... 7 
4. Problematización..................................................................................................................9 
5. Objetivo general................................................................................................................. 10 

5.1  Objetivos específicos:............................................................................................... 10 
6. Justificación y Relevancia.................................................................................................. 10 
7. Estado del arte y antecedentes..........................................................................................12 

7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en diálogo con Montevideo...............12 
Capítulo 1...............................................................................................................................16 
Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco teórico- analítico de las Violencia hacia 
las mujeres.............................................................................................................................16 

8.1. Genealogía de la Opresión: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad.......................16 
8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogía............................................. 17 
8.3 La Herramienta Analítica: Opresión, Interseccionalidad y Matriz de Dominación......18 

Capítulo 2...............................................................................................................................20 
Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materialización del poder.................20 

9.1 Precarización, Marginalidad y Migración: Imbricaciones de Poder............................20 
9.2 Performatividad, cuerpos, cómo se materializa la Violencia...................................... 21 
9.3 Espacio Publico, Exclusion y Urbanismo Feminista...................................................22 
9.4  La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural:............................... 23 

10.Reflexión Final.................................................................................................................. 26 
10.1 Reflexion Personal:.................................................................................................. 28 
11.Referencias Bibliográficas........................................................................................... 29 

​

 

 

 

 

 

 
 
 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

3 

Agradecimientos: 

Este trabajo es el resultado de un largo camino que transité y que a 
menudo se convirtió en desafiante y agotador. Es el cierre de un ciclo que no 
hubiera sido posible sin el amor. La paciencia y el apoyo incondicional de 
muchas personas que estuvieron a mi lado y fueron mi sostén y mi refugio y mi 
constancia. 

En primer lugar, quiero expresar mi agradecimiento a mi tutora, Dra. en 
Psicología Adriana Rovira, por ser una guía en medio de toda esta tormenta 
académica, gracias por su disposición en el acompañamiento, en este inicio y 
también culminación académica, por tu infinita paciencia. 

También, quiero agradecer a mi revisora, Prof Adj. Mag. Ana Carina 
Rodríguez, por su tiempo, por sus detalles, correcciones y por su aporte crítico, 
que me ayudaron a fortalecer los argumentos de esta tesis. 

A mis compañeros que transitamos esta carrera juntos (Marisel, Rafael, 
Sebastián, Grisel como tantos otros) y amigas como (Naty, Caro, Andy,...), esas 
guerreras de estudio. Gracias por recordarme que no estaba sola en esta lucha, 
nuestra perseverancia es nuestro mayor logro. A mis mascotitas, por su amor 
incondicional y sanador. A mi prima por sus “dedos rápidos” para rastrear algún 
texto que necesite. A mi compañero de vida Alfredo por su aguante. 

Y a todos quienes estuvieron a mi lado. A Daniel Ernesto por su 
presencia y su compromiso en la búsqueda de estar mejor y su corrección de 
escritura. 

A mi hija, mi motor, mi mayor inspiración y el gran amor de mi vida. 
Todo esto es para ti, cada página escrita lleva impregnada la esperanza de 
construir un mundo mejor donde tus alas pueden volar sin miedo. Siempre 
serás mi recompensa. 

Y finalmente, a mí misma. A la mujer que dudó, que lloró, que sintió el peso del 
mundo sobre sus hombros, pero que nunca, ni por un segundo dejó de luchar 
por sus sueños. A mi fuerza, a mi resiliencia, a mi inquebrantable deseo de 
convertirme en la profesional que soñé ser. ¡LO LOGRAMOS !!!!!!!!! gracias, 
gracias, gracias. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

4 

1.    Resumen 

Este trabajo monográfico se titula ”Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en 

Montevideo desde una Mirada Interseccional”. Analiza cómo se expresan y legitiman las 

violencias hacia las mujeres en espacios públicos. Es de carácter teórico, identifica un vacío 

en la producción académica uruguaya, donde pocas veces se cruzan violencia, segregación 

espacial, y opresiones históricas de género, raza y clase. El eje principal es el cuerpo como 

territorio político (Butler, 1990), es el espacio primario donde se inscriben las violencias. Se 

enfatiza la doble dimensión geográfica del fenómeno. Violencia estructural y simbólica en 

barrios céntricos y de mayor intensidad en los periféricos. Para deconstruir estas violencias 

estructurales, se usan conceptos claves como el desarrollo de la interseccionalidad 

(Crenshaw, 1989, 1991). Matriz de dominación (Hill Collins,2000, 2012), estos permiten la 

superposición de opresiones. La genealogía histórica parte de Federici (2004), con su 

noción de acumulación originaria vinculada al capitalismo como control del cuerpo 

femenino. Se suma la “pedagogía de la crueldad” de Segato (2016, 2018), que interpreta la 

violencia como un acto comunicativo de poder. Se incorporan aportes de Butler (1990, 

2010) sobre la performatividad de género, Gago (2019) analiza la precarización y deuda 

como control neoliberal, Valencia (2010) que explora el “capitalismo gore”. Aunque el 

análisis se ubica en Montevideo, se usan evidencias empíricas del Municipio F (Musto et al., 

2021) que muestran cómo la violencia de género se materializa. En el control espacial, 

acoso, segregación de residencias (Falù, 2014; Vera, 2024) y con las sobrecargas del 

trabajo de cuidados que menciona Batthyàny (2018). 

 

Palabra clave: violencia, interseccionalidad, cuerpos, mujeres, espacios urbanos. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

5 

Abstract 

This monograph, titled Body in the City: Violence and Territory in Montevideo from an 

Intersectional Perspective, analyzes how violence against women is expressed and 

legitimized in public spaces. Theoretical in nature, it identifies a gap in Uruguayan academic 

literature regarding the intersection of violence, spatial segregation, and historical 

oppressions of gender, race, and class are rarely considered together. The central focus is 

the body as a political territory and the primary site where violence is inscribed. The 

monograph emphasizes the dual geographical dimension of the phenomenon in Montevideo: 

symbolic violence in central neighborhoods versus structural and high-intensity violence in 

peripheral areas. To deconstruct these dynamics, key concepts such as intersectionality 

(Crenshaw, 1989) and the matrix of domination (Hill Collins, 2000) are employed to visualize 

overlapping oppressions. The historical genealogy draws on Federici’s (2004) notion of 

primitive accumulation linked to the control of the female body. It integrates Segato’s (2016) 

"pedagogy of cruelty," interpreting violence as a communicative act of power, and 

incorporates Butler’s (1990; 2004) contributions on gender performativity and precarity. 

Furthermore, it engages with Gago (2019) regarding debt and neoliberal control, and 

Valencia (2010) on "gore capitalism." Although the analysis is theoretical, it utilizes empirical 

evidence from Municipality F (Musto et al., 2021) to demonstrate how gender violence 

materializes through spatial control, residential segregation, and the burden of care work 

Batthyány (2018). 

Keywords: violence, intersectionality, body, women, urban space. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

6 

2. Introducción 

Esta monografía se presenta como Trabajo Final de Grado (TFG) en el marco de la 

culminación del Plan 2013 de la Licenciatura en Psicología (Udelar). Su propósito  es mirar  

cómo se producen, se expresan y legitiman las violencias hacia las mujeres desde una 

perspectiva interseccional. Se busca entender cómo las desigualdades se imbrican para 

mantener el control sobre los cuerpos feminizados en la periferia montevideana,  

particularmente en territorios marcados por la vulnerabilidad. 

 

Este desarrollo se organiza desde una pregunta guía:¿Cómo se expresan y 

legitiman las violencias hacia las mujeres en los espacios públicos, y cuáles son los aportes 

de la interseccionalidad para su comprensión? 

 

El punto de partida  de ésta tesis es la definición  de la Convención Interamericana 

para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra la Mujer (OEA, 1994), que se 

entiende como “cualquier acción o conducta basada en su género, que cause muerte, daño 

o sufrimiento físico, sexual o psicológico, tanto en el ámbito público como en el privado”.  

 

Aunque la monografía se centra en el espacio público, esta definición es clave para 

entender la violencia como un fenómeno estructural y no privado. Esto se evidencia de las 

experiencias urbanas, en la  configuración de los espacios  que reproducen jerarquías de 

género y clase. La violencia funciona, entonces, como una red de control simbólico y 

corporal que limita la autonomía (Segato, 2018). 

   

En América Latina, esto toma una dimensión crítica. Se incorpora en un contexto de 

precarización y criminalidad creciente, llegando a lo que Sayak Valencia (2010) llama 

“capitalismo gore”, donde la violencia extrema se convierte en acumulación . En Uruguay, 

particularmente en Montevideo, el Municipio F ejemplifica esta concentración de 

vulnerabilidad, pobreza y disputas territoriales entre bandas de narcotráfico ( Musto et al., 

2021). 

 

Para explorar esta complejidad, se adopta la postura epistemológica del 

conocimiento situado de Haraway (1995). Esta perspectiva permite poner en diálogo los 

planteamientos urbanos de Falú (2014) y económicos de Gago (2019) con la teoría de la 

performatividad de Butler (1990) y la mirada decolonial de Lugones (2008) y Carneiro 

(2017). El objetivo es “ennegrecer el feminismo” y visibilizar cómo la raza y la colonialidad 

configuran las experiencias de las mujeres en la ciudad. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

7 

 

3. Delimitación del Problema 

Este trabajo de análisis se organiza en dos ejes: uno teórico, que ofrece las 

herramientas para entender a la violencia como fenómeno  interseccional y  estructural. El 

otro eje es el territorial, empírico, centrado en la realidad de Montevideo. Se hace énfasis en 

la periferia pero también se toman aspectos comparativos con el centro de la ciudad. 

 Esta elección no es arbitraria; sino que  estudios locales confirman, que esta zona 

concentra los índices más altos de privación material y percepción de inseguridad. 

Temporalmente, el estudio abarca el período 2020-2024,escenario marcado por la 

expansión de la economía ilegal y la agudización de la exclusión urbana (Musto, Lijtenstein 

& Rivoir, 2021).  Durante estos años diversas transformaciones como la crisis sanitaria y 

aumento del narcotráfico, que han logrado reconfigurar el uso de los espacios públicos y 

aumentaron así las brechas de desigualdades que ya existían. 

En este marco, la precarización se entiende no sólo como condición económica, sino 

como una distribución política de la vulnerabilidad. En Montevideo, esto se materializa en 

las propias experiencias de las mujeres migrantes las cuales  fueron documentadas por 

Boggio et al (2019), quienes se enfrentan hacinamientos en pensiones y una inserción 

laboral por sectores como cuidado y limpieza. Así, se delimita el objeto de la violencia no 

solo como agresión física, sino como un mecanismo disciplinario y performativo. Que 

genera una “circulación restringida” (Musto, et al.,2021) y un control corporal explícito de las 

mujeres de la periferia. 

Para comprender la complejidad de estas exclusiones, es necesario visibilizar los 

“circuitos invisibles “(Boggio et al., 2019) donde emergen estas tensiones étnicas y 

culturales, como por ejemplo tener que enfrentar la negociación por un asiento de omnibus 

o las barreras para poder  alquilar una vivienda, o las dificultades para exonerar sus 

estudios. Estas prácticas muestran  cómo las desigualdades no solo se expresan en la 

violencia directa, sino en interacciones cotidianas que restringen la autonomía. 

Finalmente, el sujeto de estudio se define a través de la categoría cuerpo-territorio 

(Cabnal, 2010), asumiendo que el cuerpo es el primer territorio donde se inscriben las 

violencias patriarcales y coloniales. Esta perspectiva se fortalece con el aporte afrofeminista 

de Sueli Carneiro (2017), permitiendo leer la violencia en el territorio periférico no como un 

hecho delictivo aislado, sino como una estrategia de disciplinamiento sobre cuerpos 

históricamente construidos como disponibles o carentes de protección. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

8 

 

4. Problematización 

La problematización de este trabajo se centra en la necesidad de articular los 

mecanismos estructurales de la violencia hacia las mujeres con las condiciones territoriales 

y sociales que la sostienen. En Montevideo, particularmente en los barrios periféricos, esta 

articulación se manifiesta con especial intensidad debido a la combinación entre el 

abandono estatal, la exclusión urbana y la consolidación de economías ilegales (Musto et 

al., 2021). 

 En estos territorios, las estructuras precarias y la debilidad institucional facilitan la 

emergencia de lo que los autores denominan un “Narco- Estado” que emplea el miedo como 

dispositivo de control territorial. Este control armado de plazas y esquinas generan 

expulsión y evitación femenina del espacio público. Transformando  la exclusión material de 

la violencia sobre los cuerpos (Musto et al.,2021).  

Mencionando a Rita Segato (2016, 2018), esta violencia no responde a episodios 

individuales ni aislados, sino que opera como una inscripción en el cuerpo de las mujeres 

como pedagogía de la crueldad del patriarcado en el marco del capitalismo. El cuerpo 

feminino se convierte así en el primer territorio de conquista. La pedagogía de la crueldad 

no solo elimina a la víctima, sino que además envía un mensaje disciplinador, a las mujeres, 

transforma la exclusión material y del cuerpo que se expresa con una evitación y restricción 

de la movilidad por el espacio público.(Segato, 2016;2018)  

Paralelamente, esta violencia se legitima a través de la performatividad de género 

(Butler, 1990), donde son naturalizadas las normas rígidas sobre la movilidad y horarios. 

Intensificadas por carencias urbanas como transporte inseguro y escasa iluminación donde 

se manifiesta la precarización. Esto configura un “continuum de violencias “ (Kelly, 1988), 

donde el acoso se normaliza en el contexto del urbanismo. 

En consecuencia, Montevideo presenta una geografía doble,  mientras en los barrios 

céntricos predominan formas simbólicas, en la periferia la violencia se manifiesta de manera 

más estructural y frecuente, se amplifica en tres factores, territorio, la desigualdad y la 

ausencia del Estado. 

 Sin embargo, persiste un vacío analítico en la articulación entre los enfoques 

interseccionales, el análisis de la reconfiguración del poder narco y las experiencias 

cotidianas. Este TFG busca llenar dicho vacío mediante una lectura situada, explicando 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

9 

cómo las mujeres de la periferia enfrentan violencias que condicionan su derecho a la 

ciudad (Falú, 2014). 

 

5. Objetivo general  

Generar una matriz analítica desde las epistemologías feministas con la 

interseccionalidad, para analizar cómo se expresan y legitiman las violencias de género en 

el espacio urbano de Montevideo. 

5.1  Objetivos específicos: 

1.​ Analizar las formas en que las violencias hacia las mujeres se expresan y legitiman 

en el espacio urbano de Montevideo en relación con las dinámicas de precarización, 

marginalidad, exclusión social y narcotráfico que se encuentran presente en el 

contexto de latinoamérica. 

2.​ Examinar cómo el diseño urbano y la organización del espacio público reproducen 

jerarquías de género, de clase y raza, articulando la teoría de la performatividad de 

Butler (1990) para comprender cómo las normas sociales se inscriben en los 

cuerpos.  

3.​ Reflexionar sobre los aportes del feminismo interseccional para visibilizar y 

desnaturalizar las violencias urbanas hacia las mujeres, considerando especialmente 

las experiencias de las mujeres migrantes como un caso que evidencia la 

intersección de estas múltiples opresiones y desigualdades. 

6. Justificación y Relevancia 

Esta justificación responde a la necesidad de poder articular un marco teórico sólido 

sostenido en una epistemología del conocimiento situado de Haraway (1995). Vivir en 

Montevideo y transitar sus barrios periféricos dejó en evidencia que la violencia no es la 

misma en los barrios céntricos y Pocitos que en Casavalle o en Villa García, esa diferencia 

responde a la forma en que el género, clase y raza se territorializa de manera desigual. 

La importancia de este estudio radica en que la violencia en Uruguay se materializa 

cotidianamente en el espacio público . El informe de Musto et al. (2021) aporta evidencia 

empírica sobre cómo las mujeres del Municipio F experimentan un control directo sobre sus 

cuerpos. Desde el punto de vista teórico, la tesis busca generar una matriz analítica que 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

10 

permita comprender la violencia como parte de un continuum (Kelly,1988), el cuál se 

intensifica según la posición de clase y raza. 

Desde el punto de vista práctico, se busca visibilizar la conexión entre la violencia 

doméstica y las violencias públicas (acoso, miedo en las calles). La precarización (Gago, 

2019) configura un paisaje donde el miedo y la exclusión territorial son cotidianos. En un 

contexto de crecimiento de la disputa territorial narco, entender estas dinámicas es urgente 

para pensar en políticas públicas y estrategias de resistencia.  

Alineado con la Psicología Social Comunitaria, no se puede aceptar la violencia 

como un problema individual, sino como un sufrimiento social y estructural. 

7. Estado del arte y antecedentes. 

 

El análisis de la violencia hacia las mujeres en los espacios públicos sobrepasa lo 

que sería una simple enumeración de hechos que suceden sobre los cuerpos feminizados. 

Es un  fenómeno socio cultural y político que está enraizado, multicausal y territorializado. 

Su profunda complejidad exige que el abordaje no solo de sus manifestaciones directas sino 

fundamentalmente de las estructuras subyacentes que lo configuran, lo perpetúan y lo 

distribuyen de forma desigual, generando dinámicas de precariedad, exclusión social, 

marginalidad y vulnerabilidad. 

Este Estado de Arte establece el marco teórico fundamental desde el cuál se leerá la 

realidad urbana de Montevideo. Su objetivo es poner en diálogo las corrientes feministas 

más críticas, la interseccionalidad, el pensamiento decolonial y el materialismo histórico del 

feminismo. De esta síntesis se extraen categorías conceptuales necesarias para desenredar 

y diagnosticar de qué manera la opresión patriarcal y capitalista se inscribe en los cuerpos 

de las mujeres.  De manera diferencial, en el cuerpo y en el territorio de la periferia. Este 

enfoque permite comprender que la violencia es un dispositivo de control estructural, no un 

conjunto de eventos que suceden de forma aleatoria y que sus estudios deben situarse en 

la intersección de género, clase y raza. 

 
7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en diálogo con Montevideo. 

Para esta complejidad de la violencia urbana es necesario utilizar la 

interseccionalidad (Crenshaw, 1989; Hill Collins, 2000) como una base metodológica, Esta 

herramienta es básica para trascender la categoría genérica de “mujer” y desmantelar las 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

11 

estructuras de poder como el patriarcado, capitalismo, racismo y herencia colonial que  no 

solo se imbrican, sino que se potencian, generando experiencias de vulnerabilidad 

radicalmente  situadas. 

El pensamiento feminista lationoamericano y decolonial ofrece asi una posicion 

crítica para este analisis. María Lugones (2008), Ochy Curiel (2017) y Maria Vivero Vigoya 

(2016) conceptualizan la colonialidad del género, demostrando que la violencia hacia las 

mujeres racializadas no es una falla del sistema, sino un mecanismo sistémico. Esta 

perspectiva se traduce en el contexto uruguayo a través de los trabajos de Alicia Migliaro et 

al.(2020),quienes ofrecen una lectura situada de la triple opresión (género, clase y raza) en 

los márgenes de la capital. Historicamente, Graciela Sapriza (2009) ya habia documentado 

el antecedente empirico del cuerpo feminino como “ botin de guerra” que esto sucedió 

durante el terrorismo de Estado dejando asi en evidencia la larga instrumentalización del 

cuerpo de las mujeres  como una herramienta de disciplinamiento y politico. 

Desde lo territorial, el feminismo comunitario de Lorena Cabnal (2010) con su 

categoría “cuerpo territorio” es fundamental, pues esto lo postula como el cuerpo físico 

como el primer espacio donde se inscriben las violencias patriarcales y coloniales. Este 

concepto dialoga con el afrofeminismo de Sueli Carneiro (2017), quién denuncia cómo el 

racismo configura una opresión específica, donde se forma una especie de negación hacia 

las mujeres negras por su condición de sujetos dignos de cuidado. Ambos enfoques 

permiten leer la ciudad de Montevideo a través de la  racialización del espacio urbano, 

revelando que las jerarquías coloniales aún determinan quién tiene acceso seguro y 

legítimo al espacio público. 

La violencia no es sólo simbólica, sino también es intrínsecamente material, que se 

fija en la reproducción del capital. Silvia Federici (2004) concluyó que la violencia contra los 

cuerpos feminizados y el control de la reproducción social fueron la condición material y 

simbólica de la acumulación originaria. La violencia es, por lo tanto, una herramienta 

estructural del capitalismo. 

Esta tesis encuentra su verificación en la economía de este país con Karina 

Batthyány (2018) retomando así la genealogía para analizar la economía del cuidado en 

Uruguay, dejando en evidencia que el capitalismo local se sostiene en el trabajo 

reproductivo no remunerado de las mujeres. La doble jornada, que predomina en los barrios 

periféricos, no solo logra limitar la  movilidad (Batthyány & Genta,2020), sino que aumenta 

la exposición a las violencia, confirmando que el control de los cuerpos opera como un eje 

estructural  y para la reproducción social en los márgenes. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

12 

En este marco, utilizando la noción de precarización de Judith Butler (2010) resulta 

inevitable que Butler la define no solo como una condición económica, sino como una 

distribución política de la vulnerabilidad, producida de manera diferencial para los cuerpos 

feminizados, racializados y empobrecidos. Esta teoría se aterriza en Montevideo con el 

análisis de Veronica Gago (2019) sobre la genealogía del neoliberalismo, donde la deuda y 

el trabajo informal operan como dispositivos de precarización, y con la investigación 

empírica de Karina Boggio et al.(2019). Documenta cómo la precariedad habitacional 

(pensiones) y la inserción laboral segmentada a cuidados y limpieza en la ciudad 

materializan la vulnerabilidad urbana, creando “circuitos invisibles” de exclusión étnica y 

económica. La violencia se configura, entonces, no como hechos aislados, sino como un 

proceso estructural derivado de estas condiciones. 

La dimension espacial de la violencia es abordada desde el urbanismo feminista. 

Ana Falú (2009;2014) postula que la ciudad no es un espacio neutro, sino un dispositivo 

patriarcal que limita el derecho a las mujeres a habitarla. En Montevideo,  la Arquitecta Ana 

Clara Vera (2024) confirma esta tesis al identificar  la falta de infraestructura segura como 

transporte, iluminación,y factores estructurales que restringen la movilidad y por ende el 

ejercicio pleno de la ciudadanía. El derecho a la ciudad se convierte así en un privilegio de 

clase y género. 

Para finalizar, la violencia extrema en los márgenes se logra interpretar mediante la 

articulación de dos conceptos centrales importantes. 

El primero es mencionar la pedagogía de la crueldad de Rita Segato (2016; 2018) 

quien logra argumentar  que la violencia sobre el cuerpo femenino funciona como un 

mensaje disciplinario que ejerce y legítima el poder. En el Municipio F, Musto et al, (2021) lo 

que logra hacer es validar esta práctica al documentar cómo las mujeres deben negociar su 

circulación con grupos armados relacionados al narcotráfico, estableciendo un control 

territorial que opera como un mensaje, enseñando los límites del espacio que les es 

permitido habitar. 

Siguiendo con el segundo  concepto de capitalismo gore de Sayak Valencia 

(2010;2018) propone este concepto para interpretar la naturalización de la violencia extrema 

como forma de negocio, donde el crimen organizado produce violencia como un consumo 

hipercapitalista. Esta dinámica es observada por  Musto et al,(2021) y Salamano (2023) en 

la periferia del noreste, donde el acoso armado moldea las relaciones sociales, 

demostrando que la violencia urbana no puede separarse del modelo económico y territorial 

que la sustenta. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

13 

Si bien la academia uruguaya está avanzando en la comprensión de la violencia 

urbana (Veiga, 2009; Migliaro, 2016), persiste un vacío crítico. Los trabajos se concentran 

en el impacto social de fenómenos como el narcotráfico, pero aún no han logrado una 

articulación simultánea y profunda de la colonialidad del poder, el capitalismo gore, la 

pedagogía de la crueldad y la interseccionalidad, aplicadas de manera específica en el 

Municipio F. 

Este Trabajo Final de Grado se posiciona de manera que pueda colaborar en reducir 

la brecha, demostrando que la violencia experimentada por las mujeres en la periferia, no es 

equiparable a la del centro de Montevideo. Se propone un análisis situado que entienden al 

cuerpo y a la ciudad no solo como un escenario, sino como un territorio político en 

permanente disputa, inseparables de las estructuras económicas y coloniales que los 

configuran. 

 

Capítulo 1 

Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco teórico- analítico de las 
Violencias hacia las mujeres. 

8.1. Genealogía de la Opresión: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad  

Para comprender la naturalización de la violencia en los espacios urbanos, resulta 

insuficiente describir el presente, es ordenar desenterrar las raíces de su legitimidad. Por 

esto, este trabajo asume el método genealógico (Foucault,1977) para analizar cómo los 

fenómenos sociales se configuran históricamente a través de complejas relaciones de 

poder. La genealogía no busca un origen fundacional, sino que indaga cómo la violencia se 

ha convertido en un mecanismo aceptable, eficiente y estructural dentro del orden social. 

Este enfoque rastrea las prácticas y discursos que históricamente han configurado la 

idea de que los cuerpos feminizados son propiedad o territorios de conquista. El concepto 

de “cuerpos dóciles" (Foucault, 1977) es central, pues describe cuerpos moldeados para el 

disciplinamiento y para soportar la violencia como pilar de estructuras de dominación. Este 

cuerpo dócil se vincula directamente con la “acumulación originaria” planteada por Federici 

(2004), donde el control sobre la fuerza de trabajo, especialmente sobre la capacidad 

reproductiva de las mujeres, fue una condición necesaria para el surgimiento del 

capitalismo. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

14 

Se suma la dimensión colonial a la estructura económica. La segregación de los 

barrios periféricos en Montevideo no es una simple cuestión de clase. sino una herencia 

colonial internalizada, conceptualizada como la “colonialidad del poder” (Quijano, 2009). 

Maria Lugones (2018) profundiza esto en la “colonialidad del género”, explicando cómo el 

sistema binario y la lógica racial quita valor y sitúa a las mujeres racializadas en la base de 

la opresión. Sueli Carneiro (2017), al proponer  en “ennegrecer el feminismo”, argumenta 

que el racismo estructural es la matriz que define quien es sujeto de derechos y quien es 

leído como un “cuerpo disponible”. En el Municipio F, esto explica porque la violencia 

impacta con mayor crudeza a las mujeres afrodescendientes y migrantes. 

Siguiendo, con esta línea Silvia Rivera Cusicanqui (2010) suma a este trabajo el 

concepto de “colonialismo interno”, entendido como una dominación que se internaliza tanto 

en la producción de conocimiento . En el contexto uruguayo, la periferia se convierte en un 

territorio feminizado , porque concentra las características de la subordinación histórica 

femenina, vulnerabilidad, precariedad y control. La concentración de desigualdad de género, 

raza y estatus migratorio expone los cuerpos a la violencia y la precariedad y control 

generando y validando este colonialismo interno. 

Este aporte fortalece el análisis interseccional al evidenciar que las violencias en las 

zonas analizadas no solo son estructuras patriarcales, territoriales y económicas, sino 

también epistémicas, sostenidas por una dominación internalizada que valida esta 

percepción de la periferia como una zona peligrosa. Finalmente, Ochy Curiel (2007) 

sintetiza este entramado de dominación en el trinomio, capitalismo, colonialismo y 

heteropatriarcado, que en la periferia de Montevideo opera como un sistema integrado 

donde la precariedad de la vida habilita y refuerza formas extrema de violencia territorial. 

8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogía. 

Esta genealogía de la opresión se manifiesta en mecanismos específicos que 

explican la persistencia y la naturalización de las agresiones. Analiticamente, el concepto de 

“continuum de la violencia”(Kelly, 1988, citado en Cueva-Luna & Vazquez-Delgado,20214) 

es fundamental, pues no concibe la violencia como hechos aislados, sino como procesos 

sistemáticos e interconectados que impregnan todos los ámbito de la vida femenina. Como  

plantea Lily Muñoz (2008, citado en Muñoz Cabrera,2011), este espectro abarca “desde la 

amenaza verbal(...) hasta llegar a la muerte de la víctima”. 

Este enfoque permite así desarmar la dicotomía histórica entre violencia privada y 

pública, demostrando que para las mujeres no existe tal frontera(Molina et al. 2017). En los 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

15 

barrios excluidos, dicho continuum se materializa en una secuencia ininterrumpida que va 

desde el acoso verbal hasta formas complejas de control territorial. Como señala Musto et 

al. (2021), la restricción de la movilidad y la dominación corporal operan allí de un modo 

continuo y estructural, disipando la ilusión de seguridad individual.  

Estos actos se inscriben en la Pedagogía de la Crueldad (Segato, 2016), donde la 

violencia funciona como un mensaje que advierte sobre la vulnerabilidad de las “presas” y la 

impunidad del “depredador”- Sumando la perspectiva decolonial de Curiel (2007), se 

concluye que esta pedagogía se intensifica mediante exclusión racializada en periferias 

como el Municipio F, donde la crueldad se vuelve funcional al control del territorio y al 

mantenimiento de las jerarquías coloniales. 

 

8.3 La Herramienta Analítica: Opresión, Interseccionalidad y Matriz de 
Dominación. 

 

El marco conceptual  que estructura este análisis es la interseccionalidad, un eje 

desarrollado por Kimberlè Crenshaw (1989). Esta perspectiva sostiene que las estructuras 

opresivas, tales como el racismo, el sexismo y el clasismo no actúan de manera 

acumulativa o lineal, sino que se intersectan produciendo experiencias singulares. En esta 

lógica, el análisis aislado de categorías como “mujer” o “raza” resulta insuficiente para 

comprender la profundidad de la vulnerabilidad, es la confluencia de estas identidades la 

que genera barreras agravadas.  

 

Como señala Crenshaw (1989) una mujer migrante racializada enfrenta obstáculos  

laborales intensificados por la convergencia de su estatus migratorio y de género, 

configurando una precariedad específica invisible para los análisis unidimensionales. Este 

enfoque, arraigado en la tradición del feminismo negro norteamericano (Bell Hooks, 1981; 

Davis, 1983 ; Combahee River Collective, 1977), se expande teóricamente mediante el 

concepto de matriz de dominación de Patricia Hill Collins (2000). 

 

 Collins (2000) propone un modelo sociológico que cartografìa el poder como un 

entramado de sistemas interconectados (Jabardo, 2012), identificando cuatro dominios de 

operación simultánea que son básico para analizar la realidad en el Municipio F: 

 

1- Estructural: Organiza la opresión a través de las instituciones de derecho, política 

y economía. (falta de transportes y servicios en la periferia)(Musto et al., 2021). 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

16 

2- Disciplinario:  Regula las conductas mediante prácticas burocráticas y 

normativas.(control policial y burocracia con los migrantes). 

3. Hegemónico: Impone significados y discursos que legitiman las 

desigualdades.(estigmatización de las “zonas rojas”). 

4. Interpersonal: Permea los vínculos cotidianos y la experiencia corporal directa. 

(violencia física y acoso cotidiano). 

 

Esta matriz de dominación (Collins, 2000) manifiesta como los dominios no son 

abstractos se materializan en violencias urbanas concretas. Estas dinámicas se inscriben en 

los cuerpos, limitando  la existencia femenina en la ciudad a través de la exclusión 

estructural, la precarización de la vida y el control corporal. La interseccionalidad muestra 

que la diferencia no es casual, en la periferia, la opresión desborda lo simbólico. Retomando 

a Sayak Valencia (2010), las vidas feminizadas, racializadas y empobrecidas carecen de 

valor  en el sistema, convirtiéndose en cuerpos expuestos a la violencia estructural. 

 

Esta articulación permite comprender porque el sujeto “mujer” no es universal en el 

espacio público, tal como menciona el Diagnóstico (IMM & ONU Mujeres, 2018). Revela una 

brecha concreta donde se contrastan dos realidades; en la plaza céntrica como en 

Cagancha, el acoso simbólico como miradas o comentarios  suele vivir la experiencia como 

un hostigamiento puntual para una mujer de sectores medios. Sin embargo, al analizar la 

experiencia de una mujer migrante en el Municipio F, es la misma violencia que se solapa 

con el racismo y la precariedad laboral. Entonces allí se convierte en una trampa que 

amenaza no solo el libre tránsito, sino la supervivencia misma. 

 

Se trata de un continuum retroalimentado donde, siguiendo a Alicia Migliaro 

Gonzales  (2020) sobre el cuerpo como el primer territorio, la presencia policial o 

institucional suele implicar control y sospecha más que seguridad. Epistemológicamente, 

esto rompe con una lectura lineal que sitúa al sexismo como causa única de la violencia. La 

combinación sistemática de factores demuestra que la violencia en los márgenes de 

Montevideo es la expresión directa de una dominación donde la seguridad y la vida de las 

mujeres están condicionadas por su posición en la matriz. 

 

En consecuencia, las intervenciones públicas generalizadas no funcionan en las 

periferias; el reconocimiento teórico de la diversidad no es suficiente. Como menciona 

Crenshaw (1991): 

 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

17 

Estos avances reflejan una creciente conciencia del papel que desempeña la 

sexualidad, la historia y las leyes territoriales, pero también la raza, el género, la 

clase y la condición migratoria de las mujeres en nuestro esfuerzo colectivo para 

poner fin a la violencia que sufren. Sin embargo, no podemos hablar de una mejora 

real hasta que más mujeres estén protegidas física y jurídicamente, y hasta que esta 

protección sea más eficaz para poner fin a su sufrimiento”. (Crenshaw, 1991 

Traducción, p.1298). 

 

Esta cita subraya que la conciencia sobre la interseccionalidad debe trascender del 

papel para convertirse en política pública. Se requieren, por tanto, intervenciones situadas 

que visibilicen esta complejidad para transformar los espacios públicos en escenarios de 

justicia, donde cada mujer pueda transitar no como una sobreviviente a la espera del 

próximo peligro, sino como agente pleno de su destino. 

 

Capítulo 2 

Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materialización del poder. 

9.1 Precarización, Marginalidad y Migración: Imbricaciones de Poder 

El método genealógico, es lo que nos permitió entender el origen histórico de la 

opresión. Ahora, los conceptos como “continuum de violencia”, “el mandato de 

masculinidad” y la “Pedagogía de la Crueldad” nos explican la compleja manera de operar 

de estas violencias en el presente. 

Juntos, lo que hacen es conformar la matriz que permite analizar las imbricaciones 

de poder en la realidad actual,entrecruzan, género, clase, raza y estatus migratorio, 

produciendo efectos específicos en la vida cotidiana de las mujeres (Crenshaw, 1989; 

Collins, 2000). La interseccionalidad es básica para comprender que la vulnerabilidad no se 

explica únicamente por ser mujer o ser migrante, sino por la combinación de estos factores 

en la periferia urbana. 

Uno de los ejes centrales es la “precarización de la vida” (Butler, 2004; Lorey, 2016). 

Este concepto no se refiere a solo la inestabilidad laboral, sino a una condición política 

inducida donde existen determinados cuerpos que son expuestos diferencialmente al riesgo 

y a la muerte, volviéndose “cuerpos desechables” (Muñoz Cabrera, 2011). En Uruguay, esto 

conecta con la crítica a la economía del cuidado (Batthyány, 2018), evidenciando cómo el 

capitalismo se sostiene sobre el trabajo no pago de las mujeres.  

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

18 

Esta precarización se articula (Wacquant, 2001), un encierro donde la pobreza y 

estigmatización se superponen. Como documenta Danilo Veiga (2009) para la ciudad de 

Montevideo, la segregación espacial es la base material de esta precarización. Sayak 

Valencia (2010) profundiza esto con el “capitalismo gore”, donde la violencia extrema y el 

tráfico de cuerpos se convierten en modos de acumulación. 

Esto produce vulnerabilidades profundas en mujeres sobre todo migrantes, 

dificultando su acceso a derechos esenciales. 

9.2 Performatividad, cuerpos, cómo se materializa la Violencia. 

Este análisis desarrollado en esta monografía exige entender que el cuerpo es el 

primer territorio político. Para poder explicar cómo se materializa la violencia, es 

fundamental desarrollar la teoría de Judith Butler (1990-2010). 

Butler (1990-2010) define la “performatividad” como la reiteración de actos que crean 

la ilusión de un género estable. El género no es una esencia biológica, sino una práctica 

que, al repetirse, concibe la fuerza de norma. Aquellos cuerpos que no repiten 

adecuadamente estas normas se vuelven “ininteligibles”. Aquí reside el vínculo central con 

la precarización que es la performatividad no es solo un acto simbólico, sino que tiene 

efectos materiales tanto de vida o muerte. 

En el texto Cuerpo que Importan (2002) y Vida precaria (2004), Butler articula ambos 

conceptos las normas determinan que vidas son dignas de ser lloradas y cuáles no. La 

precarización es, entonces, el efecto político de estas normas performativas. Cuando un 

cuerpo, como el de una mujer migrante en la periferia de Montevideo, no se ajusta a la 

norma hegemónica de “ciudadano legítimo” queda expuesto a una distribución diferencial de 

la vulnerabilidad. 

Por lo que podemos mencionar entonces, que la violencia en Montevideo no es un 

ataque aleatorio, sino la materialización del poder que sanciona a estos cuerpos precarios. 

El espacio urbano funciona como el escenario donde esta sanción ocurre; como señala 

Jane Darke, las ciudades “son el patriarcado escrito en piedra” (Kern, 2020). En concreto la 

violencia hacia las mujeres es la  herramienta que mantiene a estos cuerpos en estado de 

precariedad, restringiendo su movilidad, el derecho a la ciudad (Falú, 2014) y la autonomía 

mediante la “geografía del miedo”. 

Así en este modo, la interseccionalidad (Crenshaw, 1989) y la matriz de dominación 

(Collins, 2012) demuestran que la vulnerabilidad no es intrínseca, sino producida 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

19 

políticamente, es el resultado de fallar en la performance normativa que es exigida por el 

espacio urbano y social. 

Si bien la noción de performatividad y precarización de Butler (2010) es fundamental 

para entender la construcción política de la vulnerabilidad, su aplicación en el contexto local 

presenta un desafío teórico. Una lectura de Butler (2010) podría pasar por alto como la 

colonialidad y el racismo configuran la materialidad de los cuerpos en territorios como la 

periferia montevideana. 

 

Por ello, para profundizar en cómo la violencia se materializa en los cuerpos de las 

mujeres como territorios políticos, resulta imprescindible quedarse solo con estas miradas 

que debemos incorporar la perspectiva de los afrofeminismo y los feminismos 

latinoamericanos (Carneiro, 2017; Segato, 2018). Estas autoras permiten visibilizar que la 

precariedad no es solo una distribución de vulnerabilidad abstracta, sino que está 

históricamente marcada por el color de piel y el origen en la trama urbana además de ser 

migrante. 

9.3 Espacio Público, Exclusión y Urbanismo Feminista 
 

A lo largo de la historia, el espacio público ha transformado su función social: de ser 

un lugar de encuentro democrático, pasó a convertirse, con la modernidad industrial, en un 

simple pasaje entre la producción y el ámbito privado (Christieb, 2004). Este proceso 

consolidó una “división espacial de género” que asigna el espacio público asociado a la 

producción y política al hombre, relegando a la mujer en el espacio privado de la 

reproducción.  

 

Esta dicotomía es resultado de una lógica capitalista que mercantiliza el territorio y 

estandariza la ciudad para producción material (Delgado, 2007;Gehl, 2014) haciendo del 

urbanismo tradicional la expresión de la arquitectura patriarcal. 

 

Frente a este modelo androcéntrico surge el urbanismo feminista. Esta perspectiva 

denuncia la planificación tradicional como una conquista del territorio y propone, en cambio, 

poner en el centro las vivencias singulares y el cuerpo (Falú, 2009; 2014). Su herramienta 

clave es el análisis de la vida cotidiana, entendida como el conjunto de actividades rutinarias 

productivas, reproductivas y de cuidados. Este enfoque rompe la falsa dicotomía 

público-privado al visibilizar cómo el diseño urbano, el transporte y servicios facilitan o 

impiden la sostenibilidad de la vida (Falú, 2014). 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

20 

 

Zaida Muxi (2018, citado en Vera de Armas,  2024) define a este cambio de “prisma” 

como el abandono de la mirada patriarcal que piensa en un “hombre saludable con la vida 

privada resuelta por otra persona”. Al cambiar las preguntas que nos hacemos sobre la 

ciudad, cambian necesariamente las respuestas y los proyectos urbanos. 

En el contexto de Montevideo, los barrios periféricos concentran desigualdades 

sociales que impactan de forma directa en la calidad de la  vida. Según Aguiar y Borràs 

(2021), el Municipio F refleja ésta realidad mediante altos índices de pobreza, precariedad 

habitacional y empleos formales. Estos territorios potencian y multiplican las formas de 

violencia y marginación, creando un entorno de alta vulnerabilidad donde la teoría urbana 

debe aterrizar con urgencia. 

La propuesta es transitar hacia una “ciudad cuidadora” (Falú, 2014). Este modelo 

busca repartir equitativamente las obligaciones de cuidado mediante transformaciones 

materiales concretas, mejor iluminación, señalización adecuada, eliminación de barreras 

visuales y consideración de las diversas funciones (Falú, 2009). El objetivo final es 

garantizar que cualquier mujer pueda transitar tranquila a cualquier hora sin miedo. La 

aplicación de estas herramientas  en el Municipio F resulta indispensable para asegurar el 

derecho a la ciudad de las  mujeres más vulneradas, sustentándose en dos pilares: la 

participación activa y la perspectiva interseccional. 

9.4  La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural: 
 

La elección del término “violencia hacia las mujeres” para esta TFG implica una 

decisión política y teórica que visibiliza su carácter estructural (Crenshaw, 1989; Segato, 

2018). No se trata de episodios aislados, sino de un fenómeno arraigado en la geografía 

urbana, con una profunda concentración en los barrios que excluyen y controlan estos 

cuerpos feminizados (Ministerio del Interior, 2024;Veiga, et al., 2009) 

 

En este contexto, la violencia presenta rasgos particulares; una restricción de 

movilidad marcada por el miedo, el  70% de las mujeres reportan violencia en espacios 

públicos (Observatorios de la Violencia de Género, 2024) y la emergencia de lógicas 

territoriales ligadas al narcotráfico que legitiman el control corporal (Musto et al., 2021). Para 

desentrañar este entramado de exclusión y urbanismo androcéntrico (Falú, 2014; Gago, 

2019), la interseccionalidad es la clave, pues revela como género, clase y raza materializan 

en desigualdades específicas en los barrios periféricos. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

21 

Es importante ampliar el análisis para incluir formas de violencia menos visibles que 

sustentan las manifestaciones más evidentes. Todas estas expresiones están 

interconectadas en un “continuum de violencia” (Kelly, 1988, citada por Herrera Bautista et 

al., 2023), afectando la integridad de las mujeres. Siguiendo a Lopez Rodriguez (2015), que 

define en su tesis estas dimensiones como : 

1.Violencia física: Acción u omisión que daña a la integridad corporal. 

 

2. Violencia psicológica o emocional: Acciones dirigidas a perturbar, degradar o controlar la 

conducta y decisiones  mediante humillación, intimidación o aislamiento. 

 

3. Violencia sexual: imposición de comportamiento sexuales mediante fuerza, coerción o 

amenaza, limitando la libertad sexual. 

4- Violencia patrimonial: Acciones ilegítimas que implican daño, sustracción o retención de 

bienes, documentos o recursos para coaccionar la autodeterminación (Art. 3). 

  Finalmente, bajo las observaciones interseccional, estás violencias se intensifican 

al interactuar con otras desigualdades, raza, clase, estatus migratorio, generando 

experiencias de opresión diferenciadas y acumulativas (Crenshaw 1989). 

9.5 Ciudad dividida: Una doble geografía 

En Montevideo, la violencia hacia las mujeres no se distribuye de manera 

homogénea, sino que se territorializa, asumiendo características específicas según las 

condiciones socio-espaciales de cada barrio. Con énfasis en los barrios periféricos, en 

particular en el Municipio F, se ilustra cómo la violencia de género se entrelaza con la 

precarización de la vida, la exclusión territorial y la presencia limitada del Estado (Musto et 

al., 2021). 

 

 En estos barrios, las mujeres experimentan una circulación cotidiana bastante 

restringida y un control directo sobre sus cuerpos, manifestando un acto vinculado a la 

vestimenta y la necesidad de autocensurarse para evitar conflictos (Musto et al.,2019; Falù, 

2014). Las experiencias no son  hechos aislados, sino que reflejan, de manera dramática, el 

continuum de violencia(Kelly, 1988; como citado en Cueva-Luna y Vazquez-Delgado, 2024). 

 

La precarización en los barrios periféricos incluyendo la falta de transporte seguro, 

sin iluminación pública eficiente y escasos accesos a servicios sociales, aumenta  la 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

22 

vulnerabilidad de los cuerpos feminizados, donde el miedo y la exclusión territorial son 

cotidianos (Gago,2019; Segato, 2016). Este no es un miedo abstracto, sino una respuesta 

directa a una violencia letal que, como lo demuestran los datos de Salamano (2023), ocurre 

en la puerta de sus casas: casi la mitad de los homicidios (48.30%) ocurren a menos de 500 

metros del hogar de la víctima.  

 

Al contrastar estos barrios, se observan diferencias importantes en la forma y el tipo 

de violencia. Mientras que el análisis cualitativo sugiere que en el Centro la violencia es más 

simbólica, los datos cualitativos lo  confirman : la violencia letal en los barrios céntricos está 

dominada por la rapiña (29%), siendo una violencia predominantemente instrumental 

(Salamano, 2023). Por otra parte, en la periferia esta lógica se interrumpe . La violencia deja 

de ser instrumental y se vuelve expresiva y territorial. Los datos de Salamano (2023) 

muestran que el  52.60% de los homicidios en la periferia son por ajustes de cuentas o 

conflictos entre criminales. 

 

Esto evidencia empíricamente la manifestación del capitalismo gore (Valencia, 2010) 

y la “pedagogía de la crueldad” (Segato, 2016) que analizo. Sintetizando, mientras en los 

barrios periféricos, sobre todo en el Municipio F, la violencia es más visible desde lo corporal 

al control territorial, donde la violencia física se acentúa (Musto et al., 2019).  En los barrios 

céntricos tiende a presentarse de manera más simbólica, como el acoso callejero y la 

discriminacion en el espacio público (Falù, 2014; Butler, 2010). 

 

 Ambas modalidades reflejan un continuum de violencia patriarcal (Kelly, 1988) 

donde el territorio actúa como un mediador que moldea la intensidad y visibilidad de las 

violencias (Segato, 2016; Gago, 2019). 

 

Esta doble geografía de la violencia en Montevideo, una periferia donde el cuerpo 

femenino es territorio de disputa cotidiana y un centro donde la violencia se oculta en la 

normalidad urbana. Deja marcado en evidencia que la ciudad no es un espacio neutro, sino 

una construcción androcéntrica que genera dinámicas de oportunidades y exclusión según 

el género, clase y raza. 

 

Como señala Perdomo Mereles (2020), estas intersecciones configuran una 

combinación de opresiones que solo pueden comprenderse desde sus múltiples 

dimensiones;  dos mapas completamente distintos de la ciudad. Esta geografía del miedo 

(Falù, 2009) no es abstracta, es entonces el pavimento roto que obliga a caminar con tacos 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

23 

impuestos por la cultura de la imagen (Durán, 2016; Muñiz, 2014, citado en Perdomo 

Mereles.,2020).   

 

Marca la  ausencia de otros cuerpos femeninos en la calle después de una cierta 

hora, y es la resistencia cultural que surge cuando las mujeres se manifiestan de manera 

activa en los espacios públicos. 

10.Reflexión Final 

El objetivo central del desarrollo de esta monografía fue responder a la pregunta que 

guía el análisis:¿ Cómo se expresan y legitiman las violencias hacia las mujeres en los 

espacios públicos y cuales son los aportes de la interseccionalidad para su comprensión? 

En el transcurso de un recorrido y del análisis de la evidencia empírica en el 

contexto de Montevideo, este trabajo demostró que la violencia hacia las mujeres en el 

espacio público no es un fenómeno accidental ni una serie de episodios aislados. Por el 

contrario, es una manifestación sistemática y territorializada que se inscribe en una 

compleja matriz de dominación de carácter colonial, patriarcal y capitalista. 

La integración de marco teorico referentes del pensamiento feminista 

contempóraneo, tales como Rita Segato, Judith Butler, Sayak Valencia, Silvia Federici, 

Veronica Gago y Maria Lugones, permitió construir asi un marco analitìco que esta situado y 

es sólido. Se evidenció que las distintas formas de expresiones de la violencia, desde el 

acoso callejero hasta la violencia del narcotráfico, conforman un continuum (Kelly, 1988) 

que une lo doméstico con lo público y lo simbólico con lo visible. 

Siguiendo a Segato (2016; 2018), estas violencias operan como una “pedagogía de 

la crueldad”, utilizando el cuerpo feminizado como superficie para inscribir mensajes de 

jerarquía, control y disciplinamiento de los cuerpos desde lo social. Esta violencias no solo 

destruyen, sino que enseñan y naturalizan el orden patriarcal, evidenciando como la triple 

alianza entre capitalismo, patriarcado y colonialidad (Federici, 2004; Lugones, 2008) 

instituye un orden social que subordina y realiza ciertos cuerpos, especialmente en los 

barrios periféricos. 

En este sentido, la interseccionalidad (Crenshaw, 1989, Collins, 2000) se evidencia 

como la herramienta teórico y política más potente para la comprensión de estas dinámicas, 

demostrando que los sistemas de opresión (género, clase, raza, sexualidad) se entrecruzan 

y producen formas de violencia específicas y acumulativas. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

24 

El resultado principal de esta monografía es la identificación de una doble geografía 

que se basa en la violencia en Montevideo. En el centro urbano, la violencia se expresa  de 

manera simbólica (acoso callejero, discriminacion), donde el miedo opera restringiendo la 

movilidad. 

En el contexto seleccionado como en el Municipio F, la violencia se materializa en un 

control territorial explícito, agresión física y riesgo letal ligado a la precarización, la exclusión 

y el capitalismo gore (Valencia, 2010), donde el cuerpo se convierte en el objeto de disputa. 

La revisión del estado del arte detectó un vacío persistente en los estudios locales 

que articulan la  perspectiva interseccional con la problemática de la violencia en el espacio 

público. Esto refuerza la pertinencia de este trabajo: pensar desde nuestras ciudades y 

territorios implica reconocer que las violencias no se manifiestan de conocimientos, debe 

partir  ineludiblemente de las experiencias concretas de las mujeres que habitan los 

espacios urbanos. 

10.1 Reflexión Personal: 

Este proceso académico representó para mí un aprendizaje transformador, 

confirmando que la psicología tiene el formato ético de involucrarse activamente en las 

problemáticas que forman la sociedad. Analizar desde una perspectiva feminista e 

interseccional no ha sido solo un ejercicio teórico, sino una forma de resistencia, construida 

con sensibilidad, ética  y un compromiso con los territorios que habitamos. 

A nivel profesional, este estudio me interpela sobre los riesgos de las intervenciones 

sin criterios al contexto. Comprendí que un error frecuente en nuestra futura práctica sería 

no reconocer la “doble geografía” que aquí denuncio. Una estrategìa centrada únicamente 

en la lógica del acoso callejero del Centro sería insuficiente y hasta revictimizante en zonas 

como el Municipio F, dónde la intervención debe priorizar la dimensión comunitaria: el 

acceso a recursos, la seguridad territorial y la reducción de la precariedad como forma de 

violencia estructural. 

Por lo tanto, concluyo este recorrido con la certeza que debemos trabajar desde la 

Psicologia Feminista, Comunitaria y Transformadora. Una psicología que no se limite a 

operar en el consultorio individual, sino que se convierte en una herramienta activa de 

cambio urbano social. Nuestra disciplina debe apoyar el diseño de políticas públicas que 

reconozcan la vulnerabilidad situada de las mujeres de la periferia, trascendiendo las 

soluciones universales. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

25 

Lejos de cerrar el problema, esta monografía abre la puerta hacia nuevas reflexiones 

y desafíos. Se deja una invitación abierta a continuar desnaturalizando la violencia, a seguir 

produciendo conocimiento situado y a proyectar y erradicar las violencias. En definitiva, el 

camino queda abierto para futuros trabajos académicos y prácticas comprometidas, cuyo fin 

último es asegurar que el hecho de ser mujer no sea una condena espacial, y que podamos 

ejercer la autonomía plena en nuestra propia ciudad. 

11.Referencias Bibliográficas  

Aguiar, S., & Borràs, M.(2021). Indicadores sociales y territoriales del Municipio F. En 

Bustos, L et al. (Eds), Desigualdades urbanas en Montevideo. Universidad de la República. 

Batthyàny, K y Scavino, S.(2018). Valoración económica de los cuidados no 

remunerados de la salud: un aporte para el reconocimiento del trabajo invisible de 

los hogares y las mujeres. Revista Gerencia y Políticas  de Salud,19(34). 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7284216 

Borrás, V. (2019). Cambios y discontinuidades en la configuración socioespacial de 

Montevideo y el Área Metropolitana: una visión longitudinal. Revista Latinoamericana 

de Estudios Urbanos Regionales, RELAP, 25(2), 1-20.  

Boggio, K. (2019). Derechos, oportunidades y experiencias de las mujeres migrantes en 
Uruguay . Tesis de grado. Universidad de la República. 

Butler,J.(1990). Gender Trouble: Feminism and The Subversion of Identity.El género 

en disputa: El feminismo y la subversión de la identidad (M. A. Muñoz, Trad.). 

Paidós.( Obra original publicada en 1990). 

Butler,J.(2002). Bodies That Matter, On the Discursive Limits of “sex” Cuerpos que 

importan: Sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”. Paidós.( Obra original 

Publicada en 1993). 

Carneiro, S.(2017).Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América 

Latina a partir de uma perspectiva de gênero. Ennegrecer el feminismo; La situación 

de la mujer negra en América Latina desde una perspectiva de género. En R. 

Campoalegre Septien & K.Bidaseca( Coords). Pensamiento silencioso: Más allá del 

decenio de los pueblos afrodescendientes (pp.109-122).Clacso. 

https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16590/1/Mas_alla_del

_decenio.pdf 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7284216
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16590/1/Mas_alla_del_decenio.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16590/1/Mas_alla_del_decenio.pdf


Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

26 

Cabnal, L(2010) Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico 

de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala, En Feminismos diversos: el 

Feminismo Comunitario (pp.11-25) Acsur- Las Segovias. 

Col-lectiu Punt 6. (2019). Urbanismo feminista: Por una transformación radical de los 

espacios de vida. Virus Editorial. Original 1977. 

Collins,P.H.(2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the 

politics of empowerment. Routledge. 

Collins, P.H.(2012). Pensamiento feminista negro: Conocimiento, conciencia y 

politicas de empoderamiento. Morata. 

Consejo Nacional Consultivo por una Vida Libre de Violencia de Género hacia las 

Mujeres.(2021). Informe de Gestión 2021. Ministerio de Desarrollo Social.(MIDES). 

Central America Women 's Network.(2011). Violencias interseccionales: Debates feministas 

y marcos teoricos en el tema de pobreza  y violencia contra las mujeres en Latinoamerica. 

Tegucigalpa. Honduras:CAWN. 

Crenshaw, K.(1989). Desmarginacion de la interseccion de raza y genero: Una critica 

feminista negra de la doctrina antidiscriminatoria, la teoria feminista y la politica 

antiracial Foro legal  de la Universidad de Chicago  1969 (139-167). 

Crenshaw, K.(1991). Mapeando los margenes: Interseccionalidad,politicas de 

identidad y violencia contra las mujeres de colonial (“Mapping the Margins; 

Intersectionality, Identity Politics, and Violence Against Women of Color). Stanford 

Law Review.43(6),1241-1299 

Curiel. O.(2007). La crítica poscolonial desde las prácticas políticas del feminismo 

antirracista(Ponencia)-Nómadas,26-95-101 

https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-des

de-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf 

Cueva-Luna,T.E & Vazquez-Delgado,B.D.(2024).Continuum de violencia de género 

en las narrativas de mujeres centroamericanas forzadas a migrar. Comparative 

Cultural Studies: European and Latin American Perspectives,19: 1-22, 2024 ISSN: 

2531-9884. 

 

https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-desde-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf
https://es.scribd.com/document/443550530/CURIEL-Ochy-La-critica-postcolonial-desde-las-practicas-politicas-del-feminismo-antirracista-pdf


Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

27 

DOI: 10.46661/CCSELAP-11001 

Christlieb, P. F.(2004). El espacio público y la división de género. Revista Mexicana 

de sociología, 66, 329-354  Anthropos.Delgado, M.(2007). El animal público: Hacia 

una antropología de los espacios urbanos. Herden  

Falù.A.(2009). Violencias y discriminaciones en las ciudades, En A. Falù (Ed.), 

Mujeres en la ciudad. De violencias y derechos (p.33). Santiago de Chile: Unifem, 

Red Mujer y Hábitat de América Latina, Ediciones Sur. 

Falù,A.(2014). El derecho de las mujeres a la ciudad. Espacios públicos sin 

discriminacion. Vivienda y Ciudad,1,10-23. 

Federici,S.(2004). Caliban and the Witch: Women, the Body and Primitive 

Accumulation. El Calibán y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 

Traficantes de Sueños (Obra original publicada en 2004). 

Foucault,M.(1977). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión.  Siglo XXI Editores.( 

Obra original publicada en 1975). 

Jabardo, Mercedes (ed). Feminismo negros. Una antología. Madrid. Traficantes de 

Sueños. Colección Mapas, 2012. ISBN: 978-84-96453-69-6 

Johnson, N., Aguiar, S., Cardozo, S., Jorge, V.,& Torre,. V(2014). Diagnóstico sobre 

la violencia hacia las mujeres en espacios públicos en Montevideo. Montevideo: Onu 

Mujeres, PNUD, Mides, Intendencia de Montevideo, Gobierno de Canadá. 

Haraway, Dj (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza. 

Madrid, España: 

Cátedra.https://epistemologiascriticas.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/04/ha

raway-conocimientos-situados.pdf 

Gago,V.(2019). La potencia Feminista: O el deseo de cambiarlo todo. Tinta Limón. 

Gehl, J.(2014). Ciudades para la gente. Ediciones Infinito. 

Gonzalez Toledo, C.I-(2024). El narcoestado como factor de riesgo para el principio 

de independencia judicial extrema en Tesis de Grado, Universidad del Azuay. 

Repositorio Institucional Universidad de Azuay. 

 



Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

28 

Galtung, J. (2016). La violencia: Cultural, estructural y directa. Hooks, b. (1981). Ain`t a 

Woman: Black women and feminism. South End Press. Cuadernos de estrategia. 

Herrera Bautista, MR, & Rodriguez Rodriguez, GJ (2023). El continuo de la violencia 

de género en el espacio privado y su reproducción en la sociedad. Revista de 

Estudio de Antropología Sexual, 1(13),136-159. 

https;//revista.inah.gob.mx/index.php/antropologiasexual/article/view/20103 

Lorey, I.(2016). Estado de Inseguridad: Gobernar la precariedad. Traficantes de 

Sueños. 

Lugones,M.(2008) Colonialidad y Género. Tabula Rasa,(9); 73-101 Colonización y 

Antirracismo.  

Mayordomo, J. Butler (2010). Marcos de guerra: Las vidas lloradas . Paidós 

Molina, I., et al. (20179. El continuum de la violencia contra las mujeres en la region 

centroamerica. Pnud/ América Latina Genera. 

Ministerio del Interior, Datos oficiales (MVD) Ministerio del Interior (2024). Informe 

Anual de Estadísticas de Violencia Doméstica y Género ( Periodo 2024.) 

Ministerio del Interior (2024). Indicadores de la violencia de genero basado en el 

sexo. 

https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violen

cia-genero 

Ministerio de Desarrollo Social.(2020). Informe quinquenal 2020-2024 del Sistema de 

Cuidados. Montevideo, Uruguay: Mides. Recuperado de 

https://www.gub.uy/ministerio 

desarrollosocial/comunicacion/publicaciones/informequincequenal2020-2024delsiste

madecuidados. 

Musto, C., Lijtenstein, N., & Rivoir, A. (2019). Violencia y espacio público: una 

aproximación a las experiencias de mujeres en un municipio periférico de 

Montevideo. Revista Inclusiones, 6(4), 11-28. 

Musto, M.,et al.(2021).Violencia, redes urbanas y desigualdad en Montevideo. 

Universidad de la República. 

 

http://revista.inah.gob.mx/index.php/antropologiasexual/article/view/20103
https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violencia-genero
https://www.gub.uy/ministerio-interior/comunicacion/publicaciones/indicadores-violencia-genero
https://www.gub.uy/ministerio


Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

29 

Musto,C.,Borras,V., & Rivier,A.(2022) “Violencia y espacio público en un municipio 

periférico de Montevideo” en Revista de Derecho de la Ciudad. 

 DOI:10.50996/rdc.v10i2.2581 
 

Muñoz Cabrera,M.(2011). La vida en la frontera: cuerpos desechables y 

precarización social. Buenos 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/cesmeca-unicach/2020095042156/Sobrevivire

n violencia.pdf 

Muñoz Cabrera, P (2011).Violencias interseccionales: debates feministas y marcos 

teoricos en el tema de  pobreza y violencia contra las mujeres en 

Latinoamerica.CLACSO. 

https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_intersecciona

les.pdf. 

Lopez Rodriguez,MV (2015). La violencia contra la mujer: desde el enfoque de 

género al psicoanálisis ( Trabajo final de grado, Facultad de Psicología, Universidad 

de la República, Uruguay). Montevideo, Disponible en  

https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virgi

nia.pdf 

Rivera Cusicanqui, S.(2010). Chixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Tinta Limón. 

OEA.(1994) Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la 

Violencia contra la Mujer “ Convención de Belém do Pará”. 

Observatorio de Violencia Basada en Género:Inmujeres/Mides.(2024).Informe de 

Monitoreo sobre Violencia Basada en Género ( Edición año 2024). Instituto Nacional 

de las Mujeres. 

https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basad

a-genero 

Perdomo, Mereles, L.(2020)  Perspectiva de género y feminista en la construcción de ciudad 

urbanismo. Universidad de la República Uruguay. 

 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/cesmeca-unicach/2020095042156/Sobrevivir
https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_interseccionales.pdf
https://americalatinagenera.org/wp-content/uploads/2014/07/violencias_interseccionales.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virginia.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/7783/1/Lopez%20Virginia.pdf
https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basada-genero
https://www.gub.uy/ministerio-desarrollo-social/tematica/prevalencia-violencia-basada-genero


Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

30 

Quijano,A.(2009). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, En E- 

Lander( Comp.9), La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas Latinoamericanas.(pp.201-246).Clacso. 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708050100/11_quijano.pdf 

Salamano, I.(2023). Desigualdades territoriales en el derecho a la protección de la 

vida: una mirada espacial y temporal al comportamiento de la violencia homicida en 

Montevideo entre los años 2012 y 2022. Monografía final de grado, Universidad de la 

República. Repositorio Colibri. 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/42980/1/TS 

SalamanoIgnacio.pdfF 

Sapriza, G (2009). Memorias de rebeldía: 7 historias de vida. artículo de genealogía. 

Segato ,R. L(2006). Que es un feminicidio. Notas para un debate emergente. Unidad 

de Brasília, Série Antropologia No. 401 

 

https://www.nodo50.org/codoacod/2010.segato.pdf 

Valencia,S.(2010).Capitalismo  gore. Melusina. 

Segato, R.L(2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños. 

Segato,R.L(2018). Contra Pedagogías de la Crueldad. Prometeo Libros. 

Vera, A.C.(2024). Urbanismo feminista en Montevideo: De la teoria a la practicam a 

partir del estudio de caso. Concurso para espacio público Las Pioneras. ( Tesis de 

Posgrado). Fadu, Universidad de la República. Repositorio Institucional. 

Veiga,D.(2009). Segregación residencial y desigualdad urbana en Montevideo. 

Viveros Vigoya,M.(2016). La interseccionalidad: una aproximación situada a la 

dominación. Debate Feminista,52, 1-17. 

Wacquant,L.(2001). Parias Urbanos: Marginalidad en la ciudad a fines del milenio. 

Manantial. 

Young, M.(1990). Justice and the Politics of Difference. Princeton University Press. 

traducido por S. Alvarez, Trad. en Joven, Im(2000). Ediciones 

 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708050100/11_quijano.pdf
https://www.colibre.udelar.edu.uy/ispui/bitstream/20.500.12008/42980/1/TS
https://www.nodo50.org/codoacod/2010.segato.pdf


Cuerpo en la Ciudad: Violencia y Territorio en Montevideo desde una Mirada Interseccional 

31 

Catedra.https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco

%20caras%20de%20la%20opresion.pdf 

 

 

https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco%20caras%20de%20la%20opresion.pdf
https://www.filosoficas.unam.mx/docs/940/files/Young%20-%20Las%20cinco%20caras%20de%20la%20opresion.pdf

	​ 
	 
	 
	 
	 
	Agradecimientos: 
	1.    Resumen 
	Abstract 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	2. Introducción 
	3. Delimitación del Problema 
	Este trabajo de análisis se organiza en dos ejes: uno teórico, que ofrece las herramientas para entender a la violencia como fenómeno  interseccional y  estructural. El otro eje es el territorial, empírico, centrado en la realidad de Montevideo. Se hace énfasis en la periferia pero también se toman aspectos comparativos con el centro de la ciudad. 
	 Esta elección no es arbitraria; sino que  estudios locales confirman, que esta zona concentra los índices más altos de privación material y percepción de inseguridad. Temporalmente, el estudio abarca el período 2020-2024,escenario marcado por la expansión de la economía ilegal y la agudización de la exclusión urbana (Musto, Lijtenstein & Rivoir, 2021).  Durante estos años diversas transformaciones como la crisis sanitaria y aumento del narcotráfico, que han logrado reconfigurar el uso de los espacios públicos y aumentaron así las brechas de desigualdades que ya existían. 
	En este marco, la precarización se entiende no sólo como condición económica, sino como una distribución política de la vulnerabilidad. En Montevideo, esto se materializa en las propias experiencias de las mujeres migrantes las cuales  fueron documentadas por Boggio et al (2019), quienes se enfrentan hacinamientos en pensiones y una inserción laboral por sectores como cuidado y limpieza. Así, se delimita el objeto de la violencia no solo como agresión física, sino como un mecanismo disciplinario y performativo. Que genera una “circulación restringida” (Musto, et al.,2021) y un control corporal explícito de las mujeres de la periferia. 
	Para comprender la complejidad de estas exclusiones, es necesario visibilizar los “circuitos invisibles “(Boggio et al., 2019) donde emergen estas tensiones étnicas y culturales, como por ejemplo tener que enfrentar la negociación por un asiento de omnibus o las barreras para poder  alquilar una vivienda, o las dificultades para exonerar sus estudios. Estas prácticas muestran  cómo las desigualdades no solo se expresan en la violencia directa, sino en interacciones cotidianas que restringen la autonomía. 
	Finalmente, el sujeto de estudio se define a través de la categoría cuerpo-territorio (Cabnal, 2010), asumiendo que el cuerpo es el primer territorio donde se inscriben las violencias patriarcales y coloniales. Esta perspectiva se fortalece con el aporte afrofeminista de Sueli Carneiro (2017), permitiendo leer la violencia en el territorio periférico no como un hecho delictivo aislado, sino como una estrategia de disciplinamiento sobre cuerpos históricamente construidos como disponibles o carentes de protección. 
	 
	4. Problematización 
	La problematización de este trabajo se centra en la necesidad de articular los mecanismos estructurales de la violencia hacia las mujeres con las condiciones territoriales y sociales que la sostienen. En Montevideo, particularmente en los barrios periféricos, esta articulación se manifiesta con especial intensidad debido a la combinación entre el abandono estatal, la exclusión urbana y la consolidación de economías ilegales (Musto et al., 2021). 
	5.1  Objetivos específicos: 

	6. Justificación y Relevancia 
	7. Estado del arte y antecedentes. 
	 
	7.1 Aportes y Conclusiones de diferentes autores en diálogo con Montevideo. 

	La dimension espacial de la violencia es abordada desde el urbanismo feminista. Ana Falú (2009;2014) postula que la ciudad no es un espacio neutro, sino un dispositivo patriarcal que limita el derecho a las mujeres a habitarla. En Montevideo,  la Arquitecta Ana Clara Vera (2024) confirma esta tesis al identificar  la falta de infraestructura segura como transporte, iluminación,y factores estructurales que restringen la movilidad y por ende el ejercicio pleno de la ciudadanía. El derecho a la ciudad se convierte así en un privilegio de clase y género. 
	Capítulo 1 
	Cuerpos, Interseccionalidad y Opresiones, un Marco teórico- analítico de las Violencias hacia las mujeres. 
	8.1. Genealogía de la Opresión: Capitalismo, Patriarcado y Colonialidad  
	8.2. Mecanismos de la Violencia: Continuum y Pedagogía. 
	8.3 La Herramienta Analítica: Opresión, Interseccionalidad y Matriz de Dominación. 

	Capítulo 2 
	Cuerpos, normas y performatividad: la violencia como materialización del poder. 
	9.1 Precarización, Marginalidad y Migración: Imbricaciones de Poder 
	9.2 Performatividad, cuerpos, cómo se materializa la Violencia. 
	9.3 Espacio Público, Exclusión y Urbanismo Feminista 

	En el contexto de Montevideo, los barrios periféricos concentran desigualdades sociales que impactan de forma directa en la calidad de la  vida. Según Aguiar y Borràs (2021), el Municipio F refleja ésta realidad mediante altos índices de pobreza, precariedad habitacional y empleos formales. Estos territorios potencian y multiplican las formas de violencia y marginación, creando un entorno de alta vulnerabilidad donde la teoría urbana debe aterrizar con urgencia. 
	La propuesta es transitar hacia una “ciudad cuidadora” (Falú, 2014). Este modelo busca repartir equitativamente las obligaciones de cuidado mediante transformaciones materiales concretas, mejor iluminación, señalización adecuada, eliminación de barreras visuales y consideración de las diversas funciones (Falú, 2009). El objetivo final es garantizar que cualquier mujer pueda transitar tranquila a cualquier hora sin miedo. La aplicación de estas herramientas  en el Municipio F resulta indispensable para asegurar el derecho a la ciudad de las  mujeres más vulneradas, sustentándose en dos pilares: la participación activa y la perspectiva interseccional. 
	9.4  La Violencia hacia las mujeres como un Problema Estructural: 

	Es importante ampliar el análisis para incluir formas de violencia menos visibles que sustentan las manifestaciones más evidentes. Todas estas expresiones están interconectadas en un “continuum de violencia” (Kelly, 1988, citada por Herrera Bautista et al., 2023), afectando la integridad de las mujeres. Siguiendo a Lopez Rodriguez (2015), que define en su tesis estas dimensiones como : 
	4- Violencia patrimonial: Acciones ilegítimas que implican daño, sustracción o retención de bienes, documentos o recursos para coaccionar la autodeterminación (Art. 3). 
	  Finalmente, bajo las observaciones interseccional, estás violencias se intensifican al interactuar con otras desigualdades, raza, clase, estatus migratorio, generando experiencias de opresión diferenciadas y acumulativas (Crenshaw 1989). 
	10.Reflexión Final 
	10.1 Reflexión Personal: 
	11.Referencias Bibliográficas  


