
 
 

  

Universidad de la República  

Facultad de Psicología  
 

 

 

Alimentación como tecnología de optimización: el mindfulness alimentario 
como construcción subjetiva 

 

 

 

Trabajo Final de Grado 

Modalidad: Monografía  

Diciembre 2025, Montevideo. 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

Julieta Belen Mateauda Yelichiche - 5.414.659-1 

Tutor: Asist. Mg. Pablo Piquinela Averbug. 

Revisor: Prof. Tit. Dr. Jorge Chavez.  

 



 

 
ÍNDICE 

1 . Introducción…………………………………………………………………………………… 4 

2 . Culturas terapéuticas………………………………………………………………………… 6 

3. Mindfulness……………………………………………………………………………………. 11 

3.1 El mindfulness entre continentes y transformaciones…………………………… 11 

3.2 Fundamentos y objetivos del mindful eating...…………………………………… 13 

4. Análisis conceptual del mindful eating…………………………………………………… 16 

4.1 Presentación de las autoras y sus manuales …………………………………….. 16 

4.2 Hambre………………………………………………………………………………… 17 

4.3 Cuerpo y sujeto……………………………………………………………………….. 19 

4.4 Dietas……………………………………………………………………………...…… 21 

4.5 Técnicas……………………………………………………………………………….. 22 

4.6 Crisis sistémica……………………………………………………………………….. 24 

5. Consideraciones finales……………………………………………………………………… 27 

6. Referencias bibliográficas…………………………………………………………………… 32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 



 

 
Resumen  

 

El presente trabajo monográfico abordará cómo el mindfulness, surgido en tradiciones 

contemplativas, se reconfigura en el mundo occidental produciendo subjetividades en el 

contexto de una sociedad neoliberal. Específicamente se analizará el mindful eating como 

tecnología de autogestión del hambre emocional y del padecimiento cotidiano. Se realizó 

una revisión crítica de manuales y textos de divulgación, trabajando en cuatro categorías de 

análisis: concepción de hambre, cuerpo y sujeto, dietas y técnicas propuestas. Los 

resultados indican que estas prácticas, a pesar de visibilizar la crisis alimentaria como 

sistémica, sus postulados abordan a la misma desde un plano individual, reforzando lógicas 

de autocontrol y management de sí, promueven la optimización del cuerpo y neutralizan la 

acción colectiva al posicionar al padecimiento como una falla personal. A su vez, posicionan 

al bienestar como una inversión, volviéndolo un privilegio de clase. Este trabajo discute las 

diversas implicancias desde el marco de las culturas terapéuticas, y propone líneas futuras 

orientadas a respuestas comunitarias y situadas.  

 

Palabras clave: Mindfulness, Mindful eating, crisis alimentaria, neoliberal 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

3 



 

 
1 . Introducción 

 
La presente monografía se desarrolla en el marco del Trabajo Final de Grado 

correspondiente a la Licenciatura en Psicología de la Universidad de la República. Se 

realizó una revisión teórica sobre la práctica “mindful eating” y su relación con las formas de 

subjetivación en el marco neoliberal actual. A su vez, se explora cómo estas prácticas 

responden a demandas sociales de autocontrol y gestión emocional en la crisis alimentaria 

actual.  

La alimentación se ha transformado en un eje central de múltiples discursos sobre 

bienestar, salud y gestión emocional. La expansión de prácticas de autocuidado, junto con 

el aumento de contenidos vinculados al mindfulness en medios de comunicación y espacios 

clínicos, evidencia que no se trata de un fenómeno aislado sino de una tendencia social 

consolidada. En un contexto de crisis alimentaria global e inseguridad alimentaria regional 

(Costa, 2017), la búsqueda de herramientas individuales para gestionar el malestar 

adquiere una gran visibilidad, y el mindful eating se presenta como una de las respuestas 

contemporáneas más difundidas, al prometer una mejora del bienestar y una relación más 

consciente con el cuerpo. Frente a este proceso, considero indispensable problematizar 

desde la psicología su expansión y los supuestos que la configuran. 

La elección de esta temática se debe a mi participación en un proyecto de investigación 

sobre “Prácticas psicológicas y culturas terapéuticas en Uruguay”. Dicho proyecto fue 

coordinado por Pablo Piquinela, tutor de este trabajo, y Jorge Chavez, el revisor del mismo, 

quienes transmitieron el entusiasmo por indagar sobre los diversos entramados existentes 

en las denominadas culturas terapéuticas (Papalini,2014). En esta experiencia, se realizó 

una observación participante en diferentes entornos virtuales que reflejaron la diversidad de 

prácticas que conforman el quehacer de los y las licenciadas en psicología en Uruguay. En 

la misma visualice cómo sujetos formados y no formados en el ámbito profesional difundían 

conceptos como “hambre emocional”, “eres responsable de tus elecciones alimentarias, 

escucha tu cuerpo” “mindful eating la liberación del hoy” entre otros. Este fenómeno 

despertó mi interés en indagar qué es el denominado “mindful eating” y cómo esta práctica 

se posiciona en la comunidad como “solución” para regular el hambre, en esta línea de 

contenido me cuestione ¿Es esta otra forma más de reforzar estándares corporales? 

¿Quiénes fomentan estas ideas? ¿Con qué objetivo? ¿Están contemplados los diversos 

contextos socioeconómicos y culturales en esta práctica? ¿Es liberadora la autogestión?. 

En el marco de estas interrogantes, este trabajo busca analizar las implicaciones sociales 

de esta herramienta en un mundo regido por una crisis alimentaria y una región 

condicionada por una gran inseguridad alimentaria, donde la exposición a riesgos cotidianos 

fomenta el cuidado individual (Costa, 2017). 

4 



 

 
La relevancia de este problema radica en su impacto en la subjetividad contemporánea, 

donde la alimentación se convierte en un campo de batalla para el bienestar personal. El 

objetivo de este trabajo es poder analizar las diferentes formas de subjetivación que 

promueve esta práctica que cuenta con una visión articulada de diversos saberes; la 

psicología y la nutrición, junto con una dimensión espiritual. 

A lo largo de los apartados se analizará la relación entre subjetividad y alimentación, la cual 

se evidencia en cómo el mindful eating convierte el hambre emocional en un desafío 

individual, se invisibiliza de esta manera los diversos factores estructurales que influyen en 

la práctica alimentaria, como los medios de comunicación y las brechas socioeconómicas. 

En un mundo donde la exposición constante a incertidumbres fomenta el autocuidado como 

forma de respuesta (Zinn, 2014). 

Se busca interrogar las implicaciones del mindful eating, analizando los supuestos que lo 

sustentan a través de una revisión de los textos más difundidos de esta práctica, se 

plantearon diferentes categorías de análisis: concepción de hambre, cuerpo y sujeto, dietas 

y técnicas que proponen. De este modo se realizó una sistematización de algunas 

dimensiones identificadas en los materiales que promueve esta herramienta. El objetivo de 

esta monografía es examinar cómo el mindful eating refuerza lógicas de autocontrol en la 

sociedad neoliberal (Alvaro, 2023), evaluar su rol en las subjetividades contemporáneas y 

cómo responden a las demandas sociales de gestión individual. Bajo el marco teórico de las 

culturas terapéuticas (Papalini, 2014), esta monografía explora dichas dimensiones, 

concluyendo con posibles líneas futuras de investigación en la temática.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 



 

 
2. Culturas terapéuticas  

 

El siguiente apartado se propone presentar algunas perspectivas de análisis acerca de la 

circulación de los contenidos ‘psi’ en nuestra contemporaneidad. Para esto, se tomará la 

idea de culturas terapéuticas que permite analizar el modo y la función que cumplen los 

discursos y las prácticas psicoterapéuticas en la sociedad actual. Específicamente, se 

propone situar al mindfulness como una técnica dirigida a la alimentación.  

 

En tal sentido, se toma la perspectiva de Papalini (2014) en relación a lo que ella define 

como: “culturas terapéuticas”. Las concibe como un entramado de prácticas y creencias 

sobre nociones de la salud, el bienestar, y lo patológico. Es un concepto multidimensional 

que permite analizar tanto las relaciones actuales entre cuerpo y subjetividad como las 

diversas creencias que estructuran las prácticas terapéuticas, además de la jerarquía de 

roles que emergen de este contexto. La autora plantea cómo diversas prácticas dan cuenta 

de este fenómeno, siendo las culturas terapéuticas un marco que permite  pensar  procesos 

de la clínica psicológica. Se identifican diferentes modelos de relación jerárquica entre 

terapeuta y paciente que van desde estructuras más autoritarias hasta una perspectiva más 

colaborativa o igualitaria. Dentro de las prácticas terapéuticas actuales los discursos 

coinciden en el concepto de ‘bienestar’, el cual se enmarca en la denominada New Age. 

Estas culturas aparecen como respuesta a los padecimientos de la época, las narraciones 

de autocuidado y la necesidad de inmediatez “los problemas se vuelven resolubles dentro 

de un mercado terapéutico que ofrece armonización, tratamiento y sanación, estilos de vida, 

belleza, salud y bienestar, como resultado de una transacción que la mayor parte de las 

veces incluye un pago pecuniario” (Papalini, 2014, p. 215).  

Los padecimientos psicológicos se redefinieron en problemas individuales que pueden ser 

resueltos fuera del espacio terapéutico tradicional, se amplía el campo de intervención en el 

cual se promete una especie de bienestar generalizado. El sujeto puede ser su propio 

mentor, guía, cuidador, experto, se cuida a sí mismo, se regula a sí mismo. Esta dinámica 

se observa en el desarrollo del apartado siguiente donde se demuestra que las técnicas del 

mindful eating se dirigen, y a la vez producen, a un sujeto capaz de autogestionarse, que 

busque un bienestar y esté dispuesto a gestionar sus propios pensamientos, emociones.   

Esta idea de “mercado terapéutico”, posibilita un marco teórico para comprender cómo las 

lógicas neoliberales de subjetivación acaparan las prácticas del mindfulness y con ellas la 

cultura de la alimentación. Papalini (2014), plantea que los malestares de la época se 

reconfiguran en malestares individuales que encuentran su aparente solución en una oferta 

mercantil de armonización y tratamiento, la cual necesita de un arquetipo determinado de 

sujeto. En sintonía con esta perspectiva surgen ciertas interrogantes sobre los efectos que 

6 



 

 
la práctica del mindfulness tiene sobre la alimentación. ¿Qué tipo de alimentación 

proponen? ¿Cómo reconfigura esto el sentido que le damos a los alimentos?  

 

Papalini (2014), sostiene que el malestar y la percepción de insuficiencia emergen, en gran 

medida, de los procesos de comparación que los sujetos realizan con los ideales 

socialmente promovidos. Los cuales delimitan los status de belleza, los criterios de ‘sano’ y 

‘patológico’, y se encuentran cada vez más presentes en el lenguaje popular. Las 

subjetividades de la mencionada new age, tienen una fuerte impronta en el giro hacía sí, 

generando de esta manera un “monitoreo constante sobre sí mismo” (Papalini, 2014, p. 

214) el cual trae consigo sujetos que vivan en un constante control sobre ellos mismos, 

patologizando su vida cotidiana, siendo sus propios jueces, volviendo al humano cada vez 

más indiviso. “la sensación de que el éxito o el fracaso son su propia responsabilidad. La 

individuación –que se presenta como si fuera una elección autónoma– es obligatoria” 

(Papalini, 2014, p.218).  

En La autonomía como religión: la nueva era, Carozzi (2017) define a la new age como un 

macro movimiento sociocultural que surgió en Estados Unidos en la década de 1960. Las 

ideas fundantes promovieron; “...la autonomía, el antiautoritarismo y el concomitante 

rechazo a las jerarquías de autoridad y las normas institucionales” (Carozzi, 2017, p.19). La 

new age es influenciada por diversas corrientes de conocimiento, entre ellas la psicología 

humanista, distintas terapias alternativas y religiones orientales. La autora denomina 

complejo alternativo al conjunto de ideas y prácticas que surgen de la combinación de estos 

saberes, configurando una nueva forma de comprender la vida, la salud y el bienestar 

(Carozzi, 2017). 

En este marco, la autonomía adquiere un carácter trascendental, el self se concibe como 

especial contenedor de una chispa divina que conecta al sujeto con una totalidad cósmica. 

Es decir, la new age, se relaciona con la búsqueda de una conciencia superior y entiende 

que los sujetos están conectados con algo más allá de la materialidad. Por lo tanto, el ser 

autónomos no se limita únicamente a ser independientes, sino que a su vez la autogestión 

facilita la conexión espiritual. En el plano colectivo, Carozzi (2017) señala que la new age se 

organiza en redes horizontales que fomentan la libre circulación y elección de prácticas y 

creencias. Esta estructura permite que los sujetos puedan elegir libremente cómo transitar 

su camino, qué técnicas aplicar, a qué talleres o seminarios concurrir, sin estar sujetos a 

una única doctrina o autoridad. En este sentido, los facilitadores no actúan como agentes de 

autoridad tradicionales, sino que acompañan el proceso autónomo del individuo, 

reconociendo que la capacidad de cambio reside en el Yo superior o en el propio cuerpo del 

sujeto.  

7 



 

 
En las sesiones y talleres terapéuticos de la nueva era se observa que la apropiación 

de una identidad desprovista de agencia y control de la transformación por los 

profesionales de la red es complementada por la atribución de autonomía y 

autodeterminación a los otros presentes como agentes de su propia transformación. 

(Carozzi, 2017, p.33) 

De este modo, la new age desempeñó un papel fundamental en la adaptación y difusión de 

saberes como el mindfulness en el mundo occidental, dado que esta práctica enfatiza en la 

autoobservación y auto gestión emocional sin la necesidad de requerir una adhesión a una 

autoridad externa, a su vez comprende al sujeto como fuente de sabiduría y conocimiento, 

se profundizará en estos aspectos en los apartados siguientes.  

Eva Illouz (2010), describe las mutaciones en la forma en que los sujetos se conciben a sí 

mismos y al otro. Durante el siglo XX, con el avance de las políticas neoliberales en Estados 

Unidos, la individualización de la vida fue un proceso que adquirió una importante 

relevancia. En simultáneo, en pleno auge del psicoanálisis, los discursos terapéuticos 

comienzan a popularizarse. Los medios de comunicación, la cultura, el arte, utilizan 

terminologías, conceptos y saberes de la psicología. Surgiendo de esta manera una nueva 

concepción del yo, lo que la autora delimitó como Yo terapéutico. “En la medida en que el 

discurso terapéutico representa un lenguaje del yo cualitativamente nuevo, nos permite 

poner de relieve la cuestión de la emergencia de nuevos códigos y significados culturales” 

(Illouz, 2010, p. 17). Este yo terapéutico, moldeado por el discurso psicológico, es llamado a 

explorarse, autorregularse y gestionarse emocionalmente para poder alcanzar el ideal de 

bienestar personal que se narra constantemente en la sociedad. Volviendo al bienestar una 

obligación, la cual implica un monitoreo constante. Al igual que se refleja en Papalini, el 

sufrimiento es entendido como una falla en el sujeto y no como el resultado de diferentes 

condiciones estructurales. 

 

Esta lectura crítica de las culturas terapéuticas se complementa con la perspectiva de 

Alvaro (2023), quien sitúa al neoliberalismo como “...un dominio epistémico, ético y político 

donde conviven contenciosamente ciertos saberes y prácticas asociados al capitalismo 

contemporáneo” (Alvaro et al., p.12). Es decir, el neoliberalismo, entendido como una 

tecnología que organiza la vida social en diferentes planos; cómo se produce el 

conocimiento, qué saberes son válidos, las virtudes éticas de los sujetos, el rol estatal y su 

influencia en la sociedad. En síntesis, el neoliberalismo no sólo delimita el orden económico, 

sino que también el cómo pensar, vivir y ser, es decir un modo de producción subjetiva.  

En este sentido, la autonomía, el éxito individual, la eficiencia y la meritocracia son parte 

esencial de las subjetividades actuales.  

8 



 

 
Sujeto eficaz, productivo, feliz y en paz con sus emociones, que vive en la búsqueda de un 

bienestar generalizado, que rechazan el malestar. Es en este contexto, que las culturas 

terapéuticas actuales van a desplegar sus horizontes de intervención, dando respuestas a 

estas demandas, y a su vez fomentandolas (Alvaro et al., 2023 p.16). 

Las políticas neoliberales han ganado terreno desde las últimas décadas de este siglo, las 

cuales no solo configuran las normas económicas del sistema político actual, sino que 

también moldean las subjetividades. Tal como señalan Rose, O’Malley y Valverde (2012), el 

neoliberalismo promueve una forma de gobierno que enfatiza en una responsabilidad 

individual y una auto optimización. Esta lógica neoliberal potencia la creencia de sujetos 

autónomos que deben ser “empresarios de sí mismos” (Rose, O’Malley y Valverde 2012, 

p.125), de este modo el bienestar no se entiende como una preocupación colectiva sino en 

un proyecto personal, sujetos auto gobernados.   

En consecuencia, el cuerpo se vuelve objeto de constante intervención, la búsqueda de su 

mejoría y control se inscribe en la racionalidad de autogobierno.  

…la observación foucaultiana de que las tecnologías del yo se formaban 

paralelamente a las tecnologías de dominio, como la disciplina. Los sujetos así 

creados llevarían a cabo los fines del gobierno realizándose ellos mismos en vez de 

ser meramente obedientes. (Rose, O'Malley y Valverde, 2012, p. 124) 

 

Se entiende a las “tecnologías del yo” como prácticas y técnicas por las cuales los sujetos 

son capaces de realizar la autogobernanza anteriormente desarrollada. Es decir, en lugar de 

ser meramente obedientes a una autoridad externa, se incita a las personas a gobernarse a 

sí mismos, motivando la búsqueda del propio bienestar, aunque este se encuentra dentro de 

los parámetros y las racionalidades que las lógicas neoliberales han establecido como 

deseables.  

La presente monografía retomará los análisis del neoliberalismo y los estudios acerca del 

mindfulness como una estrategia orientada a la transformación personal, para poder pensar 

el mindfulness alimentario y, específicamente, los planteos de los textos sistematizados. De 

este modo se logra evidenciar cómo esta práctica ofrece diversas herramientas para la auto 

regulación emocional y cognitiva, orientadas a una transformación personal positiva. Estas 

se adecuan correctamente con la demanda de sujetos productivos, que buscan alcanzar su 

propio bienestar. Logrando así una buena inserción y una gran expansión en la psicología 

occidental a finales del siglo XX.   

El mindfulness se posicionó en la actualidad como una herramienta en la que sus saberes 

circulan a través de podcast, películas, espacios clínicos psicológicos, libros, consultorios 

odontológicos, convirtiéndose en una técnica transversal. A su vez, adquiere relevancia en 

la psicología y por ende en las denominadas culturas terapéuticas, en el contexto de una 

9 



 

 
sociedad con una demanda clara: estar bien. Esta relevancia se sostiene en la capacidad 

de dicha corriente en brindar técnicas y herramientas orientadas a la maximización del 

potencial individual, fomentando una “gestión eficiente de sus propios recursos” (Alvaro et 

al., 2023 p.19). Las lógicas neoliberales no son ajenas a esta construcción de subjetividad, 

el sistema requiere de sujetos cuyo objetivo sea el éxito individual, entendido este desde un 

plano meramente mercantil, más estabilidad económica más éxito, mayor felicidad. 

Fomentando de esta manera la idea de personas capaces de transformar sus formas de 

habitar la vida para lograr dicha meta (Alvaro et al., 2023). 

En el siguiente apartado se profundizará cómo el mindfulness se incorporó en la psicología 

y el mundo occidental.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 

10 



 

 
 3. Mindfulness 

 

Este apartado se centrará en la conceptualización del mindfulness como herramienta de la 

psicoterapia occidental, realizando un breve recorrido de su contexto de surgimiento, 

actualidad y las bases fundamentales. Además se hará foco en la práctica denominada 

como mindful eating. Cabe destacar que el abordaje de dicha exploración, nuclea tanto la 

revisión de textos críticos en relación a las intervenciones terapéuticas, como también la 

indagación de los manuales elaborados por sus principales exponentes. De esta manera se 

posibilita un marco amplio de discusión.  

 

3.1 El mindfulness entre continentes y transformaciones  
 
De acuerdo con Didonna (2011), el mindfulness tiene diversos significados, interpretaciones 

y por ende aplicaciones. A pesar de que se presenta como una novedad que se difunde en 

libros, podcast, charlas y expande su aplicación en la clínica psicológica, sus raíces se 

remontan a más de 2500 años en la tradición budista, en la que se abarcan conceptos como 

la conciencia y la atención.  En sus orígenes, el mindfulness se orientaba a la liberación del 

sufrimiento y la transformación ética de los sujetos desde un plano espiritual y religioso. A lo 

largo de la historia el concepto atravesó diferentes transformaciones. Es en la década de 

1970 que se comienza a utilizar estas ideas en el mundo occidental, expandiendo los 

marcos de aplicación de dichos saberes en ámbitos como la psicología. Jon Kabat - Zinn, 

pionero en esta transición, realizó un programa de reducción del estrés basado en la 

conciencia plena, sumando a las prácticas, ciertas cualidades mentales, tales como la 

aceptación, la compasión y el no juzgar, modificando de esta manera el alcance original de 

esta corriente. De este modo, el mindfulness pasó de ser un marco de ideas meramente 

espirituales a incorporarse como una herramienta terapéutica, orientada a la reducción del 

sufrimiento y la mejora del bienestar psicológico.  

 

En Manual clínico de Mindfulness, Didonna (2011) presenta este enfoque como una 

herramienta que contribuye a la reducción del sufrimiento del sujeto y, por consiguiente, una 

transformación personal positiva, introduciendo la idea de que a través del trabajo 

terapéutico con esta perspectiva los sujetos podrían alcanzar la mejor versión de sí mismos. 

Al margen de dichas transformaciones y adaptaciones los postulados básicos siguen siendo 

la atención plena y la aceptación de la experiencia presente.  

 

Keegan y Holas (2010) plantean que la práctica del mindfulness en el ámbito 

psicoterapéutico se enmarca en la denominada tercera ola en la terapia 

11 



 

 
cognitivo-conductual. El objetivo terapéutico de esta corriente es reorientar al sujeto para 

que adquiera un cambio comportamental positivo por medio de la atención plena y la 

aceptación. Esta nueva ola cognitiva se da en un contexto particular en la psicología 

occidental del siglo XX (Cabanas & Sánchez-González, 2020). En los años 80, la OMS 

promueve una redefinición en la percepción de salud, dejando detrás el enfoque reducido a 

lo patológico, para implementar una visión integral, en donde la salud es entendida como un 

estado completo de bienestar físico, mental y social, reforzando de esta manera la idea de 

focalizarse en el bienestar como una dimensión clave de la salud.  

En este contexto de redefiniciones, el mindfulness adquiere un papel protagónico en la 

mencionada tercera ola de la TCC1, ya que promueve intervenciones enfocadas en la 

aceptación emocional y el desarrollo personal. Asimismo diversos fenómenos favorecieron 

la proliferación del mindfulness en esta transformación: las lógicas neoliberales que 

promueven la individualización del bienestar (Rose, O’Malley y Valverde 2012); el auge de 

la psicología basada en evidencia y la TCC, con enfoques que priorizan la eficacia científica 

y resultados medibles (Morían & Martinez 2011); y el fenómeno estudiado bajo el nombre de 

culturas terapéuticas que promueven la hibridación de la psicología con otras técnicas de 

trabajo sobre sí y abonan a la expansión de los saberes psicológicos en los ámbitos 

cotidianos (Papalini, 2014). En este sentido, se entiende que las psicoterapias se han 

transformado de manera significativa, predominando enfoques que se sustentan en 

intervenciones breves, que integran diversos saberes y sus intervenciones son orientadas a 

promover el bienestar y el crecimiento personal (Chávez Bidart et al., 2025). 

No obstante, en este marco, persisten los modelos tradicionales como el psicoanálisis, 

coexistiendo con la consolidación y el surgimiento de nuevas corrientes. Como lo es la 

psicología positiva, desarrollada en Estados Unidos a finales del siglo XX y precursora de 

dichos cambios (Cabanas & Sánchez-González, 2020). Esta corriente se enfoca en el 

bienestar psíquico, la felicidad y el desarrollo de las fortalezas personales. Se interesa en el 

estudio y promoción de las emociones positivas, además de los rasgos psicológicos que 

contribuyen a un bienestar, a una vida plena, habilitando así la expansión y creación de 

nuevos modos de intervenir sobre lo psicológico. 

Desde la perspectiva de la psicología positiva, los ejercicios terapéuticos se orientan 

a fomentar una autopercepción optimista y una visión favorable del entorno, bajo la 

premisa de que gestionar pensamientos y emociones influye directamente en la 

salud, el comportamiento y las condiciones de vida. (Cabanas & Sánchez-González, 

2020, p. 78) 

1 Abreviación de “Terapia cognitivo - conductual”.  

12 



 

 
La neuroplasticidad es otro concepto central en la psicología positiva, la cual sostiene que el 

cerebro es plástico y modificable, capaz de desarrollar nuevas habilidades emocionales, 

cambiar pensamientos y por ende ciertas conductas. Se entiende entonces al sujeto como 

un ser activo y transformable, que se construye y reconstruye constantemente.  

El mindfulness tuvo un contexto de recepción en la psicología muy favorecido por una 

academia interesada en cambiar el paradigma de lo saludable y lo patológico, enfocada en 

la potenciación de los sujetos como seres indivisos, capaces de autogestionarse. En este 

marco, se incorporan ideas como “bienestar”, jerarquizar los pensamientos y las emociones 

como positivas y negativas, perspectiva del sujeto activo y transformador. Este proceso 

opera en un doble juego, mientras existe un marco social e histórico que genera las 

condiciones para la expansión, el mindfulness al simultáneo produce efectos 

transformadores en la psi y la sociedad actual.  

De este modo, el mindfulness adquiere una gran relevancia en las denominadas culturas 

terapéuticas, en una sociedad con una demanda clara: alcanzar el bienestar. Las culturas 

terapéuticas responden a los malestares contemporáneos con ofertas de autogestión 

emocional, en donde el bienestar se vuelve una meta individual. De esta manera, Eva Illouz 

(2010) propone “...estilo emocional a la combinación de modos como una cultura comienza 

a “preocuparse” por ciertas emociones y crea “técnicas” específicas –lingüísticas, 

científicas, rituales– para aprehenderlas” (p.28). Es decir, este concepto de estilo emocional 

posibilita que se pueda describir la manera en que una cultura empieza a ocuparse de 

ciertas emociones, desarrollando ciertas técnicas específicas para gestionarlas y/o 

interpretarlas. 

 

3.2 Fundamentos y objetivos del mindful eating 
 

La atención plena ocupa un rol central en la academia del mindfulness, entonces, ¿A qué se 

refieren los autores con este concepto? ¿Cuál es el objetivo de esta herramienta?  Daniel J. 

Siegel, en Cerebro y mindfulness (2010), entiende que la atención plena es determinante 

dentro de esta práctica, afirma que “Cuando desarrollamos una forma concreta de atender a 

las experiencias del aquí y el ahora y a la propia naturaleza de la mente, creamos la forma 

especial de atención que es el objeto de este libro: el mindfulness” (p. 25). 

 

La atención plena es el foco que le pone el sujeto a sí mismo desde una perspectiva muy 

amplia. El aquí y ahora, terminología recurrente en esta corriente, nos habla de la necesidad 

de que las personas puedan conectar con el presente. Dicho enfoque es planteado por el 

autor como una crítica a la sociedad actual, direccionada hacia la hiperproductividad, en la 

cual los sujetos no tienen tiempo para re pensarse. Enfocarse en el tiempo presente 

13 



 

 
contribuiría a los sujetos a la percepción de tener el control, descansar de la infinidad de 

estímulos que atormentan diariamente. 

La atención plena es la herramienta por excelencia para poder realizar este enfoque del 

presente. Daniel J. Siegel (2010) realiza un recorrido que se sostiene  en estudios sobre 

cognición. Una de las dimensiones centrales es cómo esta técnica reduce 

considerablemente los denominados pensamientos negativos. A su vez, el concepto de 

neuroplasticidad plantea que la atención plena “puede modelar directamente la actividad y 

el crecimiento de aquellas zonas del cerebro que son responsables de las relaciones 

personales, de la vida emocional...” (p.25).  

Poder trabajar sobre la atención requiere que las personas ocupen un rol activo en sus 

vidas. Mindfulness es meditar antes de dormir, pero a su vez también es ponerle atención a 

los aspectos automatizados de la vida cotidiana (Siegel, 2010). Se fomenta de esta manera 

la perspectiva de sujeto transformador de su realidad, controlador de su vida y de sus 

procesos mentales. En este sentido, el autor nos plantea el rol del terapeuta como el de un 

profesor, el cual no tiene el saber absoluto, sino que acompaña al paciente en su recorrido. 

El enfoque del mindfulness en psicoterapia, propone una forma integral de estar presentes 

en la vida cotidiana. Se enfoca en que los sujetos incorporan una actitud consciente hacia 

todo lo que hacemos, incluso algo tan habitual como alimentarnos. Kabat - Zinn (2014), 

plantea que la práctica diaria de meditación es fundamental para entrenar la atención plena, 

la cual se puede aplicar en todos los ámbitos de la vida. 

El mindfulness enfoca una de sus aplicaciones hacia la ingesta de alimentos. Esta 

orientación ocupa un lugar importante en la producción escrita de Kabat - Zinn y en las 

aplicaciones psicoterapéuticas del mindfulness. En este sentido, el “mindful eating” plantea 

llevar a cabo el ritual alimentario con mayor conciencia, con atención plena. Esto implica no 

solo prestar atención a los orígenes y la calidad de lo que se come, sino también a la propia 

participación del sujeto en esta actividad. Cómo se come, en qué cantidades, qué 

sentimientos se desprenden al ingerir determinados alimentos, cuál es la necesidad que se 

intenta satisfacer con ese acto. En esta práctica, se entiende que en ciertas situaciones,  los 

sujetos no comen por hambre “real” sino por la denominada “hambre emocional”, ya sea por 

ansiedad, aburrimiento, tristeza, alegría. En este sentido, la atención plena es planteada 

como una herramienta para comprender las motivaciones que tenemos en torno a la comida 

y a la experiencia de alimentarnos (Zinn, 2014). 

 

En pos de recapitular lo expuesto; el mindful eating puede interpretarse como parte de los 

estilos emocionales contemporáneos, ya que organiza la relación de los sujetos con sus 

afectos en clave de autocontrol, regulación y mejora personal. Esta perspectiva se articula 

con la noción de culturas terapéuticas desarrollada por Papalini (2014), que promueven 

14 



 

 
intervenciones centradas en la armonización individual como respuesta a los malestares 

sociales. En este sentido, el neoliberalismo descrito por Alvaro (2023), actúa como la matriz 

que configura las formas actuales de subjetivación, delimitando el contenido de las culturas 

terapéuticas y sosteniendo el ideal de un sujeto productivo, emocionalmente equilibrado y 

capaz de autogestionarse.  

Es en la conjunción de estos enfoques que se habilita el análisis de cómo el mindful eating 

se inserta en una sociedad que posiciona al cuidado de sí mismo como un mandato, 

consolidando el bienestar como horizonte normativo y al malestar como un fallo individual 

que debe corregirse. De esta manera, el mindful eating perpetúa el control emocional y 

físico como forma de auto realización. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

15 



 

 
 4. Análisis conceptual del mindful eating  

 
El mindful eating tiene como punto de partida, a la vez que constituye, sujetos capaces de 

generar una conexión entre cuerpo, mente y emociones, sin embargo, ¿De qué manera se 

realiza esta conexión? ¿Con qué fin? ¿Qué nociones de corporalidad y sujeto maneja esta 

práctica?  

Para ahondar en estas interrogantes, se realizó una sistematización y análisis. Para ello, se 

efectuó una revisión detallada de cuatro de los textos más reconocidos y comercializados 

sobre esta práctica, lo que permitió relevar una serie de nociones y principios que la 

estructuran. El criterio de selección se orientó a recoger textos reconocidos y 

comercializados masivamente. La información recabada de los distintos textos, se organiza 

a partir de categorías de análisis que permiten sistematizar y comparar los elementos 

centrales identificados. Estas categorías refieren a las concepciones de hambre, dieta, 

cuerpo y sujeto, además de las técnicas específicas que se proponen en el mindful eating.  

 

4.1 Presentación de las autoras y sus manuales 
A continuación se presentará a las autoras y los textos seleccionados para el análisis, con el 

fin de situar a las obras en relación con sus creadoras. De este modo se reconoce la 

perspectiva y el enfoque de cada una respecto al mindful eating.  

 

El primer texto es Mindfulness y alimentación, escrito por Susan Albers (2019), psicóloga 

clínica especializada en trastornos alimenticios. Este manual plantea diversas herramientas 

provenientes del mindfulness con el fin de fomentar un vínculo más consciente con la 

práctica alimentaria. Este texto orienta al sujeto a mejorar la relación con su cuerpo y sus 

emociones.  

En el segundo texto Comer atentos, la pediatra y maestra zen Jan Chozen Bays (2014), 

integra principios del mindfulness a la experiencia alimentaria, con el fin de que los sujetos 

se reconecten con sus sensaciones corporales. Su enfoque se centra en la atención plena 

al cuerpo y a la experiencia sensorial. Cabe destacar que el prólogo de este texto está 

redactado por Kabat - Zinn. 

El tercer trabajo sistematizado es Saborear: mindfulness para comer y vivir bien, de la 

especialista en nutrición Lilian Cheung junto al maestro zen Thich Nhat Hanh (2018). Esta 

obra, al igual que las analizadas recientemente, propone un enfoque “integral” sobre los 

sujetos y sus conductas alimentarias. Sin embargo, se diferencia por su énfasis en los 

principios del pensamiento budista zen, planteando a la alimentación consciente no sólo 

como una estrategia de modificación de hábitos, sino como un camino para promover una 

relación ética, compasiva y respetuosa con el cuerpo, los otros y el ambiente. 

16 



 

 
Finalmente, el texto Alimentación consciente se inscribe dentro de una serie de 

publicaciones destinadas a la divulgación de esta práctica, dirigidas principalmente a un 

público general que busca la mejoría de su bienestar personal. A diferencia de Albers y 

Lilian Cheung, quienes cuentan con fundamentos sólidos en el campo académico, el texto 

de McClain (2021) no cuenta con respaldo en investigaciones científicas publicadas, ni con 

el reconocimiento institucional dentro del ámbito de la psicología, la nutrición o la salud 

pública. Tampoco existen registros de su participación en espacios académicos o de 

divulgación científica, lo que refuerza la inscripción de esta obra en la literatura de 

autoayuda y bienestar. Demostrando de esta manera, cómo las nociones vinculadas a la 

alimentación consciente trascienden los marcos estrictamente académicos, insertándose en 

la sociedad con un formato de literatura accesible.  

 

4.2 Hambre 

La noción de hambre es concebida por las autoras no únicamente como una necesidad 

fisiológica, sino que se entiende a esta experiencia como un fenómeno complejo y 

multidimensional. El hambre es un signo que debe ser interpretado y gestionado por los 

sujetos.  

 

Susan Albers (2019) concibe a la experiencia del hambre como un fenómeno complejo que 

cuenta con diversos factores que influyen a la misma. 

…una urgencia biológica provocada por complejas interacciones entre las 

respuestas fisiológicas ante la comida, las emociones antes, durante y después de 

comer, y los pensamientos acerca del propio cuerpo y de uno mismo, conjuntamente 

con la constante evolución de los estados de ánimo, deseos y necesidades 

nutricionales. (Albers 2019, p. 18) 

Es decir, las emociones, las respuestas corporales y los pensamientos, en conjunto, 

determinan el nivel de hambre del sujeto, llevándolo a la búsqueda de la saciedad, aún sin 

una necesidad genuina. Se genera entonces una alimentación inconsciente, ya que los 

sujetos al no reconocer las señales de su cuerpo, intentan saciarse. Para la autora, el 

equilibrio se encuentra en la capacidad para poder diferenciar las señales corporales 

auténticas de aquellas que son motivadas por estados emocionales, pensamientos, deseos 

(Albers, 2019). La psicóloga plantea la necesidad de que los sujetos adopten la 

alimentación consciente para así lograr dicho equilibrio. Esta alimentación parte de  lo que 

la autora denomina “cuatro fundamentos para comer consciente” (p.19), conciencia de la 

mente, del cuerpo, de los sentimientos y de los pensamientos. Siendo dimensiones 

manejables que pueden modificarse con las diversas técnicas que el mindful eating plantea. 

17 



 

 
Jan Chozen Bays (2014), también comprende el hambre como un fenómeno complejo con 

diversas dimensiones que interactúan entre sí. A su vez, desarrolla la idea de que el ser 

humano experimenta siete tipos de hambre: visual, olfativa, bucal, estomacal, celular, 

mental y del corazón (emocional). Esta perspectiva fomenta que los sujetos adopten una 

mayor capacidad de discernimiento sobre sus impulsos alimentarios. Es decir, que las 

personas sean capaces de reconocer qué tipo de hambre está operando en cada momento, 

para así poder diferenciar de sus necesidades reales y no las determinadas por las 

costumbres, las emociones o cualquier tipo de estímulo externo.  

En este sentido, Bays (2014) enfatiza en la concepción del hambre como un fenómeno 

complejo,entendiendo que existen distintos entramados que atraviesan al sujeto en esta 

experiencia tan cotidiana. Un ejemplo de esto es el desarrollo del hambre mental 

“...condicionada por lo que comemos por los ojos y de oído, las palabras que leemos y 

escuchamos” (p.56), que demuestran los diversos factores que influyen en esta sensación. 

Se entiende entonces al hambre mental como aquellos pensamientos, ideas y creencias 

que determinan la forma en que los sujetos se relacionan con el proceso alimentario. Dicha 

expresión del hambre se encuentra fuertemente condicionada por estímulos externos, ya 

sea por la industria alimentaria, los medios de comunicación, las revistas académicas, que 

jerarquizan alimentos y/o dietas en una dicotomía que las clasifica como efectivas o malas. 

Estas influencias generan supuestos tales como “«No deberías comer después del 

mediodía.» «El azúcar es veneno.»” (p. 58), de esta manera los sujetos direccionan sus 

hábitos alimentarios basados en juicios que la mente sostiene, y no según las necesidades 

reales que el cuerpo necesita. “nuestras mentes tomaron el control de nuestros cuerpos” 

(p.30).  

En sintonía con estos enfoques, Lilian Cheung y Thich Nhat Hanh (2018) plantean que 

comer es una actividad atravesada por factores emocionales, culturales y sociales por lo 

que el hambre no puede reducirse a una señal fisiológica. En diálogo con otras autoras del 

mindful eating, el texto propone la atención plena como estrategia de liberación para 

escuchar y atender las señales internas del cuerpo, y por consiguiente poder distinguir entre 

el hambre física y otras formas de deseo alimentario, tales como el hambre emocional.  

Para sostener estas ideas Hanh y Cheung (2018) explican que, además de los alimentos, 

“hay otros tres tipos de nutrientes que nos permiten preservar la salud y el bienestar de 

cuerpo y mente” (p.43), como la conciencia sensorial, la “volición” (motivaciones y deseos 

internos), y por último, la conciencia individual y colectiva. Estos nutrientes influyen en el 

equilibrio emocional y mental. Por ejemplo, las impresiones sensoriales perturbadoras como 

la exposición constante a anuncios de comida rápida en redes sociales, puede generar un 

desequilibrio en el sujeto que se manifiesta en frustraciones, nervios, tristeza. A su vez 

estas sensaciones desencadenan comportamientos compensatorios, como la alimentación 

18 



 

 
excesiva, para poder llenar un vacío emocional. De este modo, el mindful eating, con sus 

estrategias de respiración, atención y aceptación, permite que los sujetos puedan identificar 

estos cuatro nutrientes en su vida cotidiana, y por consiguiente, modificar aquellos 

nutrientes que están generando y perpetuando hábitos malsanos. 

Finalmente Daron McClain (2021), propone una distinción central entre el hambre física y el 

hambre emocional, aunque no plantea una definición exacta de la misma. La autora destaca 

que gran parte de las conductas alimentarias actuales responden a impulsos afectivos más 

que a necesidades meramente fisiológicas. Sostiene la idea de que la desconexión corporal 

se da en un contexto vertiginoso de la vida moderna actual, en donde los sujetos se rodean 

de estímulos que fomentan esta distracción. Desde una perspectiva Zen, invita a las 

personas a que sean capaces de reconectarse con la satisfacción en los placeres de la 

vida, es decir, despojar de estímulos externos el acto de comer, para poder atender 

plenamente esta experiencia y cultivar la identificación y potenciación de ese sentimiento de 

satisfacción. Conectados con dicho sentir los sujetos podrán responder a las verdaderas 

necesidades del organismo y no a impulsos pasajeros o condicionantes externos.  

Al darse esta oportunidad de descubrir e identificarse con el factor de satisfacción, 

se establecen las bases para comer la cantidad adecuada de alimentos, después de 

lo cual se está listo para decir "ya he tenido suficiente" y dejar de comer. (McClain, 

2021, p.16) 

 

4.3 Cuerpo y sujeto 
La categoría de cuerpo y sujeto es abordada en los trabajos relevados desde una 

perspectiva que enfatiza la integralidad y la conexión consciente entre mente, cuerpo y 

emociones. De esta forma se posiciona al sujeto como agente activo y transformador de su 

realidad.  

 

Albers (2019), expresa la necesidad de una conciencia total que conecte las dimensiones 

del ser -cuerpo,mente,emociones- para modificar los hábitos alimentarios inconscientes. Los 

sentidos se vuelven cruciales para la alimentación consciente, ya que al reconocer olores, 

texturas, colores, el sujeto se centra en el momento presente, conectado con lo que está 

ingiriendo y las respuestas de su cuerpo frente al alimento. Vuelve un acto automático en 

una experiencia consciente. La totalidad del cuerpo se ve implicado en la experiencia de 

comer, ya que el mindful eating plantea una conciencia absoluta en todo lo que forma parte 

de este acto. En la manera de que el sujeto se posiciona, si existen otros estímulos durante 

el proceso, la presión de los cubiertos, respuestas biológicas frente a la comida.   

Asimismo, propone que las personas deben de reconocer los “pensamientos negativos” 

(p.19), para que el sujeto pueda liberarse de ese dominio y así poder tomar decisiones 

19 



 

 
asertivas, atendiendo a las señales de su cuerpo. Reforzando de esta manera la concepción 

de que el cuerpo es manejable, modificable, controlable por los pensamientos.  

Bays (2014), por su parte, plantea el mindful eating como un camino de liberación de la 

disonancia alimentaria. Comprende que a partir de las diversas técnicas y perspectivas de 

esta práctica, las personas pueden liberarse de hábitos, creencias, supuestos, normas, para 

reencontrarse con el disfrute del acto alimentario. Entiende que “el cuerpo tiene su propia 

sabiduría y puede decirnos mucho acerca de lo que necesita si somos capaces de 

escuchar” (p.52), es decir, comprende al cuerpo como un espacio de sabiduría natural, el 

cual demuestra qué necesita y en qué medida es que lo requiere. Un sujeto reconectado 

con su cuerpo comprenderá las señales que este manifiesta, liberándose de ataduras 

internas y externas, convirtiéndose en un agente activo de su cambio. La autora comprende 

el cuerpo y sus dimensiones como algo modificable según el interés y objetivo de las 

personas.  

En cuanto a Hanh y Cheung (2018), conciben el cuerpo como una unidad integral con la 

mente, a su vez afirman: “Dentro de usted está la sabiduría, la fuerza y la capacidad de 

atenerse a su plan para perder peso” (p. 35). Comprenden el cuerpo como fuente de 

sabiduría interna, portador de las respuestas que el sujeto suele buscar en el exterior. De 

este modo, las personas deben realizar un cambio de actitud en su vida cotidiana, 

escuchando y aceptando las señales que el cuerpo manifiesta. Se entiende al sujeto como 

un agente activo en su proceso de transformación. No obstante, desde una perspectiva 

budista, Hanh y Cheung (2018) incorporan una dimensión colectiva: “además de su propia 

voluntad y acción, necesita apoyo en casa, en el trabajo y en su comunidad para poder 

comer bien y mantenerse activo” (p.34). Esta visión ética y espiritual del bienestar pretende 

que la alimentación consciente no sea solo un camino de autoconocimiento y compasión 

hacia el propio cuerpo, sino también de responsabilidad hacia los demás y el planeta. 

Finalmente, McClain (2021) entiende que a partir del desarrollo de la atención plena las 

personas logran realizar transformaciones en sus formas de relacionamiento con el cuerpo. 

La autora hace hincapié en la necesidad de escuchar las señales corporales para promover 

cambios positivos y sostenibles en el tiempo. Así mismo, enfatiza en que los problemas 

alimentarios no se solucionan con métodos externos como dietas de moda, sino dirigiendo 

la atención a la mente.  

“Las personas no necesitan corregir su comida, estómago o cualquier otra parte del sistema 

digestivo para consumir alimentos. En cambio, necesitan dirigir su atención a sus mentes” 

(p.10). De este modo se entiende al sujeto como responsable de su proceso de cambio, 

entendiendo las técnicas que brinda el mindful eating como liberadoras. McClain (2021), 

destaca que uno de los motivos principales para que los sujetos coman en exceso, se 

encuentra en la desconexión de estos con sus emociones. Posicionando a la alimentación 

20 



 

 
consciente como una estrategia de control sobre las mismas. La autora fundamenta el 

hecho de que las personas puedan identificar sus emociones, para poder afrontarlas y por 

consiguiente tomar decisiones asertivas sobre la alimentación, alejándose de conductas 

impulsivas. De este modo sugiere que “La alimentación consciente le enseña a identificar y 

afrontar sus emociones con madurez, dándole el poder de controlarlas en lugar de que las 

emociones le controlen a usted” (p. 21). En este sentido, entiende al sujeto como 

responsable de su propio proceso de cambio, difundiendo la idea de que las personas son 

capaces de controlar las emociones según sus motivaciones. La alimentación consciente 

logrará una “revolución” en las formas de pensar, según lo describe la autora, afirmando la 

capacidad de transformación de todo lo que el sujeto se proponga, incluso de sus propios 

pensamientos.  

 

4.4 Dietas 
En lo que respecta al análisis de las dietas, las autoras critican el carácter restrictivo y 

efímero, las entienden como un mecanismo de control externo que perpetúa la desconexión 

y sentimientos de frustración. Se visibilizan las limitaciones de la industria dietética y de las 

diversas dinámicas sociales que la sostienen. El mindful eating se presenta como un 

enfoque liberador de dicho mecanismo, ya que se centra en la autoconciencia y 

transformación sostenible, a su vez, ofrece técnicas para que los sujetos se sientan 

empoderados y les permita trascender las influencias restrictivas previamente mencionadas.  

Albers (2019) concibe a las dietas como “...un claro ejemplo de vivir inconscientemente” (p. 

62), un estado de desconexión corporal y de control alimentario,  que enfoca al sujeto  en el 

resultado, con decisiones prohibitivas y estrictas que son difíciles de mantener, generando 

así sentimientos de frustración, enojo, culpabilidad.  

El mindful eating es planteado como una alternativa que promueve el autoconocimiento 

favoreciendo la conexión con la experiencia alimentaria, y el proceso de transformación, 

desde una perspectiva de aceptación y compasión, tal como lo señala Albers (2019): “La 

sanación empieza con el reconocimiento y la aceptación compasiva” (p. 27). De esta 

manera, se espera que el sujeto pueda regular sus conductas alimentarias enfocado en su 

conexión corporal y no desde el prohibicionismo que fomentan las dietas. La autora 

profundiza en esta idea en su apartado “Dejarlo ya”, en el que  propone que la alimentación 

consciente es una estrategia de liberación del “estado dietético”. Para ello, realiza un 

recorrido por diversas técnicas, enfocadas a reducir la influencia de los medios de 

comunicación sobre los sujetos. Por consiguiente, el sujeto logra liberarse de una 

alimentación inconsciente, ya que la misma genera una desconexión corporal, que a su vez 

fomenta el deseo de cómo deberían de ser los cuerpos, basándose en un ideal colectivo. 

“La directiva social «Debes estar delgado» es una ideología difícil de superar, pero si 

21 



 

 
aprendes a comer conscientemente, influirá mucho menos en ti” (p.81). Es de esta manera 

que la autora reconoce el entramado social que sostiene estos ideales, aunque también 

posiciona al sujeto como agente activo y responsable de enfrentar estas creencias, 

habilitando la posibilidad de transformar su relación con la alimentación, pero sobre todo de 

poder manejar su cuerpo y su realidad.  

La industria de las dietas también fue analizada por Hanh y Cheung (2018), fundamentando 

la carencia de evidencia científica en la comprobación de que las dietas se sostengan en 

largos plazos. Plantea, de esta forma la existencia de una industria de libros y artículos, que 

divulgan dietas con promesas de sanación, aunque los índices de enfermedades 

relacionadas al peso y las conductas alimentarias ha incrementado en los Estados Unidos. 

Es en este contexto que el mindful eating se presenta como la salvación, prometiendo 

modificaciones en los hábitos capaces de perdurar en el tiempo. Los autores enfatizan en la 

necesidad de enfoques integrales que trasciendan las promesas efímeras de la industria 

dietética, fomentando una transformación ética y consciente.  

Por su parte, McClain (2021), reafirma la concepción de las dietas como sistemas 

restrictivos, que imponen objetivos estéticos y que distraen a los sujetos de su conexión 

interior, en una contemporaneidad saturada de estímulos, la autora plantea: “el mundo 

moderno está tan distraído que resulta irónico que elementos humanos básicos como la 

comida y la alimentación sean fuentes de estrés e infelicidad para tantas personas” (p.6). 

De este modo se plantea a la alimentación consciente como agente de liberación de las 

distracciones mencionadas y de los pensamientos restrictivos, los cuales potencian ideas 

negativas, sobre el cuerpo y los alimentos y las emociones.  

 

4.5 Técnicas 
Las técnicas propuestas por las autoras se presentan como herramientas prácticas y 

accesibles para fomentar la reconexión sensorial, emocional y corporal. De este modo, se 

invita al sujeto a que pueda trascender de los hábitos automatizados en su rutina 

alimentaria, para poder formar una relación consciente con la alimentación. Las estrategias 

que se plantean, en conjunto con la meditación y el ejercicio de la atención plena, buscan 

regular los impulsos, además de motivar una transformación profunda en el vínculo sujeto - 

alimentación. A continuación se presentará la selección de técnicas que se consideran más 

relevantes para el análisis.  

En el manual de Albers (2019), las técnicas se orientan hacia la autoconciencia 

introspectiva para poder diferenciar impulsos reales de los emocionales. La meditación 

“Reconectar con el cuerpo” (p.84), es una técnica que fomenta la tranquilidad y la conexión 

con la totalidad del cuerpo, invita a focalizar la atención en sentir las manos, los pies, los 

músculos, la cara, y demás. Esta meditación se complementa con “Identificar el hambre” 

22 



 

 
(p.101), donde se distingue el “hambre física consciente” del “hambre emocional 

inconsciente”. En esta última, los sujetos deben interpretar correctamente las señales que 

les da su cuerpo para identificar qué fenómeno están atravesando. Para lograrlo, las 

personas deben preguntarse:  “¿Necesito o simplemente quiero comer?”, luego aguardar 10 

minutos para confirmar o no su necesidad. De esta manera la autora explica que se pueden 

regular los impulsos escuchando las verdaderas señales del cuerpo, de la mente y de las 

emociones, para tomar la decisión adecuada, evitando los excesos y arrepentimientos. 

Finalmente, en “Mi diario de alimentación consciente” (p.71), propone llevar un registro 

detallado de todas las ingestas, analizando sensaciones, pensamientos y señales del 

cuerpo antes, durante y después de la comida, así como cuáles fueron los pensamientos 

previos y posteriores al atravesar la experiencia y qué señales dio su cuerpo en todo el 

proceso. 

De forma complementaria las técnicas propuestas por Bays (2014) enfatizan en la 

reconexión corporal que se viene desarrollando. La atención plena es uno de los aspectos 

más reiterados, proponiendo focalizar la atención en los sentidos, las sensaciones físicas y 

emocionales que se manifiestan en todo lo que constituye la experiencia alimentaria. Bays 

(2014) sugiere que además de controlar la atención, el sujeto pueda moldear sus hábitos, 

es decir, en ocasiones el estómago envía señales que ágilmente son decodificadas como 

señales de hambre, curiosamente el estómago realiza sonidos, movimientos que 

comúnmente son asociados a dicho fenómeno. La autora propone “sentarme y ocuparme 

de mi misma” (p.48), realizar una pausa breve y por consiguiente evaluar si es ansiedad o 

alguna otra emoción que desencadena esos síntomas en el estómago. En caso de que 

genuinamente sea hambre, poder discriminar qué tipo y en qué nivel, de esta manera el 

sujeto podrá brindarle a su cuerpo lo que este le demanda, siguiendo su propia sabiduría. 

Cabe destacar que este manual es el único que incluye CDs con meditaciones guiadas para 

poder facilitar la aplicación de estas técnicas. En ambos casos, la alimentación consciente 

se presenta como una herramienta que modifica hábitos, creencias y la propia materia 

corporal con disponerse a realizar algunas preguntas y tomarse el tiempo necesario para 

responderlas.  

Hanh y Cheung (2018), desde una perspectiva budista proponen estrategias integrales 

basadas en la atención plena para fomentar la unidad mente-cuerpo y un vínculo compasivo 

con la comida. Estas técnicas se encuentran en el apartado “Las siete prácticas del 

comensal consciente” (p. 101) de Saborear: Mindfulness para comer y vivir bien. Por su 

parte, “Honrar la comida” es una meditación que se realiza antes de cada comida que 

fomenta la gratitud hacia los alimentos y quienes los han producido. “Involucre a los seis 

sentidos”, invita a que se realice una pausa tras cada bocado para focalizar en la textura, 

sabor, aroma y aspecto de los alimentos. Para lograr esta atención, se recomienda que la 

23 



 

 
persona realice una pausa después de cada bocado, deje los cubiertos de lado y pueda 

generar la conciencia corporal y mental que se está buscando. Las prescripciones como 

“sírvase raciones moderadas” y “paladee bocados pequeños...” son orientadas a la 

cuantificación de la ingesta de alimentos. Recomiendan no sólo servirse poco y en platos 

pequeños para evitar los excesos, sino que se elijan los bocados con menor tamaño, 

además de masticar varias veces. Por último “Coma lentamente para evitar comer demás” 

pretende ralentizar el acto de comer, para así, la persona pueda descifrar las señales de su 

cuerpo y dejar de comer, antes de que se sienta completamente satisfecho, evitando de 

esta manera los excesos y los posteriores arrepentimientos.  

McClain (2021), comparte estos enfoques con el énfasis en la atención plena al momento 

de comer, la identificación de emociones y pensamientos asociadas al acto alimentario, la 

inclusión de la meditación como herramienta de gestión de impulsos y reconexión corporal. 

Asimismo, destaca la importancia de construir un entorno que facilite la práctica de 

alimentación consciente, eliminando posibles distracciones, como la televisión, las redes 

sociales o cualquier interrupción de la plena conciencia mientras se realiza el acto 

alimenticio. Se recomienda que los sujetos puedan construir un ambiente de calma y 

disfrute.  

 

4.6 Crisis sistémica  
A pesar de que las categorías analizadas en este capítulo se han centrado en el carácter 

individual del mindful eating, es necesario poder reconocer que los textos trabajados 

incorporan una inserción de esta herramienta dentro de un contexto amplio de crisis 

alimentaria. En este sentido, se considera una referencia el prólogo escrito por Jon 

Kabat-Zinn en la obra de Bays (2014), ya que ofrece una perspectiva sobre las tensiones 

entre lo individual y lo sistémico. Propone una crítica que cuestiona las estructuras sociales, 

como la industria alimentaria y la cultura de consumo en exceso, que perpetúan los 

desórdenes alimentarios mediante la promoción de la satisfacción inmediata y 

desigualdades en el acceso a una alimentación saludable. El análisis de este prólogo 

posibilita, remarcar un carácter ético y transformador del mindful eating, ya que incorpora 

una dimensión ética del sujeto que intenta responder a los desafíos colectivos de esta crisis.   

Aunque el foco principal del texto se dirige a la experiencia individual del proceso 

alimentario, Bays (2014), reconoce la existencia de diversos entramados sociales que 

constituyen el comer. En este sentido, Zinn plantea que toda la sociedad en mayor o menor 

medida tiene una  “alimentación desordenada” (p.8), la cual sustenta con los grandes 

números de obesidad que cuenta Estados Unidos. Este desorden es fomentado por un 

estilo de vida que cada vez más apuesta al sedentarismo, la proliferación de los alimentos 

ultraprocesados y una industria agroalimentaria en descontrol. A su vez, destaca la 

24 



 

 
multiplicación de diagnósticos de trastornos de conducta alimentaria, impulsados por 

diversos factores. Zinn en Bays (2014) plantea que el mindful eating es una estrategia para 

“...liberarte del encarcelamiento de los hábitos de inconsciencia, obsesión y adicción con 

respecto a la comida y la imagen corporal, así como la mejora de la relación de la mente y 

el cuerpo con el mundo” (p.10). Se entiende de esta manera que el sujeto modificando la 

relación con su propio cuerpo puede lograr el bienestar y la paz que tanto anhela. 

Bays (2014) retoma esta idea de crisis sistémica, entendiendo que los sujetos son 

influenciados por diversos engranajes sociales para que sean incapaces de “comer 

sencillamente y (...) en su justa medida” (p.51). En consiguiente, para poder recuperar la 

libertad de decisión, propone dirigir la conciencia al interior del cuerpo, es decir, el sujeto 

debe reconectar con los nutrientes y las necesidades básicas que el cuerpo necesita para 

poder vivir, promoviendo así un alejamiento del consumo desmedido y la alimentación 

automática. Ambos entienden la complejidad y la multifactoriedad en la crisis descripta, pero 

a su vez potencian a las personas, de forma individual, para que sean artífices y 

responsables del cambio.  

Esta perspectiva descrita por Kabat-Zinn en el prólogo del texto de Bays (2014) se amplía 

en su obra principal “Vivir con plenitud las crisis” (2014). El autor plantea las tensiones 

sistémicas de la sociedad actual, como el fuerte consumismo impulsado por la industria 

alimentaria; las desigualdades que limitan y condicionan el acceso a alimentos de calidad; y 

el impacto ambiental generado por la producción masiva de alimentos, generan un estrés 

crónico que se refleja en los hábitos alimenticios. Zinn (2014), argumenta que los sujetos 

viven en un “piloto automático” que desencadenan en una desconexión con los signos 

corporales y que por ende las conductas alimentarias están delimitadas por la ansiedad y 

una sensación de insatisfacción constante. Este mecanismo lo describe como un modo 

reactivo cultural.  

En relación con esto, afirma: “...la salud de América está viéndose perjudicada en la 

actualidad por enfermedades relacionadas con un exceso de consumo de alimentos, en 

general, y con determinados alimentos, en particular, enfermedades todas ellas causadas 

por nuestra plenitud y abundancia” (p. 467). Es decir, los desórdenes alimenticios no son un 

fallo individual, sino una respuesta adaptativa a un sistema capitalista consumista, que 

prioriza la mercantilización de los alimentos por encima de la nutrición y la salud, la 

publicidad de comida chatarra como sinónimo de plenitud y felicidad, los altos aranceles en 

los productos orgánicos, son algunos de los ejemplos de dicho funcionamiento. 

Invisibilizar estas estructuras sociales, agrava los padecimientos individuales, como los 

atracones emocionales, que lejos de ser una “debilidad” personal, son síntomas de un 

entorno que constantemente fomenta la satisfacción inmediata. De este modo se 

profundizan los sentimientos de frustración y culpabilidad. Al reconocer las lógicas 

25 



 

 
subyacentes, se entiende que los padecimientos no son aislados, sino manifestaciones de 

una crisis alimentaria colectiva impulsada por el mismo sistema que la acentúa.  

Zinn (2014) propone el mindful eating como una respuesta transformadora, invitando a las 

personas a que puedan trascender su visión individual, cultivando una conciencia en la 

alimentación pero también una conciencia en lo que se consume. “Quizás estemos 

excesivamente preocupados con nuestro peso y con nuestra apariencia y sea hora de 

empezar a preocuparnos más por nuestra sanación y por la optimización de nuestro 

bienestar” (p.476). El autor también fomenta una postura de resistencia y compasión 

colectiva hacia el planeta y los demás. De este modo, propone que esta práctica promueve 

cambios éticos que podrían reducir los desafíos globales de la alimentación.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

26 



 

 
5. Consideraciones finales 

 
A lo largo de la presente monografía se han desarrollado diversos aspectos que permiten 

comprender los múltiples entramados entre el mindful eating y los discursos 

contemporáneos sobre bienestar, salud y subjetividad. En este apartado se presentan las 

implicaciones más significativas, analizando los postulados centrales del mindful eating 

difundidos en los manuales de amplia circulación, desde la perspectiva crítica de las 

culturas terapéuticas.  

Las categorías de análisis: concepción de hambre, dieta, cuerpo, sujeto y técnicas que se 

aplican, permitieron pensar al mindful eating como una tecnología de optimización inscripta 

en las lógicas neoliberales, fomentando la individualización del malestar y un discurso que 

afirma la posibilidad voluntarista del sujeto de modificar sus prácticas alimentarias. A su vez, 

se evidenciaron ciertas tensiones en el abordaje de Zinn (2014), quien parte de una crítica 

sistémica al modo contemporáneo de producción de alimentos, los cuáles, según él, 

distorsionan el encuentro de los sujetos con la comida. Sin embargo, en su desplazamiento 

hacia técnicas y abordajes individuales estos se circunscriben a trabajar la relación entre sí 

consigo para controlar, registrar y modificar las prácticas alimentarias.  

El recorrido de la revisión de los principales textos de difusión del mindful eating, permitió la 

visibilización de ciertas regularidades discursivas y fundamentos teóricos. En los textos, la 

alimentación es comprendida como una práctica individual de transformación personal, se 

enfatiza en la perspectiva del cuerpo como objeto de control, gestión y mejora continua.  

En cuanto a la concepción de hambre, se encuentra significativamente alejada de 

entenderla únicamente desde su visión biológica, en todas las obras analizadas se remarca 

enfáticamente las dimensiones emocionales y subjetivas de dicho fenómeno. Albers (2019), 

por ejemplo, destaca cómo el hambre es frecuentemente confundida con emociones, con 

sensaciones de vacío, sugiriendo que la ingesta de las personas no siempre responde a 

necesidades fisiológicas, sino a estados afectivos. A su vez se profundiza en la visión del 

hambre como dimensión compleja del ser humano, Bays (2014) realiza una división en siete 

tipos distintos, visibilizando de esta manera la entramada red de percepciones y afectos que 

componen la experiencia de comer. Además de complejizar el fenómeno, desde esta 

perspectiva de división se genera una patologización del deseo, el cual debe ser 

constantemente refinado y educado mediante prácticas de autoconocimiento y regulación, 

que son promocionadas como “liberadoras”. Con el fin de poder profundizar en esta idea 

Piquinela (2024), plantea que la alimentación contemporánea se ha convertido en un 

mecanismo de poder sobre la vida mediante normas nutricionales y parámetros corporales, 

fomentando a los sujetos a que alineen y disciplinen sus deseos internos con las normas de 

lo saludable, lo proactivo. En este sentido, el control que supone el mindful eating sobre el 

27 



 

 
hambre subjetiva, se puede comprender como una tecnología de poder, la cual produce 

cuerpos y subjetividades alineadas con las lógicas neoliberales. “el deseo se convierte en 

un mecanismo de orientación para ejecutar para sí determinadas acciones y descartar otras 

en su relación con las ingestas y su actividad corporal” (Piquinela, 2024).  

Los manuales de mindful eating comprenden la noción de cuerpo como una dimensión la 

cual el sujeto puede intervenir, este debe ser observado, interpretado y gestionado 

constantemente. Desde las ideas que fomentan una conexión corporal absoluta, hasta la 

visión integral de cuerpo-mente, estas obras construyen una perspectiva del cuerpo 

emocionalmente inteligente, capaz de enviar señales de lo que necesita, el sujeto sólo debe 

de focalizar su atención para decodificarlas adecuadamente. Con el objetivo de profundizar 

en el análisis, la idea de  “management corporal y de sí” (Landa, 2023), posibilita entender a 

los diversos conjuntos de prácticas y discursos que incitan a los sujetos a gestionar su 

propio cuerpo como si este fuera una empresa. La mejora es un proyecto constante, que se 

reinventa, siempre hay un aspecto en el cual trabajar, optimizar. “...siempre se puede estar 

mejor, más fuerte, más flexible, más resistente, más bello y equilibrado, siempre falta algo 

por trabajar” (p.121). En este sentido, ese supuesto estado de felicidad perdurable, el tan 

anhelado bienestar generalizado, son metas aparentemente inalcanzables.  

Continuando con esta línea de análisis, Piquinela (2024) argumenta que en el marco de la 

biopolítica neoliberal, la idea de lo saludable en la alimentación se instituye como la 

“inversión en el propio cuerpo y el propio ser como un capital a gestionar y potenciar”. Es de 

este modo como el mindful eating refuerza la construcción del cuerpo como un parámetro 

de moralidad.  

Todas las obras analizadas conciben al sujeto autónomo y activo en su propia 

transformación, capaz de controlar sus emociones, hábitos, pensamientos y, cómo se 

desarrolló recientemente, su propio cuerpo. En sintonía con los aportes de Illouz (2010), 

este sujeto no solo debe sentirse bien, sino que debe tomar un rol activo y responsabilizarse 

de su propio estado emocional y físico, perpetuando la idea de bienestar como una meta 

indivisa. Esta lógica de constante monitoreo conduce a la patologización de la vida 

cotidiana, en la cual el malestar es entendido como una falla interna, y la solución se busca 

en la medicalización, libros de autoayuda, o incluso hasta en los diversos entornos virtuales. 

Tal como lo plantea Papalini (2014), las culturas terapéuticas amplían el rango de lo que se 

considera como patológico, por ejemplo, la tristeza, la angustia, se interpretan como 

estados no deseados. Es en este contexto que, el mindful eating reafirma esta idea del 

padecimiento como falla individual que se debe abordar., generando una invisibilización de 

las condiciones sociales que inciden en el bienestar y la salud de los sujetos.   

Sobre la visión de las dietas que plantean las diferentes autoras, el mindful eating es 

presentado como la alternativa liberadora, sanadora, la que, en contraposición con las 

28 



 

 
dietas, pretende una relación más consciente y menos conflictiva con la comida. Sin 

embargo, al analizar detalladamente los textos, se observa que lejos de romper con las 

lógicas de control alimentario, presentan a las mismas envueltas en lenguajes de 

compasión y reflexión. Esta dinámica se puede observar en Albers (2019), al pretender que 

los sujetos se liberen del “pensamiento dietético” reeducando sus hábitos alimentarios. Se 

genera de esta forma un desplazamiento de foco de las restricciones externas para 

fomentar la autorregulación interna, entendiendo que la aparente liberación no es más que 

una internalización de la disciplina. Tal como lo plantea Landa en Alvaro (2023), “...las 

implicancias ético-políticas de la progresiva neoliberalización de los espacios productivos, 

de consumo, culturales y del ‘tiempo libre’” (p.121). Se apela entonces a la idea de 

neoliberalización para explicar cómo el control se interioriza en el sujeto, invisibilizando las 

lógicas de dominio y control que ejerce el sistema neoliberal. De este modo, el sujeto se 

subjetiva como responsable de su propio éxito o fracaso, encubriendo a las diversas 

presiones sistémicas y desigualdades estructurales que condicionan las elecciones 

alimentarias.  

Las técnicas que el mindful eating plantea se centran en prácticas como la observación, la 

respiración consciente, meditación, las cuales se presentan como “simples y accesibles”. 

Aunque, a partir de su análisis, se demuestra que las mismas requieren un compromiso 

significativo de tiempo, implicación emocional y física, además de un entorno que facilite la 

aplicación cotidiana de dichas herramientas. A su vez revelan un aparente sesgo de clase. 

La capacidad de contar con el tiempo para la autoobservación y reflexión puede ser un gran 

desafío en la cotidianeidad de muchas personas. Otro aspecto a considerar es que estas 

técnicas, son vendidas con la etiqueta de "liberadoras”, asimismo varias de ellas operan 

bajo una lógica de monitoreo constante. Escribir en un diario todas las comidas del día, 

contar los bocados que se ingieren, controlar el tamaño de los platos como también de las 

porciones de alimento, entre otras. Como plantea Papalini (2014), estas prácticas 

configuran una especie de “economía emocional” (p.216), en la que las personas se 

convierten en su propio terapeuta y supervisor, dentro de un mercado terapéutico que 

ofrece el bienestar como una promesa y una mercancía, llevando a las personas al ideal de 

que se debe invertir en la salud mental y emocional, cómo única forma de alcanzar la 

felicidad. Perpetuando así la brecha entre los sujetos que pueden permitirse este estilo de 

vida que pretende el mindful eating, con aquellos que sus condiciones de vida les 

imposibilita la realización de dicha práctica. En conclusión, a pesar de que la propaganda 

del mindful eating está repleta de términos como ‘liberación’ y ‘querer es poder’. A partir de 

un análisis crítico, se visibiliza que afirman prácticas de control sobre sí además de de 

acentuar una brecha social entre quiénes pueden (o no) acceder a ciertos recursos. Para 

29 



 

 
que sean verdaderamente inclusivas y efectivas es fundamental que aborden, más allá de 

señalarlas, las barreras que enfrentan los sujetos en su búsqueda de bienestar.  

En el recorrido de los diferentes apartados de este texto se visibilizó cómo el mindfulness y 

el mindful eating, se reconfiguraron en el mundo occidental. Alejándose de su origen 

meramente espiritual, esta disciplina se consolidó como una herramienta central en la 

construcción subjetiva de las culturas terapéuticas actuales, dialogando con las lógicas 

neoliberales. A su vez se inserta en un entramado sobre el bienestar y la vida saludable, 

donde la optimización del cuerpo y la mente se entienden como una meta de carácter 

obligatorio. Costa en Vida saludable fitness y capital humano (2017), propone el “imperativo 

de la vida saludable”, el cual comprende que la conexión entre bienestar y vida saludable, 

en la sociedad actual, se configura como una forma de vida, la cual estructura las prácticas 

cotidianas en torno a la optimización constante del cuerpo y la mente.  

Con respecto a esta dimensión la autora afirma que: “La tesis central acerca del capital 

humano es que un individuo, una empresa o un gobierno se conducen habitualmente de 

manera maximizadora con el objeto de lograr más utilidad o mayor bienestar...” (Costa, 

2017, p.15). 

A partir de esta perspectiva, y en conjunción con el análisis del mindful eating realizado en 

este trabajo, se entiende que esta práctica posiciona al cuerpo como un capital humano, 

manejable y gestionable por los sujetos para maximizar su valor en contextos laborales, 

sociales, culturales. Comprende a los sujetos como administradores responsables de su 

bienestar, reforzando así las subjetividades contemporáneas anteriormente desarrolladas. 

Así mismo, estas lógicas están inmersas en lo que Costa (2017) denomina “era del peligro” 

(p.22), en la que los sujetos se encuentran en una exposición constante a riesgos e 

incertidumbres tales como perder el trabajo, enfermarse y no poder cumplir con las 

demandas de la vertiginosa contemporaneidad, envejecer, no alcanzar los estándares 

estéticos, entre otras. El autocuidado se posiciona como una forma de prevención, que 

unifica la gestión del capital humano con la mejora de las sensaciones corporales. 

Fomentando así la idea de una individualización de la responsabilidad y un constante y 

desgastante control de riesgos. De este modo, el miedo a perder las capacidades de 

autocontrol y la vergüenza por no haber podido evitarlo, conlleva a una optimización del 

cuerpo y la vida casi obligatoria.  

…la calidad de vida es, en sus representaciones mediáticas, capacidad de compra 

para asistir a gimnasios, pasar unos días en un spa, realizar a tratamientos anti-age, 

seguir una dieta orgánica (natural o light), someterse a un refreshing, además de 

tener un servicio pre-pago de salud, todo acoplado a la visita regular al médico. 

(Costa, 2017, p.23) 

30 



 

 
Las exigencias para invertir en esta supuesta calidad de vida, que promete felicidad eterna, 

no es más que una forma de acentuar las brechas socioeconómicas existentes. Donde 

aquél sujeto que no pueda acceder a estas formas de “cuidado” queda excluido, forjando 

así una sociedad que posiciona al bienestar como un privilegio.  

Profundizando en esta perspectiva, Landa (2023), conceptualiza el “management corporal y 

de sí” como una tecnología de poder sobre el cuerpo, la cual fomenta la optimización de sí 

por medio de la materialización de un “fit boyd”2. Esta meta se obtiene a partir de prácticas 

disciplinarias, como lo puede ser el gimnasio y una alimentación regida por el mindful 

eating. Es así como la optimización individual es presentada como un proyecto interminable, 

cómo se mencionó anteriormente, el sujeto siempre debe estar mejor. De este modo, se 

interioriza el control y posiciona al sujeto como responsable de las desigualdades sistémicas 

que fueron abordadas en los diversos apartados de este trabajo.  

 

La presente monografía a partir del análisis crítico reflexivo evalúo la alimentación en un 

contexto contemporáneo. Donde la crisis alimentaria global, delimitada por limitantes 

estructurales, escasez y acceso desigual a recursos (Zinn, 2014), se (re)configura en 

respuestas individualizadas como el mindful eating. El concepto de “hambre emocional” 

emerge como una forma individual de abordar la crisis, la cual le otorga al sujeto 

herramientas para reconocer y gestionar sus impulsos internos, transformando así el 

malestar colectivo en una cuestión de autocuidado individual. 

A pesar de que los manuales reconozcan los entramados sociales, como la influencia de 

medios en los hábitos alimentarios, las estrategias de intervención que proponen son 

individuales, con una matriz neoliberal, fomenta respuestas que priorizan al “yo” sobre el 

“nosotros”.  

A partir del análisis realizado surgen interrogantes: ¿Cómo acompañar las dudas, angustias 

y tensiones vinculadas con la alimentación sin recurrir a recetas homogeneizadoras? ¿Es 

posible pensar intervenciones que reconozcan la dimensión social, política y comunitaria de 

la alimentación? Esta monografía sugiere líneas futuras de abordaje de esta temática en el 

Cono Sur, ya que una limitación existente en el análisis radica en la escasez bibliográfica 

regional. Se considera relevante la implementación de estudios que: exploren prácticas 

alimentarias comunitarias, iluminen los contextos de resistencias locales en contexto de 

inseguridad alimentaria. A su vez, para que se pueda entender el hambre emocional por 

fuera de la perspectiva individualizada, he indagar en la posibilidad de transformar la crisis 

alimentaria en un proyecto social inclusivo. 

 

2Término utilizado por la autora para referirse a un cuerpo fitness, entrenado.  

31 



 

 
Referencias 

 

Albers, S. (2019). Mindfulness y alimentación: Cómo relacionarse con la comida de 

manera equilibrada. Zenith. 

Alvaro, D., Rosell, E. J., Averbug, P. P., Molteni, E. J., Álvarez, L., & Penchansky, C. 

(2023). Vidas sin resto. Introducción. In D. Alvaro (Ed.), Diseño de la vida, filosofía 

y neoliberalismo (pp. 11-29). Universidad de Buenos Aires, Instituto de 

Investigaciones Gino Germani. 

Cabanas, E. y Sánchez-González, J. (2020). Becoming positive souls: spirituality and 

happiness from New Thought to positive psychology. En: D. Nehring, E. Cabanas, 

C. Mills, & R. Kerrigan (Eds.), The Routledge International Handbook of Global 

Therapeutic Cultures. Routledge. 

Carozzi, M. J. (1999). La autonomía como religión: la nueva era. Revista Alteridades, 

9(18), 19-38. 

Chavez, J., Piquinela, P., Lucas, C., y González, F. Revista Puertorriqueña de psicología 

(2025, en prensa). 

Costa, F. (2017). Vida saludable, fitness y capital humano. En F. Costa & P. Rodríguez 

(Eds.), La salud inalcanzable: Biopolítica molecular y medicalización de la vida 

cotidiana (pp. 113-139). Eudeba. 

Didonna, F. (2011). Manual clínico de Mindfulness. Bilbao: Desclée de Brower. 

Hanh, T. N., & Cheung, L. (2018). Saborear: Mindfulness para comer y vivir bien. Zenith. 

Illouz, E. (2010). La salvación del alma moderna: Terapia, emociones y la cultura de la 

autoayuda (S. Llach, Trans.). Katz Editores. 

Kabat-Zinn, J. (2014). Vivir con plenitud las crisis: Cómo utilizar la sabiduría del cuerpo y 

de la mente para enfrentarnos al estrés, el dolor y la enfermedad. Editorial Kairós. 

Keegan, E. &. P. Holas (2010) Terapia cognitivo-comportamental. Teoría y práctica. En R. 

Carlstedt (Ed.), Handbook of Integrative Clinical Psychology, Psychiatry and 

Behavioral Medicine. Springer. 

32 



 

 
Landa, M. I. (2023). Los ideales subjetivos en las culturas del management del cuerpo y 

de sí. En D. Alvaro (Ed.), Diseño de la vida, filosofía y neoliberalismo 

(pp.119-138). Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de Buenos 

Aires. 

McClain, D. (2021). Alimentación consciente: Lo que los Maestros Zen pueden enseñarle 

sobre la alimentación, con consejos para acabar con los atracones, la adicción a 

la comida y la alimentación emocional. Editorial: Primasta  

Moriana, J. A., & Martínez, V. A. (2011). La psicología basada en la evidencia y el diseño 

y evaluación de tratamientos psicológicos eficaces. Revista de Psicopatología y 

Psicología Clínica, 16(2), 81–100. DOI: 

https://doi.org/10.5944/rppc.vol.16.num.2.2011.10353  

Papalini, V. (2014). Culturas terapéuticas: de la uniformidad a la diversidad. Methaodos 

Revista de Ciencias Sociales, 2(2). pp. 212-226 .DOI: 

http://dx.doi.org/10.17502/m.rcs.v2i2.53 

Piquinela Averbug, P. (2024). El cuerpo alimentado: Aportes de las nociones de vida y 
política en Foucault para pensar las prácticas alimentarias. En Un Foucault situado: 
Biopoder, gubernamentalidad y subjetivación. Universidad de la República. 

 
Rose, N., O'Malley, P., & Valverde, M. (2012). Gubernamentalidad (G. Díaz & V. Huarte, 

Trans.). Astrolabio. Nueva Época, 8, 113-143. (Obra original publicada en 2006). 
DOI: https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042  

 
Siegel, D. J. (2010). Cerebro y mindfulness: La reflexión y la atención plena para cultivar el 

bienestar. Paidós. 
 

 

 

33 

https://doi.org/10.5944/rppc.vol.16.num.2.2011.10353
http://dx.doi.org/10.17502/m.rcs.v2i2.53
https://doi.org/10.55441/1668.7515.n8.2042

