
​  

 
 
 
 
 
 

El Poder institucional, el conocimiento válido y el miedo 
“¿Y la justicia dónde está? Crucificada en los altares del capital” 

Ska-p 

Trabajo final de grado. 
Ensayo académico. 
Estudiante: Eduardo Tellechea 
Tutor: Cecilia Baroni 

Revisor: Gabriel Picos  

1 



 

Índice de contenido:  

Instrucción: Argumentación en la elección temática y presentación de la tesis del ensayo​3 

Capítulo 1: El poder institucional ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 7 

1.1- Evolución coyuntural del poder institucional desde el siglo XVII​ ​ ​ ​ 7 

1.2- Transición del poder económico, político e institucional, del régimen absolutista al liberal​ 11 

1.3- Las leyes liberales a la par de Dios​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 13 

1.4- Fragmentación del poder político, expansión capitalista y vicisitudes del proletariado​​ 16 

1.5- La burguesía, sus estrategias y miedos​​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 18  

Capítulo 2: El conocimiento válido​​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 21 

2.1- Relevancia de los conocimientos científicos y cognitivos desde la deriva de la teoría del 

conocimiento​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 21 

2.2- Relevancia del conocimiento cognitivo y la injerencia del contexto social en su desarrollo​ 28   

2.3- Parasitación positivista e institucional burguesa, la Escuela Moderna como ejemplo​ ​ 30 

Capítulo 3: El miedo​​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 37 

3.1- Emoción primitiva y estrategia cognitiva adaptativa​ ​ ​ ​ ​ ​ 37 

3.2- La manipulación institucional del miedo como mecanismo de poder​ ​ ​ ​ 38 

3.3- Ejemplos del vínculo entre el poder institucional, el conocimiento científico y el miedo​ 40 

3.4- El miedo de la burguesía y conclusiones del ensayo​ ​ ​ ​ ​ ​ 42 

 
 

2 



 

0 - Instrucción: Argumentación en la elección temática y presentación de la tesis del ensayo 
“El dolor que nos da no entender la oscuridad” 

 Carlos Solari 

En este tramo de la formación siento que todos los conocimientos permeados junto a las 

experiencias vitales que atravesé, desde las más sufrientes y oscuras hasta aquellas que me 

generaron integridad y paz, me brindaron herramientas que me permiten enfrentar el desafío de 

trabajar una ruta propia sobre una idea que relacione el poder institucional, el conocimiento permitido 

y el miedo; e intentar desplegar lo aprendido para lograr plasmar y transferir la argumentación 

necesaria en beneficio de la tesis de este ensayo. 

Desde años escolares recuerdo la pretensión personal de querer entender el entorno, el cual era 

bastante conflictivo y no me refiero solamente a lo familiar sino a todo el barrio; este complejo de 

viviendas fue ocupado de manera ilegal por cientos de familias en los primeros años posteriores a la 

última dictadura. La crisis inmobiliaria que se vivió en Uruguay a mediados de los 80 produjo el 

abandono de la empresa constructora, que aún no había terminado la obra; esta noticia llegó a oídos 

de unas 600 familias en su mayoría de un estrato sociocultural bastante bajo, entre ellas la mía.  Esto 

se encuentra registrado en un relato de Gabriela Sosa (2018) publicado por la organización civil El 

Abrojo: “la presión social desbordó los plazos de construcción del complejo Verdisol, que la empresa 

Cobluma construía en terrenos propios del Banco Hipotecario“ (p.18). Con el correr de los años y las 

características que se desarrollaron en el lugar a nivel de la comunidad, más las geográficas y 

estructurales propias del complejo que lo colocan bastante aislado del resto de Montevideo se 

generó una suerte de ghetto. 

Con la percepción y el desarrollo cognitivo propios de un niño me hacía preguntas tales como: ¿Por 

qué algunos compañeros de juegos no comían todos los días? ¿Si existían otros barrios con las 

mismas problemáticas? Pero a esa edad aún no sospechaba que en las dinámicas de los poderes 

institucionales y sus estructuras jerárquicas estarían los indicios para las respuestas a esas 

preguntas y otros tantos cuestionamientos futuros. 

Estas interrogantes aumentaron con el acceso a nueva información que excedió los límites del barrio, 

como por ejemplo la educación liceal. Para entonces ese caldo de cultivo, con ingredientes 

institucionales y nociones hijas de la experiencia, favoreció la proliferación de preguntas con otra 

relevancia: ¿Por qué debíamos vestir todos iguales tanto en la escuela como en el liceo? ¿Por qué 

debemos adoptar costumbres sin elegirlas, como cantar un himno? Una intención de orden y control 

estaba siempre presente en todas las instituciones que pisaba. 

En la juventud comencé a tener más claras las respuestas a esas tantas preguntas; en el 2002, en 

Uruguay se estaba ejecutando -y digo ejecutando porque las crisis económicas claramente no son 

cuestiones que se den de forma natural, como sí lo sería un terremoto o una tormenta- una de las 

crisis económicas más intensas de la historia del estado uruguayo. A esa altura mi educación formal, 

que transcurría por el marketing y la comunicación social, brindaron algunas lecturas en relación al 

adoctrinamiento, sometimiento y el disciplinamiento del cuerpo. La economía y sociología en sus 

3 



funciones como ciencias se convirtieron en herramientas fundamentales para comenzar a entender 

cómo era posible que decisiones tomadas por una clase social minoritaria denominada burguesía, 

ajenas a mi voluntad, fueran capaces de ejercer acciones sobre mi cuerpo y su contexto mediante el 

poder institucional y económico. 

En estos últimos años inicié nuevamente los estudios a nivel terciario y choqué con patrones de 

control que estructuran la institución educativa y el camino de los estudiantes, patrones que 

parecieran ser funcionales al sistema económico capitalista y por lo tanto a los intereses burgueses. 

A pesar de este control institucional, tanto a nivel de la producción de conocimiento científico y de los 

cuerpos, me encontré con saberes de autores, profesores y pares que expandieron mis expectativas 

y construyeron nuevos caminos en relación a las respuestas para viejas y nuevas interrogantes; esto 

en relación al comportamiento humano y su mente: ¿Qué nos mueve a hacer lo que hacemos? O 

¿Que nos detiene de hacer lo que no hacemos? 

En mi formación, en la Facultad de Psicología, también me encontré con nociones y conceptos 

provenientes de las ciencias sociales, que apuntan a generar un movimiento instituyente que logre 

aportar a la actualización de las instituciones y así alinearlas con las necesidades humanas de todos 

los integrantes de la sociedad. Sobre todo en la función de extensión más antigua donde los 

conocimientos sociales -tanto académicos como científicos- son puestos al alcance de la sociedad y 

sus necesidades con el fin de subsanarlas. Sin embargo en ciertas estructuras de poderes 

institucionales, propias de la facultad como externas, alcancé a percibir una suerte de voluntad 

conservadora que conspira a favor de lo instituido y no permite el progreso social. 

Este conservadurismo también despertó varias interrogantes, como por ejemplo: ¿Serán los 

intereses del poder económico de la burguesía los impulsores del surgimiento del Estado Nación 

como base para el entramado del poder institucional de las sociedades modernas? ¿El conocimiento 

científico es clave para la construcción tanto de las condiciones de vida como también del control de 

la población?  

En la historia, en los errores evidentes del poder institucional, en la interacciones de estos 

organismos con la sociedad, en las jerarquías impuestas, entre otras cuestiones encontré una 

manera de leer las intenciones de control del poder económico burgués sobre la población; 

emergieron así incertidumbres en relación a los objetivos de tales instituciones y de la clase social 

fundadora de estas. En esta lectura es que se apoyan mis ideas en búsqueda de alguna suerte de 

certeza que se revele a medida que transite este ensayo para acercarme a una interpretación, lo más 

acertada posible, del funcionamiento de los mecanismos del poder tanto a nivel institucional como 

también individual; y de esta forma poder discernir factores que conduzcan a una respuesta sobre las 

causas psicológicas que hacen caminar la nombrada mecánica. El poder institucional, de este modo, 

entonces tendrá un espacio protagonista en este ensayo y será abordado desde perspectivas de 

psicólogos, sociólogos y filósofos, autores clásicos de la filosofía política liberal tales como Hobbes, 

Locke, Smith, otros con posturas críticas como Marx, Bakunin o contemporáneos como Chomsky, 

Butler, Piaget, Lacan, Foucault. En una suerte de articulación que fluctúa entre estos y otros autores 

tomaré de ellos nociones en beneficio del sustento de mi intención discursiva, aunque claramente no 

son totalmente compatibles sus visiones y esto puede diluir la idea central considero que en la 

4 



intersecciones de sus puntos de vista emergen mis respuestas. En mérito de esta producción escrita 

es preciso detallar y exhibir mi entendimiento sobre esta noción; a mi juicio el poder es: la facultad en 

potencia o en acto de gestionar, producir, ejecutar, de restringir o anular una acción y/o idea propia o 

ajena, de manera individual o colectiva. A lo largo del ensayo esta noción sobre el poder será 

articulada en una dimensión institucional para dar cuenta de cómo los intereses de la burguesía 

pueden “parasitar” las instituciones hasta alcanzar su apropiación y de este modo hacerlas caminar 

en base a sus objetivos. 

Se me ocurre que para lograr esta parasitación algo tendría que producir como para lograr llevar a 

cabo sus cometidos; a mi entender y de acuerdo con los autores que serán referenciados esta 

producción se remite a los siglos XVI y XVII, extendiéndose hasta hoy en día y se funda en la 

concentración de poder tanto económico y político como institucional. Poderes que se complejizan y 

potencian en función de la producción del conocimiento científico como también del cognitivo; estos 

son canalizados y monopolizados por la burguesía, convirtiéndose en la deriva y plataforma de 

estrategias destinadas a perpetuar su estatus quo. 

Estos planes pueden ir, entre otros, desde: la producción de legislaciones para salvaguardar la vida y 

las propiedades materiales, códigos penales para castigar a los que no cumplen con lo legislado, 

sistemas bancarios y financieros, la industrialización, el desarrollo tecnológico, economías de escala 

que buscan la reducción de costos, el entretenimiento, hasta la implementación de ideas que tienen 

la capacidad de gobernar acciones individuales y grupales. 

Siguiendo la línea, por ejemplo, de Michel Foucault desde que la burguesía toma el lugar que 

anteriormente ocupaba la nobleza soberana, las lógicas y mecanismos del poder mutaron; el rey se 

manejaba bajo lo que este autor conceptualiza como “hacer morir y dejar vivir“, es decir que esta 

figura de poder era quien tenía el derecho de decidir sobre las vida del resto. Desde que se produce 

el cambio de régimen esto se va transformando paulatinamente en lo que Foucault (1977) define 

como biopoder: “el conjunto de mecanismos por medio de los cuales aquello que, en la especie 

humana, constituye sus rasgos biológicos fundamentales podrá ser parte de una política, una 

estrategia política, una estrategia general de poder” (p.15). 

Para el desarrollo de estas producciones estratégicas capaces de mantener los mecanismos que dan 

vida a las jerarquías de la estructura de los poderes dentro de la sociedad, que no son otra cosa que 

relaciones interpersonales, es decir interacciones y conexiones entre dos o más personas; las 

instituciones con todo su poder resultan ser organismos fundamentales. Este punto considero 

necesario desentrañar en el desarrollo de esta producción escrita, me refiero a entender de qué 

manera los burgueses obtuvieron y preservan el poder institucional; para luego discernir cómo es 

posible que la mayoría de la sociedad acepte un régimen desigual que los subordina a una minoría. 

En respuesta a esta última interrogante es que surge la tesis este ensayo, la cual postula que el 

miedo se torna una suerte de combustible para los mecánismos del poder institucional en manos de 

los burgueses, mientras los conocimientos científicos y cognitivos brindan recursos para la 

funcionalidad de estos mecanismos; esto para cumplir con la pretensión de la creación y control de 

un orden establecido. 

5 



Posiblemente existen muchas razones, emociones, pasiones e impulsos que movilizan a un Homo 

Sapiens Sapiens, y a miles de sus pares, para acumular poderes a unos niveles tales como para 

tomar decisiones que afectan a miles de millones de su misma especie y al resto de la naturaleza; 

como también deben existir razones, emociones, pasiones e impulsos para la aceptación de la esta 

situación por parte de los afectados. Pero posicionándose desde una perspectiva sujeta tanto a mi 

instrucción académica como también a mis experiencias vitales me inclino por pensar que el miedo 

como emoción primitiva, activada en la supervivencia, gesta de forma subyacente comportamientos y 

pensamientos que podrían desatar los mecanismos de control del poder institucional. 

Bajo esta premisa es posible describir al miedo como una emoción con inmenso grado de 

vulnerabilidad frente a una eventual influencia o afectación capaz de dominar al ser humano a nivel 

psicológico y en consecuencia sus acciones. Es decir que el miedo real o percibido tiene potencial 

como herramienta para controlar a las personas; también puede ser visto como un factor relevante 

para la sumisión de estas y así mismo el aliciente de las intenciones del control mismo. 

Autores como Thomas Hobbes (1651) describen muy bien la funcionalidad de esta emoción en estas 

lógicas de poder, en su análisis sobre la institución estatal plantea cuestiones tales como esta: “En 

virtud de esta autoridad que se le confiere por cada hombre particular en el Estado, posee y utiliza 

tanto poder y fortaleza, que por el terror que inspira es capaz de conformar las voluntades de todos 

ellos para la paz” (p.102). Para este autor el miedo a la muerte es esencial para la institución de un 

Estado, las personas en busca de seguridad entregan su potencia y voluntad a manos de lo que 

denominó Leviatán, una especie de figura monstruosa que todo lo controla y somete. 

Lo último y no menos importante, en relación a esta emoción y su condición primitiva, es generar la 

apreciación de que en su origen existe de manera implícita un destinatario, estímulo o motivación de 

ser; hilando aún más fino, tratando de ser más preciso el miedo encuentra su disparador frente al 

conocimiento de algo amenazante o peligroso pero también en el desconocimiento de lo que puede 

suceder si ese peligro avanza y se cumple la amenaza. 

En los siguientes capítulos del ensayo intentaré argumentar, analizar y problematizar la idea central 

del ensayo; para ello la estructura de esta producción escrita navegará, en primera instancia, por las 

formas en que la burguesía adquirió las instituciones con toda su potencialidad en función del control 

poblacional. En el segundo capítulo la intención caminará por la demostración de relevancia de los 

conocimientos científicos y cognitivos en relación a las aspiraciones burguesas de perpetuar el status 

quo impuesto por su régimen. Y en tercer apartado alegar sobre el alto grado de influencia 

psicológica que implica la emoción primitiva, que es el miedo, en los mecanismos del poder. 

Parafraseando al filósofo Edgar Morin (1999), navegar a la deriva del conocimiento en este océano 

de incertidumbre, haciendo puerto en islas de certezas que son las conquistas de las ciencias y los 

aprendizajes colectivos que anidan en nuestra cultura y ADN; zarpar en la búsqueda de nuevos 

archipiélagos de certezas. De esta manera llegar a conclusiones extraídas de los vínculos entre los 

conocimientos científico y cognitivo, el poder institucional marcado por el poder económico burgués y 

el miedo como emoción primitiva que enciende los mecanismos del poder; de este modo alcanzar 

resultados en sustento de la idea central de este ensayo.  

6 



 
1 - El poder institucional. 

“Orden asesino jerárquico“ 

Roberto Gañán Ojeda 

1.1- Evolución coyuntural del poder institucional desde el siglo XVII. 
 
Las instituciones modernas fueron gestándose en el entramado de relaciones entre los individuos 

que conforman las sociedades con el fin de cubrir sus necesidades, velar por el bien común y su 

seguridad; al menos esa fue la intención primera según autores liberales del siglo XVII.  

John Locke (1690) se refería a las nuevas sociedades emergentes que buscaban emanciparse del 

poder soberano instituido de los reinados y estaban integradas por hombres libres, de esta manera: 

“Una vez que un determinado grupo de Hombres han consentido en constituir una comunidad o 

gobierno, quedan desde ese mismo momento conjuntados y forman un solo cuerpo político” (p.96). 

Esta formación gestó instituciones productoras de un entramado complejo que captura a los 

individuos; los cuáles como partículas subatómicas que interactúan formando una especie de átomo 

que a su vez se vinculan con otros átomos dando estructura a una célula, que junto a otras tantas 

células producen el tejido que da forma y vida al cuerpo político al cual hace referencia Locke. 

En este proceso de reconstrucción institucional se dictaron límites a través de normas que dialogan 

entre lo jurídico, moral y ético; que enmarcan lo que se puede y lo que no se puede hacer dentro del 

cuerpo político constituido. El entramado normativo que se complejiza con el pasar de las decisiones 

y voluntades políticas no fue producto de la sociedad en su conjunto sino de la burguesía, que 

poseía el conocimiento y los medios económicos para la creación de entidades institucionales 

capaces de gestionar el poder político que con anterioridad pertenecía a los nobles por orden divina. 

Es necesario para las pretensiones del ensayo presentar un marco coyuntural que permita entender 

cómo el poder de decisión, acción o ejecución a nivel económico, político, científico e institucional, al 

menos en occidente, quedó en manos de una minoría burguesa que encontró en el comercio, las 

finanzas y la industria el vehículo para su perpetuación como clase dominante. 

Esto último es explicado de manera concreta por el lingüista y filósofo Noam Chomsky (2004) al 

declarar que: “tienen efectivamente el poder, por la concentración de capital” (p.44); es preciso 

agregar que esta noción refiere también a la capitalización del conocimiento científico. 

Para desarrollar lo coyuntural utilizaremos como punto de partida el último quiebre significativo de la 

estructura jerárquica de la sociedad occidental; haciendo referencia a cuando el régimen absolutista 

tras un proceso complejo es desbancado por nuevas dinámicas y jerarquías del poder institucional 

propuestas e impuestas por la burguesía, es decir el siglo XVII.  Consecuencia de varios elementos 

entrelazados: la revolución industrial, el auge del comercio, la creación de ciudades, importantes 

movimientos demográficos, los cada vez más rápidos avances tecnológicos, la ciencia sometida al 

empirismo y la revolución de las ideas políticas que agitaban el notorio descontento de la inmensa 

mayoría de la población; se favoreció la génesis de nuestras sociedades actuales, encasilladas y 

constituidas dentro del formato de Estado-Nación como institución estructural básica. 

7 



Luego de la revolución, en 1789, Francia se convirtió en uno de los primeros ejemplos de esto, al 

igual que Estados Unidos, en 1776, salvando las diferencias, hizo lo propio cuando las colonias 13 

británicas rompieron el vínculo político con la corona, logrando su independencia, volviéndose otro 

icono de la conquista de los poderes institucionales por parte del el liberalismo burgués. Este triunfo 

quedó registrado por historiadores como Aurora Bosch (2005) que se pronuncia de este modo: “La 

Declaración de Independencia era la expresión de las ideas del contrato de gobierno de John Locke 

y de la Ilustración” (p,24). Esta tendencia de traspaso de poderes se replicó por todo el occidente 

donde las coronas europeas estaban instaladas; la emergente clase social por distintas vías y 

distintos motivos logró sustraer los privilegios y poderes institucionalizados, entre ellos el de 

gobernar, que hasta ese momento poseía una devaluada aristocracia. 

La valentonada clase social produjo estratégicamente un gran aparato de control poblacional 

instituido dentro los Estados para mantener lo obtenido; esta maquinaria tejedora de normas 

concentra el poder de someter a los pueblos bajo producciones legislativas. Y también les permite 

estratégicamente lo que Rosa Luxemburgo (1908) señaló de esta manera: 

Para desarrollarse, el capitalismo necesita no sólo los mercados, sino también todo el aparato 

de un Estado capitalista moderno. Para existir normalmente, la burguesía no sólo tiene 

necesidad de condiciones económicas de producción, también necesita condiciones políticas 

para establecer su poder de clase. (p.3). 

Antes de volver con el desarrollo histórico y coyuntural es preciso recordar que según el derecho 

público internacional, son necesarios cuatro elementos básicos para ser considerado como Estado 

Nacional, éstos son: “territorio definido por sus fronteras, una población estable con características 

culturales, históricas y geográficas en común, y un gobierno independiente y soberano con poder 

para tomar acciones y decisiones” (Séptima Conferencia Americana, 1933). 

Para llegar a este punto revolucionario por parte de la burguesía, que modificó las estructuras 

jerárquica de las sociedades, anteriormente durante siglos se sucedió una progresiva caída de la 

influencia por parte de las monarquías sobre el pueblo, el avance de la industria, del comercio y la 

ideología liberal; en consecuencia la burguesía (banqueros, industriales, comerciantes, artesanos y 

profesionales, personas que compartían la idea que la acumulacion de capital era la llave del poder) 

se posicionó en la parte superior de la pirámide social. 

Una de las vías por la cual los burgueses comenzaron a lograr su ascenso fue la obtención de títulos 

nobiliarios; este despegue social les significó y provocó un aumento en su influencia ideológica, su 

estatus legal y también en su poder tanto económico como de decisión y acción política. Autores 

como Francisco Andújar Castillo (2007) describen esto mismo: “A lo largo del siglo XVIII se vendieron 

títulos nobiliarios mediante vías diversas. La venta de honores a través de las instituciones religiosas 

fue uno de los procedimientos más utilizados” (p.131) 

Entre otras formas también utilizaron la compra de propiedades que pertenecían a la nobleza y 

generaron uniones basadas en el santo sacramento del matrimonio entre las dos clases sociales. 

Estos hechos propiciaron el nacimiento de nuevas formas de gobierno como las monarquías 

constitucionales, que funcionaron como un gran avance para la estrategia de canalización del poder 

político e institucional desde los monarcas hacia la burguesía. 
8 



Lo descripto sobre la transición precipitada en la estructura social se puede fundamentar de alguna 

forma por las nuevas relaciones de intercambio material entre las personas para su supervivencia 

dentro de sociedades que surgieron en base al nuevo sistema económico capitalista, como lo plantea 

Karl Marx (1859) sucede que: “la totalidad de esas relaciones de producción constituyen la estructura 

económica de la sociedad, la base real por la cual se alza el edificio jurídico y político, a la cual 

corresponden determinadas formas de conciencia social” (p.4). Los burgueses generaron una 

acumulación tal de capital y de los medios de producción que lograron allanar el camino al momento 

de aprovechar las necesidades de una, desvalorizada y cada vez más descapitalizada, nobleza. 

Estas urgencias del régimen absolutista radicaban en la incertidumbre que podría haber despertado 

temores que eran consecuencia de la posibilidad de perder totalmente su poder soberano; el cual se 

encontraba tanto instituido en la gobernabilidad como cementado, paradójicamente, en el miedo y el 

desconocimiento de una población que como muy bien describió Judith Butler (2001) estaba 

sometida al: “poder que en principio aparece como externo, presionando sobre el sujeto, presionando 

al sujeto a la subordinación, asume una forma psíquica que constituye la identidad del sujeto” (p.13). 

De esta manera el pueblo fue convirtiéndose en una masa que por sujeción colabora con los 

intereses del poder que los somete, que hasta el siglo XVII era una suerte de privilegio de la 

aristocracia y luego derivó en manos de la burguesía. 

La inmensa masa poblacional en este proceso pasó de campesinos y plebeyos de los señores 

feudales a ser la clase obrera de las fábricas propiedad de los burgueses; y a pesar de la existencia 

de esta transición continuaron operando los mismos mecanismos de poder sobre sus cuerpos y 

mentes aunque activados desde las lógicas del nuevo régimen, como los que sugiere Judith Butler 

(2001) cuando menciona nociones tales como la siguiente: “el sometimiento consiste precisamente 

en esta dependencia fundamental ante el discurso que no hemos elegido pero igualmente, 

paradójicamente, inicia y sustenta nuestra potencia” (p. 12). 

La conducta totalmente sumisa de la clase obrera, instalada en las ciudades industrializadas y 

atravesada por las dinámicas que ofrecen este nuevo escenario y sus vicisitudes, puede ser 

interpretada como una necesidad de sobrevivencia que queda confiscada a la nueva doctrina 

económica capitalista. En consecuencia como propone el marxismo: “en la producción social de su 

existencia, los hombres establecen determinadas relaciones, necesarias e independientes de su 

voluntad, relaciones de producción que pertenecen a un determinado estadio evolutivo de sus 

fuerzas productivas materiales” (Marx, 1859, p.4). Para poder adaptarse y sobrevivir los obreros 

entregaron sus voluntades al servicio de la nueva economía y sus reglas liberales. 

Este movimiento demográfico desde los campos, propiedad de los nobles e hidalgos, hacia las 

ciudades que circundan las zonas industriales produjo una pérdida significativa de: “la fuerza 

productiva del trabajo“ (Marx, 1867, p 106); la cual que era la base fundamental de la economía 

feudal y por consiguiente del poder institucional de los reyes para gobernar. 

La burguesía que se apoderó sistemáticamente de esta fuerza de producción, surgió en pequeñas 

ciudades llamadas burgos que se desarrollaron en la época medieval, de allí su nombre. En el 

entorno de monasterios y castillos fortificados, pertenecientes a los feudos y con la misión de 

proteger su territorio, la población rural en busca de seguridad formó asentamientos que luego atrajo 

9 



a comerciantes y artesanos; los cuales gestaron pequeños centros económicos independientes del 

sistema feudal. Esto permitió a los habitantes de estos burgos progresar libremente a nivel 

económico, social y del conocimiento científico, dando inicio a la desestructuración del absolutismo. 

Henry Perinne (1972), resalta la relevancia en el desarrollo de estos asentamientos alrededor de 

estos castillos en expresiones como ésta: “Resultaba imposible no tener en cuenta estas ciudades, a 

las que su riqueza creciente proporcionaba una influencia cada vez más considerable” (p.133). 

Los burgueses encontraron el suficiente campo fértil en relación al sistema económico-financiero, 

esto se acentuaba por el hecho que los nobles no se caracterizaron por ser productores de bienes de 

ningún tipo a fin con las exigencias presentes en las nuevas formas de vida ciudadana de las nuevas 

grandes ciudades industriales y comerciales, mientras que la clase burguesa sí lo era. Este factor lo 

dejó entrever Marx (1848) cuando escribió: “La antigua manera de producir no podía satisfacer las 

necesidades, crecientes con la apertura de nuevos mercados” (p.27). Tampoco eran hacedores de 

un conocimiento a la altura del progreso humano en el campo económico, político, social y científico; 

en cambio los que pretendían arrebatarles su poder sí resultaban ser inversores en la dimensión 

humana de las ciencias. 

La estrategia de los nobles para el mantenimiento de su poder se podría catalogar de rudimentaria, 

radicaba en su discurso basado en la ley divina; esta les otorgaba el derecho y la obligación de 

interceder ante la desobediencia de dicha norma celestial con el castigo principalmente físico pero 

también psicológico; su narrativa se nucleaba en la idea de que ellos eran los más aptos para 

gobernar por elección de Dios. Pero ese discurso absolutista ya no calaba en las sociedades y la 

burguesía estratégicamente se encargó de erosionar sus instituciones con nuevas narrativas 

ideológicas, científicas, políticas y económicas. 

En este análisis de variables relevantes otro aspecto importante está íntimamente relacionado con la 

revolución industrial que se alimentó de las nuevas tecnologías, de novedades científicas y de la 

fuerza productiva de los obreros; como también se catapultó en el comercio y las finanzas. Así 

mismo Marx (1848) analizó el contexto que dio puja a la nueva clase social dominante: 

Este desarrollo reaccionó a su vez sobre la marcha de la industria, y a medida que la 

industria, el comercio, la navegación, los ferrocarriles se desarrollaban, la burguesía se 

engrandecía, decuplicando sus capitales y relegando a segundo término las clases 

transmitidas por la Edad Media. (p.28). 

En tanto la producción y capitalización del conocimiento científico se volvió una máxima para los 

burgueses, lo que dio vida a una ciencia encapsulada en el empirismo, el mismo que luego postuló 

las bases para el positivismo. Este último institucionalizó y legisló a las disciplinas que podían ser 

consideradas como conocimiento válido dentro del campo científico; esto quizás responde a un afán 

de la burguesía por controlar la fuente de las respuestas a todas las incertidumbres humanas. 

El filósofo burgués Agusto Comte (1830) considerado padre del positivismo, se pronunció sobre el 

conocimiento de esta manera: “desde Becon todos los espíritus serios sostienen que no hay más 

conocimiento real que aquel que se basa en hechos observables. Esta máxima fundamental es 

evidente. Indiscutible si se la aplica como conviene, para unas mentes maduras como las nuestras“ 

(p 25). 
10 



En su obra, este positivista, deja clara su postura de que existen tres estados teóricos para la 

evolución de las ciencias y la  búsqueda  de entendimiento del espíritu humano, estos son: “el estado 

teológico o ficticio, el estado metafísico o abstracto, y el estado positivo o científico“ (Comte, 1830, p 

21). El último, según este autor, es el que debe tomarse como ciencia real y útil para beneficio de la 

especie, debido a su cualidad de observación y por lo tanto comprobación; los otros dos estados son 

únicamente parte del proceso de maduración que debe atravesar la especie junto al conocimiento 

para alcanzar al que llama el estado positivo. 

Estas nuevas ideas y narrativas liberales se apoderaron de la subjetividad colectiva, nociones que se 

embanderan con palabras como igualdad y libertad con la premisas de que Dios hizo a todos los 

hombres libres e iguales ante él y de que la ciencia positiva es la fuente de las respuestas a las 

dudas humanas, lo cual cambió la cosmovisión de la época. Este proceso de nuevo orden social se 

gestó con una base filosófica, ideológica y política, que se nutrió de obras de pensadores como John 

Locke que postulaban ideas que para su momento eran revolucionarias. Este describió una sociedad 

inglesa donde la corona había perdido significativa adhesión por parte del pueblo, mientras los 

comerciantes, industriales y la ciencia, junto a ideas revolucionarias crecían en influencia económica, 

política y legal. 

 
1.2- Transición del poder económico, político e institucional, del régimen absolutista al liberal. 
 
En este proceso de ascenso burgués, los más exitosos, lograron obtener títulos de nobleza que les 

permitió ser parte de la aristocracia y en consecuencia acceder a más poder institucional; entre otros 

derechos y privilegios les permitió comenzar a impartir justicia entre la población. Con el tiempo 

comenzaron a ocupar los mismos escalones en la pirámide estructural de la sociedad que los nobles 

por herencia, con todo la carga que ello conllevaba. 

Esto permitió que los ideales liberales ganaran espacios en todos los sectores de la vida en 

sociedad, sobre todo de filósofos y pensadores de la época que postularon ideas tales como la de 

que: “Quien trata de colocar a otro hombre bajo su poder absoluto se coloca con respecto a este en 

un estado de guerra”  (Locke, 1690, p 33). Para este pensador los seres humanos nacen libres por 

derecho natural, sin ningún poder superior que pueda someterlos, en ese momento aunque no lo 

menciona directamente, se refería a los monarcas que ejercían ese estilo de sometimiento. 

Estas ideas calaron hondo en la población que en general estaba compuesta por una inmensa 

mayoría de generaciones subordinadas al poder concentrado en una figura representada en un solo 

hombre, poder que según ese hombre le era otorgado por Dios. Poder soberano que alcanzaba 

niveles como los señalados por Michel Foucault (1975) en su obra, donde el rey instituido en lo más 

alto de la organización social ejercía su derecho al extremo de elegir quién podía vivir y quien no. 

El miedo era un pilar fundamental para mantener el status quo del rey, emoción provocada por la 

idea de que Dios por medio de la corona castigaba a los que no cumplian con su leyes. Esta 

artimaña del poder institucional monárquico con intenciones de imposición para perpetuar el control 

sobre la población posee la característica, como afirma Michael Foucault (1975) de que: “no existe 

relación del poder sin constitución correlativa de un campo de saber” ( p 29). 
11 



Con la evolución de la relación de poder entre la nobleza y el resto de la población, el arte del castigo 

se complejiza y muta a la deriva del conocimiento de las ciencias. Estas funcionaban en distintos 

niveles, desde la elección del lugar público de la ejecución del castigo pasando por los métodos que 

utilizaban hasta llegar a estudiar los niveles de resistencia de los cuerpos; todos eran campos de 

estudio de las ciencias que trabajaban a favor del poder soberano. 

Esta relación entre el poder institucional y las ciencias se mantuvo de la mano del régimen burgués 

con por ejemplo la producción de códigos penales, legislaturas prohibicionistas y con dispositivos 

tanto normalizadores como de castigo; a esto Foucault (1976) lo llamó “biopoder”, señalando esta 

noción como el conjunto de técnicas que los estados modernos utilizan para controlar y gestionar la 

vida de los individuos y la población en su conjunto. 

Los burgueses estratégicamente fueron convirtiéndose en los nuevos dueños del poder económico, 

político e institucional; erosionaron primero las instituciones ya existentes, luego las ocuparon y las 

complejizaron en función de sus ideas liberales. Pero como resaltaron Marx y Engels (1848): “la 

sociedad burguesa moderna, levantada sobre las ruinas de la sociedad feudal, no ha abolido los 

antagonismos de clases. No ha hecho sino sustituir con nuevas clases a las antiguas, con nuevas 

condiciones de opresión, con nuevas formas de lucha” (p.26). 

Retomando la relación entre poder y conocimiento científico, esta vez en su dimensión económica, 

es importante destacar que desde siglos anteriores ya se pensaba en términos de conocimientos 

económicos pero fue con pensadores liberales como Adams Smith (1776) que la economía tomó 

forma de ciencia; con su obra escrita apoyó el emergente poder económico burgués en máximas 

capitalistas como estas: el libre mercado, la menor intervención del Estado, la libre competencia, la 

potencialidad individual y la división del trabajo para aumentar la productividad. 

Esta ideología que desde una perspectiva marxista se presenta como un cúmulo de ideas, conceptos 

y creencias destinadas a convencer universalmente acerca de una verdad que obedece al interés 

particular de una clase social que se muestra como dominante; se viralizó en todos los sectores 

sociales convirtiéndose en el nuevo paradigma estructural. La economía en función de esta 

novedosa forma de ver y relacionarse con el mundo material fundó las bases para la sociedad 

moderna occidental ya fuera de la influencia del sistema feudal. 

Desde esta matriz económica se estructuró toda la red institucional que contiene la vida social como 

señaló Marx (1859) en su lectura e interpretación de una sociedad con características liberales 

instaladas e instituidas: “el modo de producción de la vida material determina el proceso social, 

político e intelectual de la vida en general“ (p.4). 

Otra institución que puntualmente no creó la burguesía pero sí utilizaron y aggiornaron en pos del 

avance del ideal capitalista fue la bancaria, convirtiéndolos de cierta manera en los creadores del 

sistema financiero moderno. Una parte reducida de esta clase social se dedicó a la banca 

posibilitando la gestión de la acumulación del capital de esta nueva clase social dominante. Un 

ejemplo fiel de este estrato y su ascenso es la familia Rothschild que a partir del siglo XVIII se 

convirtieron en pieza clave de la banca europea y actores con una gran influencia dentro de las 

instituciones políticas y económicas, su ascenso social fue tal que lograron títulos nobiliarios como 

los de Lords o Baronets. 

12 



Un artículo del portal de noticias de la BBC, que fue publicado fruto de la muerte de Lord Jacob 

Rothschild, repasa parte de su bibliografía familiar con afirmaciones como estas: “Mayer prestaba 

fondos a los gobiernos para financiar su esfuerzo bélico“ (Bermudez, 2024); esto hace referencia al 

financiamiento del ejército britanico en las guerras contra Napoleón. Otra afirmativa del artículo dicta 

que: “esta familia también jugó un papel destacado en la creación del Estado de Israel“ (Bermudez, 

2024), esto al referirse a James de Rothschild como promotor del sionismo, según esta fuente 

financió la compra de tierras Palestinas a finales del siglo XIX. 

Esta dinastía es un ejemplo claro de cómo a través de la acumulación de capital la burguesía logró 

concentrar un inmenso poder económico y en consecuencia poder político; el cual utilizaron como vía 

de elevación en la pirámide social. 

 

1.3- Las leyes liberales a la par de Dios. 
 

Los burgueses en el apoderamiento de la dimensión legislativa la intrincan creando parlamentos, 

asambleas y extendiendo el sufragio, en principio, entre los de su clase; este avance político liberal 

se dio mediante una transición progresiva por sistemas de gobiernos tales como el de monarquías 

constitucionales o parlamentaria donde la aristocracia compartía sus poder para gobernar con los 

burgueses; hasta llegar a parasitar el total del sistema de gobierno. De este modo recortaron 

progresivamente el poder de la nobleza para la creación de leyes y el control institucional para el 

cumplimiento de estas; a la monarquía sólo le quedó el poder ejecutivo mediante la última instancia 

del veto que posteriormente también perdería con revoluciones como la Francesa en 1789. 

De esta forma se propició el auge liberal con el objetivo de la creación de democracias 

representativas, lo cual funcionó como punta de lanza para la paulatina creación de los Estados 

Nación ya sin la injerencia aparente del régimen absolutista en la vida de los miembros de la 

sociedad. Estos cambios en las jerarquías estructurales del poder político se argumentaron 

ideológicamente con discursos plagados de ideas tales como esta: 

Al entrar en sociedad renuncian los hombres a la igualdad, a la libertad y al poder ejecutivo 

que se que disponían en el estado de naturaleza y hacen entrega de los mismos a la 

sociedad para que el poder legislativo disponga de ellos según lo requiera el bien de esa 

sociedad. (Locke, 1690, p 107). 

En su principal ensayo John Locke (1690) fomenta el poder de los hombres para gobernarse a través 

de acuerdos y leyes, que salvaguarden la vida de estos y sus propiedades; este pensamiento lo 

aterriza en esta máxima elemental de su discurso: 

Fundamentos en que descansan las sociedades políticas, el primero de ellos es la inclinación 

natural que hace que los hombres todos desean la vida social y la camaradería, el otro las 

disposiciones expresas o tácitas por las que se han puesto en lo que se refiere a su reunión 

en sociedad. Estas últimas vienen a ser lo que llamamos leyes del estado, alma misma del 

cuerpo político, porque es la ley la que anima sus órganos, la que mantiene su cohesión y la 

pone en marcha para que cumpla las tareas exigidas para el bien común. (p 113). 

13 



Tal relevancia adjudicada a este elemento jurídico normativo, se debe a su narrativa basada en la 

entrega individual del poder natural de accionar libremente como cualquier otro animal lo haría ante 

por ejemplo el caso de proteger, si es necesario con violencia, su propiedad o su vida. 

En relación a esta entrega de la potencia natural y siguiendo el mismo basamento de que la 

legislatura vela por la libertad entregada, este liberal britanico también se proclama de este modo: 

Siendo la alta finalidad de los hombres al entrar en sociedad el disfrute de sus propiedades 

en paz y tranquilidad, y constituyendo las leyes establecidas en esa sociedad el mejor 

instrumento y medio para conseguirla. La ley primera y fundamental de toda comunidad 

política es la del establecimiento del poder legislativo. (Locke, 1690, p 111). 

En estas nociones también dejó clara su tesis de que las leyes contenedoras de todo el poder natural 

de los hombres, en lo que refiere a tomar sus propias decisiones para sobrevivir, son la garantía 

necesaria para el buen funcionamiento de una sociedad que brinde la seguridad que inherentemente 

a su condición nuestra especie busca. Tanto es así que la acumulación de las potencias individuales 

en el poder legislativo hacen que las leyes sean las que estructuran los organismos institucionales 

necesarios para mantener vivo el cuerpo político de una sociedad. 

Estos conceptos se posan en la premisa sobre la presunta existencia de voluntad de entrega del 

poder individual, cuestión que explica Locke (1690) en la siguiente noción: “debe darse por supuesto 

que quienes, saliendo del estado de naturaleza, se constituyen en una comunidad o gobierno, 

entregan todo el poder necesario para las finalidades de esa integración en sociedad” (p.86). 

Otro de los pilares para lograr el crecimiento político burgués fue la idea de dividir el poder político; 

es decir el de creación de leyes y el de su ejecución, como también el de controlar y castigar; 

anteriormente a esta suerte de evolución institucional el poder soberano se encontraba concentrado 

en la aristocrática, brindando a la nobleza el derecho a someter a su pueblo. 

Esta idea se enclava en la perspectiva de que la división del poder institucional y político reduce la 

posibilidad de la generación de abuso de estos mismos poderes sobre los individuos de la sociedad, 

que entregaron su potencia de decisión, ejecución y acción a las instituciones, para que justamente 

estas les brinden la seguridad necesaria para una vida próspera y tranquila. 

Tres poderes independientes entre ellos con la capacidad de controlarse mutuamente, uno hacedor 

de este conocimiento político fue el filósofo liberal Montesquieu (1748) que en su obra aportó 

conceptos como el de que: “en cada estado existen tres clases de poderes: “La potestad legislativa, 

la potestad ejecutiva de las cosas que proceden del derecho de las gentes y la potestad ejecutiva de 

aquellas que depende del derecho civil“ (p.227). 

Este paulatino y multifactorial cambio en la estructura institucional a nivel económico, político y social 

que dio lugar a la transferencia del poder acumulado en manos de la monarquías, presentes tanto en 

europa como también en américa con los virreinatos, hacia la burguesía no se construyó de forma 

lineal ni simultánea sino que se produjo de manera compleja y desde diversas áreas. En algunos 

casos a través de presiones institucionales y populares que desembocaron en revoluciones armadas 

y en otras circunstancias con la rendición de los poderes por parte de la nobleza. 

14 



A pesar de esta complejidad todas estas transiciones de poder tuvieron en común el hecho de que 

se dieron bajo los lineamientos de la filosofía liberal, la cual argumentaba que los hombres nacían 

dueños de su destino individual, libres e iguales ante Dios y las leyes. 

Esta ideología dogmática posiciona, en esa libertad e igualdad, a estas normativas legislativas, 

ejecutivas y judiciales a la par de la figura de Dios, debido a su necesidad intrínseca para la 

funcionalidad de la sociedad. Este tipo de posicionamiento surgió de hombres polímatas, que eran 

productores de conocimiento en distintas disciplinas tanto científicas como humanísticas, como es el 

caso de Robert Hooke. al cual John Locke (1690) parafrasea en postulaciones tales como la 

siguiente: 

Las leyes políticas destinadas al orden externo y al gobierno de los hombres, no serían 

comprendidas nunca en su verdadero sentido, si no da por supuesto que la voluntad del 

hombre en su interior es obstinada y rebelde, y contraria a toda clase de obediencia a las 

leyes sagradas de su naturaleza. En una palabra, presuponiendo que el hombre, dada la 

depravación de su espíritu, vale muy poco más que una bestia salvaje, las leyes buscan, en 

consecuencia, la manera de regir sus actos exteriores de modo que no sean obstáculo para 

el bien común, en busca del cual se instituyeron las sociedades. (p.110). 

La reflexión humana del siglo XVII sobre sí mismos, o al menos la producida y publicada por 

miembros de familias pertenecientes a la pequeña nobleza, al clero o la emergente burguesía 

explican a nuestra especie como una suerte de animal que necesita ser domesticado o civilizado a 

través de órdenes que limiten su instinto natural para asegurar su propio bienestar y progreso. 

Las leyes resultan bajo estos lineamientos una concepción del conocimiento humano para 

gobernarse, en consecuencia se convierten en límites de un molde normalizador para la producción 

de ciudadanos capaces de ser funcionales a la estructura de la sociedad establecida. En el caso de 

astillar este molde, vehiculizado en instituciones, el castigo funcionaba como una suerte de corrector; 

lo cual continuó siendo la estrategia institucional elegida a pesar del cambio de mando. 

A diferencia del estilo de castigo perpetrado por el absolutismo, donde el dolor del cuerpo del 

trasgresor a la ley divina era el protagonista, las legislaciones liberales proponen y ejecutan un 

cambio que Michel Foucault (1975) describe elocuentemente cuando expresa: “ el castigo ha pasado 

de un arte de las sensaciones insoportables a una economía de los derechos suspendidos” (p.13 ). 

Las normas jurídicas comenzaron a intervenir los cuerpos como también las mentes de una manera 

algo menos brutal, se intentó reducir el contacto físico al menor posible y la institución carcelaria se 

convirtió en un pilar fundamental para lograr apego a la ley por parte de la población. Cualquier 

transgresión podrá ser castigada con la reducción de derechos que las mismas leyes otorgan; por 

ejemplo la pérdida de la potestad ambulatoria que funciona como principal amenaza para los 

integrantes de estas nuevas sociedades modernas ante la posibilidad humana de salirse del molde 

normativo. 

Siguiendo la línea de pensamiento de Foucault (1975) podríamos agregar la relevancia que este le 

da a la relación de la normas dictadas por el poder institucional y el conocimiento teórico que las 

sustentan, esto queda reflejado en sus palabras: “una decisión legal que sanciona, lleva en sí una 

apreciación de normalidad y una prescripción teórica para una normalización posible” (p.22). 
15 



Plegando la visión de estos pensadores referenciados se puede plantear la conjetura de que la 

potencia del poder individual y colectivo de la población, para autogobernarse, queda encapsulada 

en leyes que limitan los cuerpos, las mentes y almas; esto en beneficio del control social con la 

pretensión de mantener el orden en las jerarquías estructurales de la sociedad. También al igual que 

Foucault y otros tantos autores trato de reflexionar sobre la carga de conocimiento que acompaña las 

legislaciones; lo que me lleva a compartir la idea de que en la transición al régimen burgués el arte 

de castigar mantuvo su estrecho vínculo con el conocimiento de las ciencias, el cual brindó el 

espacio necesario para la producción de: “un saber, unas técnicas, unos discursos científicos que se 

forman y se entrelazan en la práctica del poder castigar” (Foucault, 1975, p 23). 

Se podría postular que la estratégia de las instituciones, sobre todo las modernas, a favor del orden 

siempre navegó en barcos a la deriva de los conocimientos; pero en manos de la burguesía liberal, 

capitalista y positivista, este hecho se sofisticó con el paso de cada avance científico; a este proceso 

de transición institucional en relación al control y el castigo Foucault (1975) lo tildó como: “la 

metamorfosis de los métodos punitivos a partir de una tecnología política del cuerpo” (p 24). 

A mi parecer un ejemplo claro de estas planificaciones de control, subrayadas por el conocimiento 

científico, se define a razón del estudio de múltiples factores que atañen las condiciones en que se 

encuentra la masa poblacional; es decir, gracias a las facultades que poseen las ciencias de describir 

y predecir fenómenos, el poder institucional puede actuar conforme al beneficio de la burguesía y su 

sistema económico capitalista. 

Esto mismo describe MIjaíl Bakunin (1871) al referirse a la implementación de las mencionadas 

estrategias: “el pueblo, desgraciadamente, es todavía muy ignorante; y es mantenido en su 

ignorancia por los esfuerzos sistemáticos de todos los gobiernos, que consideran esa ignorancia, no 

sin razón, una de las condiciones más esenciales de su propia potencia“ (p.15). 

El anarquista contribuye a la idea de que los burgueses precisan, y son consecuentes con ello, de la 

ignorancia implícita en los obreros, a los que únicamente ven como “fuerza productiva del trabajo“ 

(Marx, 1867, p.106). Esta estrategia está vectorizada en la intención de que el proletariado dé por 

hecho y acepte su ubicación en la jerarquía social y sea complaciente con cada legislación que es 

producto de los soberanos. 

La relación entre el conocimiento de las ciencias y el poder institucional junto con el intento de 

legislar y monopolizar a la propia ciencia en función de los intereses burgueses se abordará con más 

profundidad en el siguiente capítulo. 

 

1.4- Fragmentación del poder político, expansión capitalista y vicisitudes del proletariado 
 

Todo este apoderamiento y reconstrucción de las instituciones de control del orden social decantó en 

los Estados Nacionales que son los cuerpos políticos institucionalizados en los que nos organizamos 

para sostener las sociedades en el presente; en su mayoría, sobre todo en occidente, utilizan el 

sistema político prefabricado por las nociones y los conceptos del liberalismo. 

Claro está que en estos siglos el escenario del poder político fue mutando tras el fraccionamiento 

ideológico, en primera instancia de los propios liberales que desde el inicio de su régimen político 

16 



generaron dos bandos. En un artículo de la BBC redactado por la periodista Ana Maria Roura (2021), 

se adjudica esta división a este hecho: “Era 28 de agosto de 1789 y en la asamblea constituyente de 

Francia se hacía la pregunta más revolucionaria de la época: “¿Cuánto poder debe tener el rey?“ 

Esta pregunta según esta fuente periodística desató el conflicto parlamentario entre conservadores 

que defendían la participación del rey con el privilegio del veto y los más progresistas con la 

búsqueda de apropiarse del último de los poderes que gozaba la monarquía; tan polarizado resultó 

que debieron separarse en el espacio físico de la institución política, a la derecha y a la izquierda 

respectivamente. 

El siguiente quiebre que derivó en político y social se suscita por lo que acertadamente exponen Karl 

Marx y Freidrich Engels (1848) en su lectura crítica del nuevo orden liberal, donde se pronuncian de 

esta manera: “el carácter distintivo de nuestra época, de la época de la burguesía, es haber 

simplificado los antagonismos de clases. La sociedad se divide cada vez más en dos grandes 

campos opuestos, en dos clases enemigas: la burguesía y el proletariado“ (p.26). La marcadas 

diferencias sociales potenciaron nuevos paradigmas políticos que presentaron críticas al régimen 

liberal y propusieron alternativas para su modelo económico e institucional; es decir que esta 

coyuntura precipitó colateralmente la organización de parte, en base al descontento, de una clase 

obrera que seguía sumergida en las lógicas del poder institucional burgués. 

A pesar de esta revolución de la conciencia colectiva, ciertamente las dimensiones del poder 

económico convirtieron al capitalismo en un gigantesco obstáculo que paradojalmente se tornó 

necesario para la supervivencia del proletariado. 

La desigualdad entre las clases sociales en el nuevo régimen fue y es producto del sistema 

económico capitalista que buscaba su constante expansión y se alimenta, de forma inicial, de lo que 

el marxismo argumentó como estrategia económica fundamental de los dueños de las fuerzas de 

producción para aumentar su capital, perpetuando así las diferencias económicas entre las clases 

sociales: “Hemos visto cómo se convierte el dinero en capital, cómo sale de éste la plusvalía y de la 

plusvalía más capital“ (Marx, 1867, p 102). Lo que expone tiene que ver con el hecho de que la 

diferencia que surge de la ganancias de la producción y lo que los obreros perciben por producirlas 

es absorbido por los dueños de los medios, lo que puede leerse como una especie de nuevo 

excedente; y de esta manera se ensancha exponencialmente la desigualdad entre los burgueses y 

los obreros. A mi parecer a estos últimos esa grieta en constante expansión los posicionó en un lugar 

donde las alternativas se reducen hacia una entrega vital, a base de necesidad, a la propuesta del 

nuevo sistema económico. 

Esta resignación o entrega voluntaria de la potencia del poder de acción y producción de la clase 

trabajadora podría explicarse, en cierto modo, con las siguientes palabras posestructuralista: 

Si siguiendo a Foucault, entendemos al poder como algo que también forma al sujeto, que le 

proporciona la misma condición de existencia y la trayectoria de su deseo, entonces el poder 

no es algo a lo que nos oponemos, sino también, de manera muy marcada, algo de lo que 

dependemos para nuestra existencia, que abrigamos y preservamos en los seres que somos. 

(Butler, 2001, p.12). 

17 



De cierto modo con la lectura de esta autora se puede discernir que la clase obrera dentro del 

funcionamiento de los mecanismo del poder de forma inconsciente casi instintiva adaptan su 

organismo y toman como propio su lugar en esa maquinaria de los poderes institucionales. 

Otra visión que trata de explicar este fenómeno psicológico, que a mi parecer no resulta nada 

contradictoria sino complementaria con la de Butler, es la de Bakunin (1871); este da su visión de 

porqué sucede esta entrega de la potencia obrera sin demasiados reclamos: 

Aplastado por su trabajo cotidiano, privado de ocio, de comercio intelectual, de lectura, en fin, 

de casi todos los medios y buena parte de los estimulantes que desarrollan la reflexión de los 

hombres, el pueblo acepta muy a menudo sin criticar y en conjunto las tradiciones religiosas 

que, envolviendolo desde su nacimiento en todas las circunstancias de la vida, y 

artificialmente mantenidas en su seno por una multitud de envenenadores oficiales de toda 

especie, sacerdotes y laicos, se transforman en él, en una suerte de hábito mental y moral, 

demasiados a menudo más poderoso que su buen sentido natural  (p. 15). 

La diferencia en esta forma de analizar ciertos mecanismos del poder institucional está en que se 

encuentra culpabilidad en las instituciones y sus actores, que son los que planificadamente 

manipulan lo instintivo y pulsional de una masa obrera que busca adaptarse para sobrevivir aunque 

eso signifique, como expresa el vanguardista anarquista, ir contra su propia naturaleza. 

 

1.5- La burguesía, sus estrategias y miedos  

 

En este punto del desarrollo coyuntural, en el capítulo, me permito señalar que los dueños de las 

industrias pesadas, de las corporaciones monopolizadoras del comercio occidental y de los bancos, 

continúan siendo aquellas primeras familias burguesas que erosionaron estratégicamente la 

economía feudal y se quedaron con la administración de las instituciones de control del régimen 

absolutista. En estas organizaciones invirtieron de forma estratégica al punto de volverse sus 

principales acreedores, llevando su influencia al control total de su poder. De este modo se 

convirtieron en una suerte de nueva nobleza o alta burguesía con características imperialistas y 

dictatoriales muy similares a la de los antiguos monarcas; con la característica de tener la capacidad 

de brindar el espacio vital para la masa proletaria; como también son los que imponen y manipulan 

las condiciones estructurales de vida de la población.  

Otra táctica para mantener el status quo que puede catalogarse de carácter macroeconómico es la 

colaboración interna entre la alta burguesía; un ejemplo son los negocios entre dos de estas familias, 

me refiero a la unión financiera de los Rockefeller y los Rothschild. En un artículo político el periodista 

Tom Bawden (2012) narra y hace pública esta alianza: “las dos mayores dinastías del mundo unieron 

fuerzas ayer cuando el clan bancario Rothschild de Europa compró una participación en el negocio 

de gestión de patrimonio y activos del grupo Rockefeller para ganar un punto de apoyo en Estados 

Unidos“. 

Estos contratos en la cúspide de la pirámide, a mi parecer, responden al mismo temor que en su 

momento padeció la aristocracia cuando su poder económico fue erosionado y en consecuencia su 

18 



influencia institucional se derrumbó; su narrativa discursiva perdió lugar y sus instituciones de control 

sobre la población fueron usurpadas por el régimen liberal. En este estratégico copamiento 

institucional los burgueses arrastraron, humanamente consigo, los mismos miedos en función de una 

posible nueva revolución similar a la que ellos mismos financiaron y desembocó en hechos tales 

como los que relata Bawden (2012) como analista político: ”Luis XVI y su esposa María Antonieta 

terminarían sus días ejecutados en la guillotina, ante el desafiante pueblo parisino que aplaudía entre 

gritos de ¡Viva la República!". 

El lingüista y filósofo Noam Chomsky (2004) reflexiona sobre el miedo de los integrantes de la alta 

burguesía, los cuales hacen alusión al resto de los mortales refiriéndose a nosotros como: “La gran 

bestia, la población” (p.45). El punto de este autor estadounidense es que la visión de esta clase 

social dominante con respecto al ser humano sigue siendo la misma desde al menos 300 años, 

cuando los primeros liberales hablaban de las legislaciones como necesarias para evitar acciones del 

espíritu humano que puedan ir en contra de la organización social. “Es importante recordar que, 

desde el siglo XVII, a la élite siempre le aterrorizó la democracia” (Chomsky, 2004 p.45), esta cita 

textual extraída de las declaraciones del profesor universitario me produce dudas sobre las 

intenciones de la élite con respecto a su apoyo en la creación de los estados nacionales con 

sistemas políticos estructurados en repúblicas y con democracias representativas. 

Estas interrogantes radican en la producción misma del conocimiento legislativo y político liberal, 

aludiendo a la creación de las leyes; no puntualmente sobre los gestores intelectuales que, aunque 

algunos eran de origen burgués y otros no, compartían esta idea descripta a lo largo de este capítulo 

de que la normativa jurídica es el vehículo para el progreso humano y su evolución para dejar de ser 

una simple bestia; sino que me cuestiono sobre la verdadera fe de los inversionistas en la legislatura 

liberal y sus supuestos atributos. 

Es decir: ¿Los capitalistas, integrantes de la alta burguesía, dueños de los medios de producción e 

inversores del sistema político e institucional, creen en la democracia liberal o simplemente es una 

de las tantas estrategias a las que se plegaron con el fin último de alcanzar su supervivencia en la 

cima de la pirámide social? 

Con esto no sugiero que este sector más privilegiado de la burguesía no sean productores de sus 

propias ideas, de hecho son grandes ideólogos en todo sentido, sobre todo al momento de la 

captación del conocimiento científico y su capitalización en función de potenciar su poder y 

perpetuarse; sino que propongo que para la alta burguesía la prioridad está en la posibilidad de que 

ocurra algo similar a lo sucedido con la caída del absolutismo. En consecuencia, para ellos es 

relevante capitalizar cualquier creación o descubrimiento que resulte funcional a sus planes. Por esto 

mismo la duda sobre su apuesta real por el liberalismo y toda su producción ideológica puesta en 

escena a través de las estructuras institucionales de los estados nacionales donde todas las 

partículas de ese cuerpo político, en principio y teóricamente, son iguales ante la ley que los unifica 

como ciudadanos; lo cual desde su perspectiva puede verse como potencialmente amenazante. 

Es convocante para mí, siendo una de estas partículas ciudadanas, dar licencia a la sospecha de 

que no comparten esta tesis significativa del sistema democratico pero si les fue coyunturalmente 

conveniente para aumentar su poder económico y de ese modo solidificar su ascenso jerárquico en 

19 



la estructura social. Y en base a esto es que me adhiero a la consideración de Chomsky acerca del 

miedo que les representa un posible despertar del poder de acción, gestión y ejecución del pueblo. 

Lo que sí doy por hecho en la transición del poder institucional cementado en el poder económico y 

la reestructuración de las jerarquías piramidales de la sociedad es que los conocimientos empírico, 

científicos, filosófico, religioso, entre otros mantuvieron un protagonismo fundamental en todos los 

aspectos; sirviendo de deriva para estrategias que maximizan el poder económico, político e 

institucional del status quo burgués.  

20 



 

2 - El conocimiento válido 

“Scientia potestas est” 
Sir Bacon 

2.1- Relevancia de los conocimientos científicos y cognitivos desde la deriva de la teoría del 

conocimiento 

 

Es pertinente en beneficio del ensayo iniciar este capítulo con algunas consideraciones con respecto 

del término central, me refiero al conocimiento tanto científico como cognitivo, en relación a 

concepciones sobre su significado, su naturaleza y conceptualizaciones que lo explican. 

Cuando hablo del científico lo hago desde la idea de que este intenta saciar la necesidad humana de 

entendimiento sobre el mundo con la observación crítica y la formulación de hipótesis vehiculizadas 

en la investigación experimental y sus métodos; con la pretensión de lograr la sistematización 

disciplinaria de las ciencias para alcanzar leyes que expliquen la realidad y la ordenen; y que permita 

predecir eventos futuros, controlar y transformar los fenómenos naturales como también los sociales. 

Me refiero a un conocimiento capaz de generar tecnología y gestionar problemáticas, que puede ser 

perfectamente aplicable al fortalecimiento a nivel militar, económico, industrial o político; por ejemplo 

con el desarrollo de armas de mayor alcance destructivo, con la optimización de la producción para 

mejorar el margen de ganancias o la creación de sistemas de control poblacional. Visto desde este 

punto, el conocimiento científico, suena bastante rentable para los intereses señalados en el capítulo 

anterior y creados por parte de la dominante burguesía. 

Mientras cuando hablo de conocimiento cognitivo lo hago bajo la premisa de que este remite a los 

procesos mentales que nos permiten adquirir, procesar y utilizar la información para comprender 

nuestro entorno y poder adaptarnos a él; también interviene en procesos más complejos como el 

aprendizaje, la toma decisiones y el comportamiento. Debido a esto último puede entenderse como 

un proceso cognitivo superior debido a su complejidad al momento de interactuar con el entorno; o 

también puede tomarse como función ejecutiva superior ya que podría decirse que orquesta otros 

tantos procesos complejos como la memoria, el lenguaje y el pensamiento, en pos de lograr objetivos 

determinados. Pero al término conocimiento cognitivo también le cabe la referencia del estudio 

científico de los procesos mentales y su desarrollo. 

En sus dos concepciones puede ser relevante para las aspiraciones del poder económico burgués; 

por el hecho de que entender cómo funciona la mente humana podría ser de utilidad, por ejemplo, 

para influir en las ideas y conducta de las personas; esta clase influencia se encuentran en áreas 

como el marketing o la propaganda que se basan conocimientos psicológicos para la manipulación 

de los consumidores y la opinión pública. También a razón de la posibilidad de injerencia sobre el 

desarrollo cognitivo de la población  y  de manipulación a coveniencia, en ámbitos como el educativo. 

Luego de estas primeras consideraciones personales en una suerte de acercamiento formal y algo 

estricto a esta palabra central del apartado, en cuanto a su conceptualización, podemos utilizar el 

Diccionario de la Real Academia (2025) donde el conocimiento se define como: “acción o efecto de 

21 



conocer, o también como el entendimiento, inteligencia o razón natural. Además, se refiere a una 

noción, saber o noticia elemental de algo. Comúnmente usado en plural como conocimientos, puede 

referirse a un saber o sabiduría“. 

Aunque esta definición puede encontrarse bastante categórica y permite de alguna manera entender 

a qué nos referimos cuando utilizamos este vocablo, resulta algo escasa para dimensionar la 

relevancia de los conocimientos científicos y del cognitivos en relación a la proliferación de 

estrategias en el orden del poder institucional a nivel político, social y económico, con la iniciativa de 

mantener el status quo burgués. 

Por lo tanto, otra manera de entender menos rígida y potencialmente más valedera de abordar las 

nociones que atañen al conocimiento y su naturaleza es hacerlo desde la teoría del conocimiento con 

su mirada epistemológica y gnoseológica; mientras la primera perspectiva se centra en el 

conocimiento en tanto científico, la segunda trabaja en un campo más amplio que incluye cualquier 

tipo de conocimiento desde el filosófico hasta el vulgar o popular. 

A esta teoría se la considera como la rama de la filosofía que se dedica a estudiar la naturaleza, el 

origen y los límites del conocimiento humano; y es el resultado de siglos de reflexión filosófica que, 

según nuestra historia occidental, surge con los pensadores griegos. La teoría del conocimiento 

desde distintos paradigmas se ocupó, mediante relevantes pensadores, de cuestiones como la 

definición del conocimiento, las formas para su adquisición y también de cuáles son sus fuentes. 

Entonces en una suerte de evolución de las ideas se desarrolló una construcción que nos permite 

acercarnos pertinentemente a lo que se puede entender cuando hablamos del conocimiento. 

De los vanguardistas y representantes más referenciados de estas nociones son tanto Platón como 

Aristoteles; el primero propuso la existencia de un mundo inteligible donde se encuentran las ideas, 

un mundo eterno, constante y perfecto con la característica de estar separado de lo  percibido por los 

sentidos humanos. Para este filósofo: “cada cual tiene en su alma la facultad de aprender“ (Platón, 

380 a.C, p.222); situó al alma como la poseedora del verdadero conocimiento humano debido a su 

contacto directo con las ideas más puras de ese mundo inteligible. Una de sus máximas se refiere al 

hecho de que al instruirnos sobre algún tema, en el acto del aprendizaje, lo que estamos haciendo es 

teniendo una reminiscencia que nos acerca a estas ideas perfectas de las cosas que el alma tiene la 

capacidad de ver. 

Mientras que su sucesor plantea que la experiencia sensible es desde donde emerge el 

conocimiento humano; para este filósofo los sentidos nos brindan información sobre el mundo y que 

esta experiencia es acumulada en la memoria, a la cual le otorga un lugar muy importante en su 

teoría ya que nos permite la elaboración de recuerdos que se convierten en la base del conocimiento 

técnico al que llamó arte. La capacidad humana relacionada a la memoria resulta un apoyo 

fundamental para la producción de conocimientos, así lo deja saber el autor en expresiones como 

esta: “la experiencia se genera en los hombres a partir de la memoria: en efecto, una multitud de 

recuerdos del mismo asunto acaban por constituir la fuerza de una única experiencia“ (Aristoteles, 

322 a.C, p 70 ). 

Este filósofo consideró el surgimiento del conocimiento en varios niveles progresivos, iniciando con el 

acercamiento a la información del entorno de manera sensitiva, luego la posibilidad humana de 

22 



retener esa información en la memoria; en este punto la experiencia obtenida y almacenada se 

puede transformar en la aplicación práctica dando espacio a la habilidad técnica que se puede 

traducir en el conocimiento de cómo hacer algo. Esto último es profundizado en su obra de esta 

manera: “El arte, a su vez, se genera cuando a partir de múltiples percepciones de la experiencia 

resulta una única idea general acerca de los casos semejantes“ (Aristoteles, 322 a.C, p.71). Por 

último describe un siguiente nivel plegado a lo que llamo arte, a la sabiduría y la capacidad 

transmisión de ésta como el más alto del conocimiento; a este lo asocia a las ciencias que buscan 

las causas y principios de las cosas con la intención de alcanzar un entendimiento profundo capaz de 

ser demostrado. En palabras del autor encontramos la siguiente descripción de la génesis de este 

nivel superior: 

En la Ética está dicho cuál es la diferencia entre el arte y la ciencia y los demás 

(conocimientos) del mismo género: la finalidad que perseguimos al explicarlo ahora es ésta: 

cómo todos opinan que lo que se llama «sabiduría» se ocupa de las causas primeras y de los 

principios. Con que, como antes se ha dicho, el hombre de experiencia es considero más 

sabio que los que poseen sensación del tipo que sea, y el hombre de arte más que los 

hombres de experiencia, y el director de la obra más que el obrero manual, y las ciencias 

teoréticas más que las productivas. Es obvio, pues, que la sabiduría es ciencia acerca de 

ciertos principios y causas. (Aristóteles, 322 a.C, p. 74). 

Un consideración relevante de este periodo es la existencia de injerencia institucional que sesgaba el 

acercamiento a la ciencias y evitaba la democratización del conocimiento; según entidades filosóficas 

como la de los sofistas debía ser patrimonio de los que en ese entonces reunían las credenciales 

para ser ciudadanos y podían pagar por ello. Hechos como el que Socrates fuera perseguido y 

condenado a muerte por enseñar de forma gratuita, aunque las acusaciones por parte de un jurado 

atenienses lo señalaban como un corruptor de jóvenes y por no honrar a los dioses; o que Platón 

haya conseguido inaugurar una academia libre de aranceles económicos que siglos después fuera 

clausurada por el imperio romano; marcaron hitos en el vínculo entre el poder institucional y el 

conocimiento. 

Posteriormente, las teorías sobre el conocimiento quedaron encapsuladas en la institución doctoral 

que representaba la iglesia medieval, con representantes como el teólogo y filósofo San Agustín con 

máximas sobre la existencia de un conocimiento verdadero con origen en lo divino y que se devela a 

través de la razón iluminada por la fe. El alma para este, al igual que Platón, está en contacto directo 

con verdades perfectas, pero en el caso del filósofo medieval las ideas, como entidades perfectas, 

estaban representadas en Dios. San Agustin (386) propone cuestiones tales como que las 

matemáticas así como la lógica son verdades eternas e inmutables por lo que pertenecían a la mente 

de Dios. En su obra escrita de carácter introspectivo se expresa de este modo: “El ojo del alma es la 

mente pura de toda mancha corporal, esto es, alejada y limpia del apetito de las cosas corruptibles. Y 

esto principalmente se consigue con la fe” (p.12) 

Casi mil años más tarde surge el principal exponente de la escolástica, Santo Tomas de Aquino, que 

al igual que el antecesor teólogo, fue influenciado por ideas de la filosofía griega, pero en este caso 

por las de Aristoteles. Enunció la idea de que el conocimiento tiene como punto de partida la 
23 



experiencia sensible, de esta forma se separó de la noción del conocimiento como algo innato y 

sugirió que este se adquiere; también postuló que luego de los procesos sensitivos a través de la 

abstracción y entendimiento humano pueden alcanzarse verdades universales. 

Su postura queda clara en expresiones como está: “Es así que el entendimiento, para que pueda 

entender en acto su propio objeto, es necesario que reflexione sobre las imágenes, y que vea la 

naturaleza universal de aquel que existe en lo particular” (Aquino, 1274, p.771) 

Ya en esta instancia en el desarrollo de la teoría del conocimiento con base en los griegos clásicos, 

el dualismo entre lo innato y lo empírico comenzó a producir un debate teórico, la primera postura 

contempla la idea de que poseemos conocimientos anteriores al nacimiento, mientras la segunda 

que estos se adquieren con la experiencia. 

El siguiente quiebre relevante en la evolución de la teoría del conocimiento se dio con el 

renacimiento europeo, las ciencias que se centraba en lo divino como fuente sufrió una transición 

hacia lo que se definió como humanismo; este posicionó al hombre y sus capacidades como agente 

protagonista, enfocándose en la observación empírica y la razón como impulsores del conocimiento 

científico; este periodo fue propicio para las ciencias humanas y las ciencias en general con un 

denominador común antropocentrista. 

El conocimiento válido se liberó de la exclusiva influencia de la institución monárquica que era la 

iglesia, permitiendo una nueva dirección al desarrollo de las ciencias y la cultura. Esta fractura 

institucional fue provocada intelectualmente por figuras como copérnico con su teoría heliocentrista 

que contribuye al desarrollo de una nueva cosmovisión impulsora de la ciencia moderna con base en 

la observación, la experimentación y el racionalismo; también colaboró con esta fisura el 

protagonismo de Gutenberg con la invención de la imprenta que permitió la difusión masiva de los 

resultados de las ciencias e ideas revolucionarias. 

El desarrollo tanto científico y tecnológico como cultural de este periodo histórico fundó los cimientos 

de la modernidad; en siglos posteriores, tanto en el XVI como en el XVII, se gestó el empirismo que 

propone al conocimiento sensible como el único posible, criticando a la razón como fuente de 

conocimiento debido a una falta de credibilidad. Un ejemplo conciso de esta nueva corriente fue Sir 

Francis Becon (1597) que propuso la experiencia metódica y sensorial como el camino de las 

ciencias que buscan la verdad; otro de sus aportes relevantes fue el hecho de asociar el 

conocimiento al poder, esto lo sintetiza con su frase: "El conocimiento en sí mismo es poder”. 

Este vanguardista del empirismo y miembro de la nobleza británica enunció la idea de que adquirir y 

utilizar el conocimiento otorga al humano una mejor capacidad para tomar decisiones, resolver 

problemas y lograr sus objetivos, lo que se puede traducir en tener el poder para pensar cómo 

controlar diversas situaciones de la mejor manera y en beneficio propio. 

Bacon (1597) interpretó al conocimiento científico obtenido por la observación y la experimentación 

metodológica como la llave para entender las leyes de la naturaleza, de esta manera la humanidad 

podría utilizarlas para desarrollar tecnologías, mejorar la calidad de vida y potenciar su injerencia en 

el mundo. En este sentido, el conocimiento científico no es una mera acumulación de datos sino que 

se convierte en una poderosa herramienta para la acción y transformación. 

24 



Otro pilar del empirismo fue el considerado padre del liberalismo, el cual al hablar de conocimiento 

derrumbó la idea de algún tipo de verdad sobre la posesión de este antes del nacimiento, y lo dejó 

plasmado en palabras como esta: “La forma en que nosotros adquirimos cualquier conocimiento es 

suficiente para probar que éste no es innato“ (Locke, 1690, cap I). Era categórico también con su 

idea de que el conocimiento científico coloca al hombre sobre cualquier otro ser, para él nuestra 

forma de conocer el mundo era distintiva debido a esta condición de problematizar nuestra realidad. 

Algunos años después otro representante del empirismo, como es David Hume (1748), de forma 

radical y reduccionista, sedimenta al conocimiento científico en la experiencia y reconoce las 

limitaciones humanas sobre nuestras cualidades al conocer; manifiestó la necesidad de enfocarse en 

las cosas que sí se pueden demostrar. Para este filósofo escoses todas nuestras ideas desde las 

más simples a las más complejas provienen de impresiones que son sensaciones directas y vividas. 

Esta premisa se desprende de su discurso donde se pronuncia de esta manera: 

Con el término impresión, pues, quiero denotar nuestras percepciones más intensas: cuando 

oímos, o vemos, o sentimos, o amamos u odiamos, o desamor, o queremos. Y las 

impresiones se distinguen de las ideas que son percepciones menos intensas de las que 

tenemos, cuando reflexionamos sobre las sensaciones o movimientos arriba mencionados. 

(Hume, 1748, p.33). 

Junto con esta corriente empirista, que tomó mucho poder dentro de las ciencias, surgió una suerte 

de contraparte llamada racionalismo; su mayor exponente está representado en la figura de Rene 

Descartes, este se pronunció bajo la idea de que la razón es la principal fuente del surgimiento del 

conocimiento y construyó su metodología haciendo protagonista a la duda como herramienta válida 

para alcanzar verdades del mundo y el hombre. En sus obras este filósofo y matemático se 

pronunciaba de esta manera: 

Expongo las razones que tengo para dudar de todas las cosas en general y especialmente de 

las materiales, mientras las ciencias se hallen en el mismo estado en que hoy se encuentran 

y sean los mismos sus fundamentos. La utilidad de una duda inicial tan amplia es muy 

grande, porque nos despoja de toda clase de prejuicios y nos prepara un camino muy fácil 

para libertar nuestro espíritu que sobre él ejercen los sentidos. (Descartes, 1641, p.63). 

Descartes entendía nuestras limitaciones al igual que los empiristas pero desde otro lugar, mientras 

que para estos últimos el límite está en las capacidades de los propios sentidos, Rene se centró en 

dudar de esta capacidad humana de percibir. En su discurso filosófico propone a la duda como punto 

de partida para el desarrollo de las ideas, hasta incluso cuestiona la existencia de Dios aunque no 

definitivamente; para su época ese estilo de pensamiento ante los ojos del poder institucional de la 

iglesia era bastante transgresor e inoportuno coyunturalmente hablando debido a la debilitada 

influencia sobre el pueblo por parte del régimen monárquico. Aunque para la emergente burguesía y 

sus planes de apoderarse del poder institucional resultó beneficioso el hecho que ideas como las 

empiristas o las del propio Descartes formarán parte de la sociedad moderna. 

Otro racionalista que chocó con el conservadurismo religioso de la época fue Baruch Spinoza (1677) 

pero este decidió hacerlo de forma aún más contundente con frases como la siguiente: “Dios, o sea, 

25 



la sustancia que consta de infinitos atributos cada uno de los cuales expresa una esencia eterna e 

infinita existe necesariamente“ (p. 45), 

El filósofo de origen judio interpela la imagen de Dios impuesta por la iglesia, construyendo una 

nueva razón sobre su existencia donde este es inmanente a la naturaleza y comprende una 

sustancia única. Este conocimiento filosófico suponía para la institución religiosa una amenaza en 

función de su reputación, por lo que Spinoza fue exiliado y excomulgado de su congregación. 

Mediante lo que llamó conocimiento adecuado el humano puede unirse a Dios y de este modo 

entender su propia naturaleza como parte de la sustancia divina; para este autor el conocimiento se 

expresa de tres maneras: “la imaginación, la razón y la intuición” (Spinoza, 1677). A la primera la 

describe como imperfecta, confusa y atada a la experiencia sensible, a la segunda como el 

entendimiento de las relaciones causales entre las cosas y en la capacidad de establecer conexiones 

lógicas y por último a la intuición le reserva un espacio más destacado donde se alcanza una 

comprensión directa e inmediata de la esencia de las cosas y de Dios. 

Este preámbulo en relación al desarrollo de la teoría del conocimiento se convirtió, en este punto 

histórico, en la antesala para el surgimiento, como está analizado en el capítulo anterior, de una 

simultánea e íntima relación entre el conocimiento científico y las revoluciones de tono burgués 

liberal, como lo fueron tanto la Francesa como la industrial. En su afán por controlar todo, a través de 

las leyes, burgueses como Agusto Comte postularon la doctrina positivista como una nueva forma de 

organización social basada en la ciencia y el conocimiento objetivo. 

El considerado padre de este movimiento filosófico, epistemológico, cultural y social pretendía 

establecer un orden que emergiera de la razón y las ciencias; esta ideología se caracteriza por la 

creencia de que el conocimiento científico es la única manera válida de alcanzar certezas 

rechazando cualquier tipo de especulación teológica o metafísica; es decir que sólo a través del 

procesamiento razonable de la observación y la experimentación metodológica se puede alcanzar la 

verdad y entender el mundo. Un principio básico para esto puede observarse en palabras del mismo 

autor: 

En el estado positivo, el espíritu humano, reconociendo la imposibilidad de alcanzar nociones 

absolutas, renuncia a buscar el origen y el destino del universo y a conocer las causas 

intrínsecas de los fenómenos, para dedicarse exclusivamente a descubrir (con el uso bien 

combinado de la razón y la observación) sus leyes efectivas, es decir, sus relaciones 

invariables, de sucesión y similitud. (Comte, 1830, p.23). 

A pesar de que este filósofo francés tuvo diferencias con el pensamiento liberal por su creencia de 

que el individualismo potencia la producción de caos, mientras que la creación de un orden en 

términos positivistas posibilita el control social y la estabilidad; esta narrativa resultó bastante 

convincente para las aspiraciones burguesas de control en función de perpetuar su estatus quo. 

La institucionalización del conocimiento científico se convirtió en una estrategia clave y el positivismo 

produjo un estrecho vínculo con las ideas liberales en todas las áreas del funcionamiento de la 

estructura social. Las instituciones educativas como las universidades y las sociedades científicas 

tomaron este paradigma como un catolico la biblia; todas las ciencias válidas, si pretendían serlo, 

debieron disciplinarse para ajustarse a las directrices del nuevo paradigma que esencialmente exige 
26 



la monopolización de la producción de conocimiento científico y postulando al método científico en 

todas las áreas de la ciencia, incluyendo a las sociales, con el objetivo de establecer leyes generales 

y así poder predecir hechos y fenómenos. 

El filósofo Immanuel Kant, que a priori no se presentó como un impulsor de lo que sería el 

positivismo fue influyente para este, sobre todo en la idea de que el conocimiento científico se forma 

a partir de la experiencia; aunque para este liberal alemán en esa construcción también interviene la 

razón como estructura pre existente que interactúa con la experiencia. También produjo una crítica 

argumentada en las limitaciones de nuestra capacidad cognitiva, para él la mente humana estructura 

y limita el conocimiento de las ciencias. Siguiendo su pensamiento puede verse al conocimiento 

científico como resultado del diálogo entre el sujeto que conoce y el objeto conocido; tales ideas las 

describe así: “la experiencia no da jamás a sus juicios universalidad verdadera o estricta, sino sólo 

admitida y comparativa ( por inducción )“ (Kant, 1781,  p.29). 

La ciencia moderna logró mediante la legislatura positivista parasitar el lugar que la iglesia ocupaba a 

nivel académico y educativo; como también tomó el protagonismo en función del ordenamiento de 

las ciencias disciplinadas como productoras de conocimientos válidos. La mayoría de las respuestas 

que antes daba la iglesia a la incertidumbres humanas, con el cambio en las estructuras jerárquicas 

en las sociedades occidentales las comenzó a dar la ciencia a través del positivismo. 

Este paradigma tendrá en el siguiente siglo una aggiornada y sofisticada versión clasificada como 

neopositivismo que con bases en el empirismo predicado por su antecesor evolucionó a lo que se 

denominó empirismo lógico. Utilizó pilares fundacionales tales como la verificabilidad y falsabilidad 

de las proposiciones científicas en manos de la experiencia; como también dio relevancia esencial al 

análisis lógico del lenguaje para evitar ambigüedades y faltas de sentido dentro de las propias 

ciencias. Para esta suerte de sofisticación del positivismo la figura institucional protagonista fue el 

círculo de Viena, constituido por un grupo de filósofos y científicos en búsqueda de la unificación del 

conocimiento científico. Esta institución que surgió como un lugar de discusión científica en 1921, 

pronto se convertiría en un centro muy influyente para la ciencia moderna, su mayor representante 

filósofo y físico austriaco Moritz Schlick (1918) se expresaba de este modo en su publicaciones: 

El conocimiento es originalmente un instrumento al servicio de la vida. Para localizar su 

camino dentro de su medio ambiente y adaptar sus acciones a los acontecimientos, el 

hombre debe ser capaz de prever en cierta medida esos acontecimientos. Por eso tiene 

necesidad de enunciados universales, de conocimientos universales. (p 228). 

El fundador del círculo de Viena justificó la instrumentación rígida del lenguaje lógico dentro de las 

ciencias para satisfacer la necesidad adaptativa de conocer de nuestra especie; por lo que esta 

reforma legislativa dentro del positivismo consagró a las matemáticas y la lógica como las 

responsables de brindar el buscado lenguaje científico debido a su supuesta coherencia interna que 

las caracteriza como ciencias exactas; claro que estos códigos simbólicos deben ser verificados 

empíricamente, esto terminó de desligar totalmente de la validez científica a la metafísica.

27 



2.2- Relevancia del conocimiento cognitivo y la injerencia del contexto social en su desarrollo 
 

Hasta el momento el recorrido teórico del segundo capítulo estuvo apoyado mayormente sobre una 

construcción epistemológica, priorizando el perioplo que gestó el conocimiento, en tanto científico, 

sus límites y su validez. Aunque también, de cierta manera pero en menor medida, a nivel 

gnoseológico cuando algunos de los autores referenciados, en su mayoría con perfil filosófico, 

identifican bajo sus propios paradigmas como el humano construye su conocimiento a nivel cognitivo 

y su naturaleza; es decir como conoce su entorno en búsqueda de adaptación utilizados sus 

capacidades mentales para adquirir, procesar, almacenar y utilizar la información. 

Por lo tanto con ánimo de mejorar la argumentación que convalide la importancia del conocimiento 

cognitivo es imprescindible dedicar el siguiente espacio, siguiendo la misma ruta de la teoría del 

conocimiento pero enfocada en los mecanismos mentales y su desarrollo, los cuales nos permiten 

como especie relacionarnos con el mundo. Conocer es una necesidad intrínseca de cualquier 

organismo que busca sobrevivir, esto no es indistinto al Homo Sapiens Sapiens y su neocórtex, la 

familiarización informativa del entorno es enfocada a adquirir adaptabilidad, que resulta una 

estrategia evolutiva básica para la preservación de la vida. 

Esta postura se refleja en la postura de Piaget (1978) en su teoría del desarrollo donde expone que 

el conocimiento cognitivo se produce en la combinación de bases biológicas y las experiencias, 

sostiene que la adaptación se da en interacciones con el entorno: 

La primera es la del equilibrio necesario entre la asimilación de los objetos al esquema de 

acciones u operaciones, cualquiera que sea su nivel, y la acomodación de ese esquema a los 

objetos, pudiendo esta acomodación ser momentánea o duradera y pudiendo modificar de 

forma más o menos profunda el esquema, o por el contrario conservar sus propiedades 

completandolas. (p.166). 

Las interacciones según este autor se complejizan tanto con el reclutamiento de nueva información 

como también con la paulatina maduración ontogenética de nuestra capacidad cognoscitiva de 

reflexionar sobre dicha información y su problematización; esta facultad humana es fundada en la 

acomodación y asimilación. De esta forma se gesta y desarrolla la función mental superior que es el 

conocimiento cognitivo, la cual nos permite interpretar las experiencias vitales, dar sentido a lo 

percibido y así poder crear nuevas estrategias adaptativas. Convocando la misma línea de 

pensamiento se podría agregar que: 

El conocimiento puede abarcar un campo de comparaciones simultáneas cada vez más 

amplio gracias a la memoria y al hecho de que las nuevas estructuras se coordinan con las 

que son de formación anterior, pero que siguen estando presentes, en pocas palabras, el 

conocimiento conduce a una conservación general de esquemas. (Piaget, 1978, p.168). 

En tal proceso superior que es el conocimiento cognitivo actúan e interactúan en su construcción y 

despliegue tanto la percepción, la atención, la memoria, el pensamiento, como también el lenguaje 

en su sentido simbólico más amplio y las emociones; sin olvidar la relevancia del deseo y la voluntad, 

plegados a impulsos instintivos y pulsiones, esto último en el sentido psicoanalítico: 

28 



He llamado «proceso psíquico primario» a la modalidad de estos procesos que ocurren en el 

inconsciente, a diferencia del proceso secundario, que rige nuestra vida normal de vigilia. 

Puesto que todas las mociones pulsionales afectan a los sistemas inconscientes, difícilmente 

sea una novedad decir que obedecen al proceso psíquico primario; y por otra parte, de ahí a 

identificar al proceso psíquico primario con la investidura libremente móvil. (Freud, 1920, 

p.34). 

En este punto me es necesaria una aclaración relacionada a las nociones de deseo y lenguaje, para 

poder entender su injerencia en la formación cognitiva del conocimiento, para ello me parece 

pertinente una mirada lacaniana. Con respecto al término deseo es bueno traer como referencia el 

texto del estadio del espejo de Jacques Lacan donde relata el fenómeno que se da en los humanos 

al comenzar a percibirse como un todo diferenciado del entorno entre los primeros 6 meses de vida y 

el año. Según este autor esta experiencia es acompañada, frente al espejo, por la señalización de un 

otro; en este sentido el niño se identifica con el reflejo, asimilando a esa imagen como propia. 

Lacan (1953) hace hincapié que es en ese reconocimiento, indicado y celebrado por un otro, donde 

se cimienta el yo psíquico al que llamó “moi" como también “je“. En esta diversificación a la primera 

acepción la concibe como la identificación del sujeto con la imagen unificada suya frente al espejo 

que se forma en relación con la mirada del otro en tanto lugar imaginario; esto juega un papel 

fundamental para la relación del sujeto con su propio cuerpo y con el mundo. Mientras que al “je“ lo 

conceptualiza en el orden simbólico como el sujeto de la enunciación, el que habla y actúa, 

constituido en la experiencia del lenguaje y en el vínculo con las demandas de deseos de otros. Un 

detalle importante es que el infante queda de cierta manera alienado en esa imagen, respondiendo a 

esa señalización; es decir que se identifica con una imagen externa que no es totalmente él, 

provocando una división entre la imagen idealizada y su propia experiencia; dando como resultado 

una constante búsqueda de completud que se vuelve inalcanzable. Lacan (1953) lo describe como 

quedar atrapado en “el deseo del otro” (p.259) en la intención de ser “reconocido por el otro” (p.259). 

En este sentido, el desarrollo del conocimiento cognitivo se ve condicionado por demandas externas 

en relación a la búsqueda de aceptación del entorno, como Lacan (1953) expone: “el deseo del 

hombre encuentra su sentido en el deseo del otro, no tanto porque el otro guarda las llaves del objeto 

deseado, sino porque su primer objeto es ser reconocido por el otro“ (p.259). 

Con la escolta de este psicoanalista se podría decir que estamos potencialmente vectorizados a nivel 

psicológico en el orden de nuestra integración social adaptativa por el deseo de un otro. Señalando 

la importancia de este último, en primera instancia, el psicoanalista francés, habla de una otredad 

semejante a nivel individual, pero también lo traslada a lo que llamó “Gran otro“ haciendo referencia 

a la sociedad y sus convenciones simbólicas como las jurídicas y morales. 

Es aquí donde entra en juego el segundo término, lenguaje, utilizando nuevamente el paradigma 

psicoanalista lacaniano, es importante destacar que el universo del hombre se remite a un universo 

simbólico y como tal es intersubjetivo, todo lo que sucede en la vida del individuo a nivel subjetivo 

posee función del diálogo, está dirigido a ese gran Otro, como sugiere este autor cuando se refiere al 

ser humano de este modo: “él mismo está estructurado como un lenguaje“ (Lacan, 1953, p.260). 

29 



De esta idea se puede extraer que el lenguaje no es sólo un mero instrumento de comunicación para 

el Homo Sapiens Sapiens, sino que en un nivel superior lo considera como una estructura con la 

capacidad de moldear al sujeto y determinar tanto su inconsciente como también a su propia 

experiencia. El lenguaje puede conceptualizarse como una entidad sistémica y simbólica que es 

preexistente al sujeto y lo produce subjetivamente a través de su relación con ese gran otro. 

“El descubrimiento de Freud es el del campo de las incidencias, en la naturaleza del hombre, de sus 

relaciones con el orden simbólico “ (Lacan, 1953, p.265). En esta última expresión enfatiza la 

importancia de la afectación del lenguaje sobre la naturaleza del hombre, los símbolos envuelven la 

vida del hombre en un red total, el universo simbólico recubre toda la experiencia humana y 

constituye su realidad; de aquí su relevancia en relación con los procesos del conocimiento cognitivo, 

resulta relevante este análisis para comprender la importancia de una otredad como seres gregarios 

que somos. 

El conocimiento cognitivo puede verse como el vehículo para la construcción humana que son las 

ciencias debido a las facultades de procesamiento que conlleva; estas capacidades que nos 

permiten por ejemplo la reflexión, la crítica analitica, la interpretación o el razonamiento, son la base 

para el desarrollo filosófico que funciona, según lo veo, como iniciativa para el desarrollo del 

entendimiento. Esta idea también es sostenida en el manual de los procesos cognitivos de la facultad 

de psicología por uno de sus autores: “La filosofía, entendida como una forma especial de búsqueda 

de conocimiento ha tratado temas que luego han devenido de interés para las ciencias” (Vazquez, 

2016, p.18). 

Las nombradas competencias mentales ejecutadas desde el conocimiento cognitivo son esenciales 

como medios o herramientas para alcanzar, bajo la lupa del paradigma positivista, el conocimiento 

científico. Entonces este último se puede explicar como una estructura creada por el humano 

gracias, en primera instancia, al conocimiento cognitivo que de manera evolutiva adquiere una 

potencial expansión a causa y mediante las ciencias mismas. 

 

2.3- Parasitación positivista e institucional burguesa, la Escuela Moderna como ejemplo   
 

“En el medio del océano para el cual no tenemos ni barca ni velas, la humanidad se ha establecido 

en la ciencia, la ciencia es un témpano flotante” (Vaz Ferreira, p.132). Las palabras del filósofo 

uruguayo también apoyan la idea sobre la relevancia del conocimiento científico en nuestras vidas, lo 

hace desde una perspectiva de fe para con las ciencias. Este liberal ponderó a estas como el camino 

viable para las aspiraciones de la especie por conocer, entender y de esa manera sobrevivir. Y 

aunque estaba posicionado en el paradigma positivista, que reinaba y funcionaba como legislador del 

conocimiento válido, era bastante crítico con este; sobre todo en dos cuestiones fundamentales que 

inciden en el desarrollo de este capítulo. 

La primera es el hecho que está acotada y legalmente limitada forma de producción de las ciencias 

dejó intencionalmente de lado a la metafísica por considerarla ajena al método científico por su 

supuesta incapacidad empírica y de este modo la despojó de su validez. El que supo ser Decano de 

la Facultad de Humanidades y Ciencias de Udelar, defendió a la descalificada ciencia en expresiones 

30 



como esta: “ Aunque no hubiera, en favor de la metafísica otras razones ni de utilidad ni de dignidad, 

habría está, que parece una paradoja y es una verdad capital: el conocimiento de la metafísica es 

indispensable para ser un verdadero positivista en ciencia” (Vaz Ferreira, 1933, p.119). incluso realizó 

consideraciones forjando la idea de que: “La ciencia es metafísica solidificada” (Vaz Ferreira, 1933, 

p.132). 

La segunda cuestión fundamental en su crítica al positivismo recaló en la manipulación del 

conocimiento científico por parte de ciertos agentes institucionales dentro y fuera del mundo 

científico, los cuales responden a intereses a nivel del poder económico y político; en este sentido se 

refirió a los actores científicos expresándose de esta manera: 

Los que creen ver a la ciencia, y a sus hombres indiferentes al bien y al mal, no piensan en la 

facilidad con que la ciencia se presta, por ejemplo a la fabricación de armas o a la invención 

de aparatos de destrucción y conciben entonces a la ciencia como una especie de poder 

indiferente. (Vaz Ferreira, 1933, p.86). 

El destacado intelectual uruguayo se pronuncia en función de la idea de que el conocimiento 

científico es permeable a intereses que provienen de voluntades ajenas que responden a poderes 

que puedan éticamente estar alejados del beneficio real que debería aportar este conocimiento a 

nuestra especie. 

Adhiero a la reflexión de Vaz Ferreira y considero que esta permeabilidad se da a nivel institucional 

por parte de la burguesía, esto mediante la premisa que posiciona al poder económico como fuente 

para la inversión en la producción del conocimiento científico y su divulgación; como también la 

financiación a nivel del conocimiento cognitivo y su desarrollo. 

Históricamente de manera sistemática y selectiva esta clase social financió la construcción de 

instituciones educativas, investigaciones científicas y en tecnología; siempre con fines que podrían 

llamarse utilitarios en razón de mantener el control social. Lo cual es una de las promesas inherentes 

a la manera positivista de obtener conocimiento válido desde el siglo XVIII, luego consolidada en el 

siglos XIX y XX por su versión neopositivista. 

Un ejemplo claro de esta estrategia inversionista es el de la familia Rockefeller, la cual desde su 

fundación ha invertido en un amplio espectro de áreas de los conocimientos tanto científicos como 

cognitivos. En favor de esta aseveración no hay más que referenciar la página de dicha fundación 

dondé relatan su historial en relación a esto: 

Desde nuestra primera subvención a la Cruz Roja hace más de un siglo hasta la amplia gama 

de iniciativas actuales, la Fundación Rockefeller se ha forjado una reputación por realizar 

grandes inversiones que impulsan avances científicos y de comprensión, y aprovechar 

alianzas improbables para obtener resultados. Nuestra trayectoria de logros abarca más de 

112 años. (RF, 2025). 

Entre tantas inversiones existieron grandes apoyos a la educación pública en general, esto alcanzó 

institucionalmente a lo que se nombró teórica y filosóficamente como: “La escuela de la modernidad". 

Este dispositivo fue gestado a fines del siglo XIX y principios del XX idealmente con la intención de 

31 



instruir y de ese modo liberar, a través del desarrollo científico y cognitivo del conocimiento, a los 

hijos de la clase obrera. 

Uno de los principales ideólogos de este quiebre social, fue el español y anarquista Francisco Ferrer 

Guardia (1901) que postuló consideraciones como esta: “La ciencia, dichosamente, no es ya 

patrimonio de un reducido grupo de privilegiados; sus irradiaciones bienhechoras penetran con más 

o menos conciencia por todas las capas sociales“ (p.24). 

Para ese entonces, el conocimiento científico producido por las ciencias positivas rebasó los círculos 

sociales que tenían acceso a él, entre otros factores, por necesidad del propio sistema capitalista. 

Los avances científicos y tecnológicos potenciaron el poder económico de los dueños de los medios 

de producción, esto trajo el requisito imperioso de formar a la clase obrera tanto técnicamente como 

cívicamente en función de las exigencias del sistema burgués. 

De modo que este nuevo institucionalizado dispositivo, que representa la escuela de la modernidad, 

resultó un vehículo propicio para la construcción de una cierta clase de ciudadano normalizado que 

cumpla con el perfil pretendido; es decir que posea características básicas como por ejemplo: ser 

sumiso ante el poder institucional y funcional al poder económico. 

Por lo que la influencia sobre educación escolar moderna se transformó en una estrategia 

fundamental para los mecanismos del poder institucional para eternizar la sociedad dirigida por la 

alta burguesía; esto a pesar de su origen fomentado por el anarquista español bajo ideales y 

premisas tales como las siguiente: 

La misión de la Escuela Moderna consiste en hacer que los niños y niñas que se le confíen 

lleguen a ser personas instruidas, verídicas, justas y libres de todo prejuicio. Para ello, 

sustituirá el estudio dogmático por el razonado de las ciencias naturales. Excitará, 

desarrollará y dirigirá las aptitudes propias de cada alumno, a fin de que con la totalidad del 

propio valer individual no sólo sea un miembro útil a la sociedad, sino que, como 

consecuencia, eleve proporcionalmente el valor de la colectividad. Enseñará los verdaderos 

deberes sociales, de conformidad con la justa máxima: No hay deberes sin derechos; no hay 

derechos sin deberes. (Ferrer, 1901, p.22). 

Estos principios que resuenan cercanos a los positivistas y liberales, tan promovidos por la 

burguesía, se tornaron una narrativa utilitaria para los fines relacionados con el control poblacional; 

por lo que la moderna institución educativa perdió su espíritu inicial de liberación de las mentes de la 

clase obrera a través de los conocimientos científicos y cognitivos. 

En términos de Michel Foucault (1975) este dispositivo no sólo desvió su objetivo primordial sino que 

constituyó un espacio propicio para desplegar los mecanismos del poder institucional que apuesta a 

la disciplinarización normativa de los cuerpos; resulta ser un medio para accionar: “métodos que 

permiten el control minucioso de las operaciones del cuerpo, que garantizan la sujeción constante de 

sus fuerzas y les imponen una relación de docilidad-utilidad, es a lo que se puede llamar las 

disciplinas“ (p.126). 

Siguiendo la misma línea de pensamiento se puede entender lo estratégico de la inversión en esta 

institución por parte de la alta burguesía, convirtiéndola en un dispositivo disciplinario necesario para 

el sometimiento de los cuerpos y mentes de la masa proletaria. En palabras de este pensador: “La 
32 



disciplina fabrica así cuerpos sometidos y ejercitados, cuerpos "dóciles". La disciplina aumenta las 

fuerzas del cuerpo (en términos económicos de utilidad) y disminuye esas mismas fuerzas (en 

términos políticos de obediencia)“ (Foucault, 1975, p.127). 

Es preciso volver a resaltar el hecho de que la escuela moderna se gestó con la iniciativa expresada 

en ideales que contemplaban a las clases sociales más sumergidas en la nuevas sociedades bajo el 

regimen burgues como estos: 

La verdad es de todos y socialmente se debe a todo el mundo. Ponerle precio, reservarla 

como monopolio de los poderosos, dejar en sistemática ignorancia a los humildes y, lo que es 

peor, darles una verdad dogmática y oficial en contradicción con la ciencia para que acepten 

sin protesta su ínfimo y deplorable estado, bajo un régimen político democrático es una 

indignidad intolerable, por mi parte, juzgo que la más eficaz protesta y la más positiva acción 

revolucionaria consiste en dar a los oprimidos, a los desheredados y a cuantos sientan 

impulsos justicieros esa verdad que se les estafa, determinante de las energías suficientes 

para la gran obra de la regeneración de la sociedad. (Ferrer, 1901,p. 22). 

De esta manera se puede entender con más profundidad la necesidad de apoderamiento de esta 

institución en nombre del poder económico; este dispositivo con su carga ideológica tiene el potencial 

emancipador que claramente es contradictorio a las aspiraciones del deseo de control sobre las 

fuerza de producción de la clase obrera. 

De allí su inversión para poder cauterizar y redireccionar los posibles resultados que puedan 

obtenerse con la idea y aplicación social de una escuela moderna. La cual se presenta bajo 

características tales como: laicidad, coeducación (ambos sexos), la racionalidad dejando de lado el 

dogmatismo religioso y su obligatoriedad como característica esencial. Su implementación quedó 

marcada por el contrato fundacional que remite al acuerdo inicial entre las familias que componen la 

sociedad y el estado nación en relación a la función que debe desempeñar la nueva institución 

educativa y sus características. Este organismo tiene la facultad de producir una suerte de sujeto 

universal, homogéneo y disciplinado bajo la promesa de orden, estabilidad y progreso. 

Este contrato produjo un espacio didáctico y pedagógico controlado, que tiene como fin una 

construcción que acompañe el desarrollo del conocimiento cognitivo cementado en teorías del 

aprendizaje y la enseñanza, las cuales fueron altamente influenciadas por el positivismo. 

Un ejemplo de disciplina científica involucrada en esta construcción es el caso puntual del 

conductismo que se centra en el estudio de la conducta observable y medible, basándose en la idea 

de que el aprendizaje se da en la asociación entre estímulos y respuestas, potenciada a través de la 

práctica repetitiva. Los que adhieren a esta corriente psicológica defienden la postura sobre la 

importancia de los factores ambientales y el condicionamiento en el momento de la obtención de 

nuevos comportamientos. Uno pionero de esta rama de la psicología fue el estadounidense John 

Watson (1913) el cual se pronunciaba en un documento que podría catalogarse como manifiesto de 

esta manera: 

La psicología desde el punto de vista conductista es una rama experimental puramente 

objetiva de la ciencia natural. Su objetivo teórico es la predicción y control de la conducta. Las 

33 



formas de introspección no son parte esencial de sus métodos, ni el valor científico de sus 

datos depende de la disposición con la cual ellos se presten a sí mismos a interpretación en 

términos de la conciencia. El conductista, en sus esfuerzos para obtener un esquema unitario 

de la respuesta animal, no reconoce línea divisoria entre el hombre y el bruto. La conducta 

del hombre, con todo su refinamiento y complejidad, forma solo una parte del esquema total 

conductista de investigación. (p.1). 

Los objetivos perseguidos por el conductismo y sus actores suponen una plataforma viable para los 

intereses del poder económico e institucional; además de compartir los mismos fundamentos 

ideológicos y argumentativos que los padres del liberalismo, los cuales sostenían la necesidad de la 

ley para que el hombre dejará de ser una bestia mientras los conductistas toman al objeto de estudio 

como una animal a ser domesticado conductualmente; ambas referencias narrativas y discursivas 

pudieron verse rentables para la burguesía conservadora. 

 

A esta altura del apartado y a favor de su desenlace me interesa reafirmar la valoración por parte de 

la alta burguesía de la canalización de los medios institucionales de educación y producción de los 

conocimientos científicos y cognitivos; que claramente se encuentra direccionada por la voluntad de 

sus miembros en su pretensión de mantener el orden. El hecho de poseer un alto grado de influencia 

sobre el desarrollo cognitivo de las masas puede resultar atractivo como estrategia, así como 

también la manipulación en la toma de decisiones con respecto a los frutos que pueda brindar el 

conocimiento en tanto científico. 

El psicólogo y educador brasileño Paulo Freire (1968) advirtiendo esta situación se expresó de esta 

contundente manera: “De ahí que los opresores se vayan apropiando, también cada vez más, de la 

ciencia como instrumento para sus finalidades. De la tecnología como fuerza indiscutible del 

mantenimiento del orden opresor, con el cual manipulan y aplasta“ (p.40). Este pensador en su relato 

sociopsicológico acepta la existencia de voluntades provenientes de un sector de la sociedad, la 

burguesía, que busca la monopolización del conocimiento científico con fines asociados a sus 

intereses personales relacionados con la perpetuación de su régimen. 

Es relevante entender la categorización que les adjudica de opresores y también su característica de 

manipuladores para dimensionar el alcance de su poder económico; con lógicas liberales y 

positivistas lograron parasitar los espacios institucionales que están destinados al aprendizaje y 

acompañamiento del desarrollo cognitivo de la población; estos lugares también sirven de plataforma 

para la transmisión de algunos logros del conocimiento científico. 

Paulo Freire analizó estas lógicas llegando a la conclusión de que esta institución con todo su poder 

se convirtió en una suerte de fábrica normalizadora de mentes y cuerpos que solamente reciben 

información en formatos pre programados. Profundizando aún más en sus pensamiento podemos 

leer dinámicas de los mecanismos del poder institucional en acciones tales como esta: “De este 

modo, la educación se transforma en un acto de depositar en el cual los educandos son los 

depositarios y el educador quien deposita“ (Freire, 1968, p.51). También señala como mecanismo de 

opresión el hecho de que el poder económico caracteriza a los destinatarios de la escuela moderna 

34 



como meros objetos; los hijos de la clase obrera son tratados como recipientes vacíos que el 

dispositivo puede y debe colmar con roles funcionales al control establecido por la burguesía. 

Esta idea en palabras de este autor es expresada de la siguiente manera: “Los oprimidos, como 

objetos, como cosas, carecen de finalidades. Sus finalidades son aquellas que les prescriben los 

opresores“ (Freire, 1968, p.41). Otra característica de estas circunstancias que resalta, remite a un 

perspectiva donde los opresores quieren justificar este accionar posicionándose en el lugar de 

benefactor que busca ayudar en la instrucción de la población y su desarrollo. Esta idea infecta las 

instituciones educativas y a la sociedad de tal forma que se vuelve una lógica de los mecanismos del 

poder institucional. Este análisis se refleja en sus propias palabras cuando expresa que: “En la visión 

bancaria de la educación, el saber, el conocimiento, es una donación de aquellos que se juzgan 

sabios a los que juzgan ignorantes“ (Freire, 1968, p.52). 

Estas nociones sobre los mecanismos del poder institucional también podrían leerse como que el 

régimen burgués opresor propone e impone mientras el resto de la población oprimida se resigna y 

acepta tal proposición como inevitable; esta resignación, según Judith Butler, se expresa con la 

condición de que en la sujeción que aparece como mecanismo del poder opresor el oprimido 

presente sumisión. 

En su análisis sobre los mecanismos psíquicos que se develan en función del poder integrar otra 

problematización a la narrativa promovida, entre otros, por Michel Foucault, la cual dicta que el que 

ostenta el poder económico, político e institucional se impone no sólo con represión que subordina 

sino que también moldea y produce a los sujetos, y el resto debilitado ante estos poderes acepta las 

condiciones de esta imposición. 

Esta autora cuestiona y reflexiona sobre la intersección entre la subordinación por sujeción y la 

producción discursiva del sujeto, que es el sitio donde coloca la condición sumisa del sujeto; la cual 

representa una resignación y entrega de la voluntad personal con todo su poder de acción y decisión 

frente a la voluntad de un otro que lo subordina y le ofrece la oportunidad de ser; este 

cuestionamiento lo plantea en palabras como estas: 

El modelo habitual para entender este proceso es el siguiente: el poder nos es impuesto, y 

debilitados por su fuerza, acabamos internalizando o aceptando sus condiciones. Lo que esta 

descripción omite, sin embargo, el nosotros que acepta esas condiciones depende de manera 

esencial de ellas para nuestra existencia. (Butler, 2001, p.12). 

En este sentido y por todo lo mencionado, un espacio institucional relevante y adecuado para el 

despliegue de estos mecanismos es el señalado dispositivo educativo moderno y normalizador; por 

lo que la inversión de la alta burguesía en este resulta un ejemplo de sus principales estrategias. 

A manera de síntesis del apartado podríamos decir que: en su propia evolución coyuntural la 

relevancia de los conocimientos científicos y cognitivos queda de manifiesto a razón de convertirse 

en fuentes de recursos para el poder económico e institucional en la intención de perpetuación del 

régimen burgués. En el caso del primero con base en el paradigma positivista es capaz de otorgar 

herramientas para el desarrollo ontogénico del aprendizaje y también contenidos para la estructura 

de programación con la que es colmado el sujeto. Mientras tanto el segundo como función ejecutiva 

superior y debido a la capacidad biológica del sistema nervioso representada en la plasticidad 
35 



neuronal, abre la posibilidad para su manipulación; en su acepción como ciencia se pliega a las otras 

tantas que responden al paradigma positivista y entrega respuestas sobre el funcionamiento mental y 

conductual del Homo Sapiens Sapiens, lo que revaloriza su injerencia en las planificaciones 

estratégicas de la burguesía. 

En el siguiente capítulo estas nociones, expuestas hasta el momento, en relación a la relevancia de 

los conocimientos científico y cognitivo con respecto a los mecanismos del poder económico, político 

e institucional; serán retomadas para ejemplificar y argumentar el alto grado de presencia del miedo, 

a nivel psicológico, en la maquinaria del poder.  

36 



 

3 - El miedo 
 “Gracias al miedo a morir, que es nuestro miedo eterno“  

Gustavo Cordera 

3.1-  Emoción primitiva y estrategia cognitiva adaptativa 
 

Desde una perspectiva brindada por las ciencias cognitivas, el miedo se puede entender como una 

emoción primitiva con características de alerta evolutiva definida como un proceso que implica la 

evaluación de la presencia de un peligro o la posibilidad de uno; en palabras del considerado padre 

de la terapia cognitivo conductual el miedo es: “la valoración de que existe un peligro real o potencial 

en una situación determinada“ (Beck, 1985, p.8). 

Este psicólogo y psiquiatra en su visión sobre esta emoción primitiva entiende a la misma como una 

respuesta instintiva; pero siguiendo su línea de pensamiento sitúa su relevancia en relación al 

comportamiento al momento de percibir estímulos e interpretarlos como un peligro extremo y 

paralizante, en lugar de que el miedo mantenga su condición de reacción natural del cuerpo y pueda 

ser utilizada en beneficio propio en función de una reacción evitativa o confrontativa. 

En los mismos lineamientos puede ser juzgada como una estrategia adaptativa que predispone al 

cuerpo para la supervivencia, activando reacciones fisiológicas y conductuales; de esta forma 

prepara al organismo para enfrentar o evitar al estímulo que provocó el miedo. A nivel fisiológico el 

sistema nervioso autónomo produce el aumento del ritmo cardíaco, de la respiración y tensión 

muscular; este conjunto de mecanismos son responsables de preparar nuestro organismo ante 

situaciones de peligro. Con respecto a lo conductual para alcanzar un entendimiento sobre la razón 

de ser de ciertas acciones al momento de tomar partido por una de las dos opciones resolutivas, 

evitar o enfrentar, habría que profundizar en aspectos psicológicos como los que aborda Albert 

Bandura (1977) en su teoría sobre el aprendizaje social donde considera que: “hay bastantes 

pruebas de que puede haber aprendizaje por observación de la conducta de otros, incluso cuando el 

observador no reproduce las respuestas del modelo durante la adquisición” (p.9). Esta idea la sujeta 

también a la noción de miedo, postulando que se puede aprender a tenerlo simplemente observando 

e imitando la reacción de otros en ciertas situaciones y frente a ciertos estímulos. 

A este pensamiento se le puede plegar la idea lacaniana mencionada en el capítulo anterior, donde 

se maximiza la importancia de una otredad en la construcción psíquica de un sujeto; un otro 

semejante en primera instancia fundamental en un orden imaginario y un gran otro normalizador que 

representa la sociedad con su universo simbólico.  

Bajo estas premisas es posible interpretar al miedo como una emoción con alto grado de 

vulnerabilidad ante la influencia de un otro, con la posibilidad extrema de ejercer dominio a nivel 

psicológico y en consecuencia comportamental; en otras palabras el miedo ya sea real o en potencia 

puede ser utilizado como herramienta de control. 

A razón de estas perspectivas teóricas que ubican a esta emoción dentro de la posibilidad de ser el 

disparador de pensamientos y comportamientos, es posible sostener que efectivamente mediante la 

implantación de ideas en función al miedo pueden ser moldeadas las acciones individuales y 

37 



grupales. Pero quizás para alcanzar un alto grado de manipulación tales ideas deberían responder a 

la disipación de tal miedo; es decir que para lograr utilizar estratégicamente al miedo como factor 

influyente es necesario brindar alguna solución para enfrentarlo o evitarlo. Por lo tanto muchos 

mecanismos del poder institucional, político y económico podrían basarse en estrategias de control 

poblacional que remitan a estas lógicas del funcionamiento instintivo y sus posibilidades resolutivas. 

 

3.2- La manipulación institucional del miedo como mecanismo de poder 
 

El liberalismo visto como una suerte de cosmovisión y manual de las directrices de las sociedades 

occidentales modernas se nutrió de pensadores como Thomas Hobbes, el cual era defensor de la 

creación de un Estado poderoso que mantuviera a la sociedad ajena al caos y de que su poder 

radique en la amenaza constante ante cualquier transgresión de esta estructura institucional. 

Solamente así, según este autor, se podría producir la seguridad necesaria para garantizar la libertad 

individual y la igualdad entre los integrantes de la sociedad; en su idea central para lograrlo postuló 

que de manera contractual y convencional se limite el derecho natural de los hombres y se concentre 

de manera voluntaria la potencia de cada ser en una sola entidad a la que llamó “Leviathan“; 

haciendo referencia a la bestia bíblica con características colosales. Al estado lo caracterizó como el 

encargado de asegurar que el contrato social se cumpla, pero para alcanzar este objetivo es preciso 

que esta figura institucional se imponga a través del miedo. Esta idea es apoyada por Hobbes (1651) 

en su discurso cuando se expresa, por ejemplo, de esta manera: 

Los pactos que no descansan en la espada no son más que palabras, sin fuerza para 

proteger al hombre, en modo alguno. Por consiguiente, a pesar de las leyes de naturaleza 

(que cada uno observa cuando tiene la voluntad de observarlas, cuando puede hacerlo de 

modo seguro) si no se ha instituido un poder o no es suficientemente grande para nuestra 

seguridad, cada uno fiará tan sólo, y podrá hacerlo legalmente, sobre su propia fuerza y 

maña, para protegerse contra los demás hombres. (p.99). 

Esto suena algo paradójico ya que sugiere que: “El fin del Estado es, particularmente, la seguridad” 

(Hobbes, 1651, p.98); pero para lograrlo debe producir esencialmente miedo; o sea que para que los 

individuos se sientan seguros en sociedad y de esta manera puedan vivir en igualdad y plena 

libertad, deben entregarse voluntariamente a una especie de monstruo gigantesco que de forma 

violenta, amenazante y omnipresente mantenga el orden establecido. 

Esta clase de propuestas ideológicas influyeron en las características del régimen burgués y su 

poder institucional; y en los espacios propiciados por estas construcciones simbólicas como el estado 

es que se pueden leer las intenciones estratégicamente normalizadoras alimentadas por esta 

emoción primitiva que es el miedo. Un ejemplo puede ser la utilización simbólica y persuasiva de los 

himnos patrios en las escuelas, piezas musicales que usualmente ponderan la lucha a muerte en 

defensa del nación y su independencia ante la posibilidad de una amenaza exterior o interior que 

quiera romper de algún modo el contrato social que significan la institución de un estado. 

Este modelo de estrategia de los mecanismo del poder institucional aunque en principio parezca 

sutil, también lleva consigo lo que Foucault (1975) ponderó como microfísica del poder; entendiendo 
38 



al poder como algo que se acciona desde las narrativas y discursos como también mecanismos de 

control que en un clase de red difusa cala las interacciones sociales y habita las instituciones como 

las escuelas o la prisión, como también articulan la vida cotidiana de la sociedad; en estas 

condiciones según su perspectiva: 

El cuerpo está directamente inmerso en un campo político, las relaciones de poder operan 

sobre él, presa inmediata, lo crean, lo marcan, lo doman, lo someten a suplicio, lo fuerzan a 

unos trabajos, lo obligan a unas ceremonias, exigen de él unos signos. (p.26). 

El miedo se torna clave en la predisposición para la aceptación del sometimiento y subordinación en 

aras de soluciones que contemplen esta necesidad adaptativa de evitar o enfrentar los estímulos que 

activa esta emoción. Lo que se puede traducir, siguiendo la narrativa facultiana, en el hecho de que 

el miedo es un factor determinante en estos procesos de sujeción que representan no sólo una 

relación de dominación y subordinación sino también la producción misma de los sujetos; 

profundizando un poco más también se podría sugerir, ya en términos de Judith Butler, que es tanta 

la internalización y la normalización de estos mecanismos del poder que a fuerza de necesidad de 

supervivencia producen una dependencia que lleva consigo un importante componente de sumisión. 

Esta autora considera que esto sucede debido a que: “El deseo de supervivencia, el deseo de ser es 

un deseo altamente explotable. Quien promueve la continuidad de la existencia explota el deseo de 

supervivencia“  (Butler, 2001, p.18). 

Esta premisa se podría releer de forma simétrica postulando que: el miedo que puede producir la 

posibilidad de no ser, de igual manera que el deseo de ser, es una veta para conseguir de parte de 

los sujetos la entrega de su voluntad y su poder de acción mediante la sumisión. Esta última emerge 

debido a que esta subordinación no solamente lo forma como sujeto sino que también le brinda una 

posibilidad para seguir existiendo y este la toma como un camino inevitable. 

La idea de resignación frente a la implícita dependencia se potabiliza aún más con las siguientes 

palabras: “Para poder persistir psíquica y socialmente, debe haber dependencia y formación de 

vínculos, no existe posibilidad de no amar cuando el amor está estrechamente ligado a las 

necesidades básicas de la vida“ ( Butler, 2001, p.19). 

Esta escritora norteamericana lleva el concepto a la instancia quizás más íntima y vulnerable del ser 

humano, que significa la niñez, para analizar y expresar la imposibilidad de negarse a la conexión 

con aquel que nos ordena, debido a que este es el que posibilita la existencia. De esta manera llega 

a una a una máxima que expresa lo siguiente: “Ningún sujeto puede emerger sin este vínculo 

formado en la dependencia“ (Butler 2001, p.19). 

Estas nociones también las extrapola a un nivel institucional donde los mecanismo psicológicos del 

poder presentan estas mismas condiciones de dependencia y sumisión. 

Otra perspectiva es la del anarquista referenciado en el primer capítulo que también analizó los 

factores coyunturales que hacen posible la postergación de la dependencia que sufre la población 

ante el poder institucional y llegó a consideraciones como esta: 

Es la situación miserable a que se encuentra fatalmente condenado por la organización 

económica de la sociedad en los países más civilizados de Europa, reducido, intelectual y 

39 



moralmente tanto como en su condición material, al mínimo de una existencia humana, 

encerrado en su vida como un prisionero en su prisión, sin horizontes, sin salida, sin porvenir 

mismo, si se cree a los economistas, el pueblo debería tener el alma singularmente estrecha 

y el instinto achatado por los burgueses para no experimentar la necesidad de salir de ese 

estado. (Bakunin, 1871, p.16). 

Estas artimañas burguesas basadas en la dependencia y potenciadas desde el miedo al no ser, 

psicológicamente, llevan a los sujetos a soportar estas condiciones miserables; esto también está 

íntimamente relacionado con otra característica esencial de las formas de proceder del régimen 

liberal, me refiero a su estrecho vínculo estratégico con el conocimiento científico, descrito en el 

capítulo anterior. 

 

3.3- Ejemplos del vínculo entre el poder institucional, el conocimientos científico y el miedo 
 

Dos ejemplos visibles de estas planificaciones con base en la ciencias y que pueden colaborar en el 

análisis de los mecanismos del poder institucional alimentados por el miedo son: por un lado la 

tecnología militar que provee a la industria armamentística y por otro tecnología de las 

comunicaciones que hizo lo propio con la industria del entretenimiento e informativa. 

El primero de los ejemplos contiene una gran complejidad de modo que puede ser abordado desde 

varias aristas; por un lado representa un gran negocio del cual el poder económico de la alta 

burguesía se nutre por su condición de dueños de los medios de producción y por otro lado también 

le es útil a los poderes políticos e institucionales que son los encargados de tomar las decisiones en 

relación a la defensa militarizada de los estados nación. De forma sistematizada y mecanizada con 

respecto al poder económico, también significa una respuesta ante el miedo que puede producir la 

invasión o destrucción del mundo más inmediato de una población por parte de un agente exterior 

como también interno. Las instituciones militares de los estados nación son las encargadas de 

enfrentar, en nombre de toda la sociedad que lo compone, este miedo a ser invadidos o destruidos. 

El conocimiento científico por intermedio de la manipulación del poder económico, político e 

institucional, es puesto a la orden de la industria bélica; a manera de ejemplificar podríamos nombrar 

al esfuerzo conjunto de investigación, de desarrollo tecnológico y militar de Estados Unidos, 

Inglaterra y Canadá durante la segunda guerra mundial nombrado Proyecto Manhattan, dirigido por 

Robert Oppenhaimer. Esta inversión no tenía otro sentido más que alcanzar un alto nivel de 

destrucción masiva representado en la bomba nuclear en nombre de la defensa nacional. 

En muchos nivel esta industria es funcional a los objetivos estratégicos para cumplir las pretensiones 

de control; en otras palabras mientras los dueños de los medios de producción y financieros son 

favorecidos económicamente las poblaciones son atrapadas en estos mecanismos donde su miedo 

es manipulado de tal forma que aceptan las condiciones de las instituciones a cambio de seguridad, 

llegando a apoyar y justificar el accionar militar. 

Esto último lo sintetiza muy bien el lingüista Chomsky (2004) cuando responde a un periodista que lo 

interroga sobre la actitud de la opinión pública de su país con respecto al apoyo a la intervención 

40 



militar en otras naciones y el financiamiento con fondos públicos de las instituciones militares: “Si 

usted analiza el apoyo a la guerra, en gran medida se debe al miedo” (p.67). 

Visto de esta manera la guerra resulta una estrategia significativa para el poder institucional y la 

posiciona como un mecanismo fundamental que reside en la manipulación del miedo a su favor. 

Dicho de otro modo es preciso tener un activador para esta emoción primitiva, es decir tendría que 

existir alguna amenaza que lograra captar la voluntad de la población y canalizarla en el poder 

político institucional; un camino es hacer ver a la guerra como una respuesta legítima ante el miedo. 

Siguiendo la voz del mismo filósofo, la defensa es la excusa predilecta para que esta estrategia se 

mecanice, en sus palabras: “Todos los poderes imperiales actuaron de la misma manera, hasta Hitler 

hizo lo mismo, Hitler no dijo estamos invadiendo dijo nos estamos defendiendo” (Chomsky, 2004, 

p.47). 

El segundo ejemplo indicado sobre los beneficios de la producción de los conocimientos científicos 

es el que permitió el alcance masivo de los medios de comunicación y de forma relevante se 

convirtieron en un arma para poder ejercer la manipulación con respecto al miedo en la sociedad. 

“Saben muy bien cómo manipular los medios, es la única manera de ejercer el control“ (Chomsky, 

2004, p.69). Esta expresión reafirma lo dicho en relación a la que puede lograr la transmisión de 

narrativas, de discursos, pensamientos y comportamientos en una suerte de programación 

modeladora de subjetividades. 

Si esto lo entrelazamos con el primer ejemplo sobre el poder económico apostando por las 

instituciones militares, los medios de comunicación son los encargados de disuadir y dirigir la opinión 

pública a favor, por ejemplo, de una intervención militar en otros estados o el ingreso a una guerra. 

La estrategia vehiculizada en esta expresión tecnológica mediática consiste en exacerbar esta 

emoción primitiva e instintiva que es el miedo; tanto la industria de la prensa como la del 

entretenimiento colaboran con la creación de una realidad sesgada. Los medios gestan una imagen 

del mundo que de algún modo justifica el actuar de los poderes institucionales a nivel militar y 

político; de esta manera el poder económico burgués consigue la aceptación por parte de la sociedad 

para desplegar sus intenciones de control. 

En el régimen anterior, el monárquico, los mecanismos del poder también se alimentaban del miedo 

pero la institución que se encargaba de la dinámica, me refiero al esparcir miedo con la palabra y las 

armas, era la iglesia que obedecían por orden directa de Dios a la nobleza. Mientras que en el actual 

régimen burgués embanderado en el liberalismo se dieron a luz los Estados Nación con sistemas de 

gobierno “democráticos”; por lo que resulta operativamente necesario tener a gran parte de la 

población consumiendo y aceptando la narrativa del miedo fomentada desde los medios de 

comunicación. Chomsky (1988) en relación a cómo se articulan los mecanismos de la estrategia 

mediática y propagandística se expresa de esta manera: 

Normalmente la gente es pacifista, tal como sucedía durante la Primera Guerra Mundial, ya 

que no ve razones que justifiquen la actividad bélica, la muerte y la tortura. Por ello, para 

procurarse este apoyo hay que aplicar ciertos estímulos; y para estimularles hay que 

asustarles. (p.10). 

 
41 



2.4- El miedo de la burguesía y conclusiones del ensayo.   
 

A mi parecer otro de los ingredientes a señalar de esta maquinaria del poder es que la élite, por su 

condición de seres humanos y a pesar de la inmensa diferencia sobre todo en términos económicos, 

comparte con el resto de la población la emoción primitiva e instintiva que significa el miedo. 

Esto sustenta la idea de que su accionar se encuentra sujeto a su propia circunstancia, el hecho que 

necesiten generar instituciones o narrativas que conspiren para mantener su orden en un punto deja 

entrever el temor a alguna suerte de rebelión o revolución por parte de los obreros que destruya su 

realidad o directamente su existencia; lo que puede ser visto como un motivador para a pergeñar 

cuestiones tales como: “Si Dios no existiese habría que inventarlo. Porque, comprenderéis, es 

preciso una religión para el pueblo. Eso es la válvula de seguridad“ (Bakunin,1871, p.17). 

Las palabras del anarquista podrían aggiornarse y usarse no sólo en referencia a Dios sino también 

al fútbol, el arte o a toda la industria del entretenimiento, es decir a cualquier cosa que aleje a la 

sociedad de pensar en la posibilidad de un levantamiento contra el régimen. 

Por lo tanto se puede entender que su propio miedo tiene injerencia en su actuar como opresores y 

en función de ello producen mecanismos tales como los ya descriptos a lo largo del ensayo como el 

que también propone el pensador brasileño: 

Los opresores, falsamente generosos, tienen la necesidad de que la situación de injusticia 

permanezca a fin de que su generosidad continúe teniendo la posibilidad de realizarse. El 

orden social injusto es la fuente generadora, permanente, de esta generosidad que se nutre 

de la muerte, el desaliento y la miseria. (Freire, 1968, p.25). 

La alta burguesía a causa de su propio miedo ofrece la oportunidad de poder existir al resto de los 

integrantes de la sociedad disfrazada de generosidad, estos aceptan la situación injusta por sumisión 

nacida desde la dependencia y fortalecida desde el miedo. Esto revela una suerte de simetría en la 

maquinaria del poder donde el temor resulta esencial en la formación de la relación entre el opresor y 

el oprimido, desde allí se vinculan, desde el miedo que impregna los mecanismos del poder 

económico, político e  institucional. 

Este filósofo latinoamericano profundiza en ese vínculo y llega a la conclusión de que la única forma 

de que ambos extremos de esta maquinaria, tanto al oprimido como al opresor, se liberen de estas 

dinámicas es que el primero entienda que el poder en realidad lo lleva consigo; en palabras del autor: 

Ahí radica la gran tarea humanista e histórica de los oprimidos, liberarse a sí mismo y liberar 

a los opresores. Estos, que oprimen, explotan y violentan en razón de su poder, no pueden 

tener en dicho poder la fuerza de la liberación de los oprimidos y de sí mismos. Sólo el poder 

que renace de la debilidad de los oprimidos será lo suficientemente fuerte para liberar a 

ambos. (Freire, 1968, p.25). 

Para terminar el apartado quisiera señalar la lógica, en relación a esta emoción, donde se unen 

ambos extremos de la maquinaria del poder; me refiero al hecho de que tanto el oprimido como el 

opresor comparten el deseo de existir como también el miedo a no existir; el miedo a lo desconocido 

42 



y en especial a la muerte es un emoción primitiva que comparten tanto un obrero como un miembro 

de la élite. 

En suma y de algún modo reafirmando la tesis del ensayo se puede llegar a la conjetura de que el 

miedo puede ser visto como combustible para los mecanismos del poder institucional subordinado al 

poder económico en manos de la alta burguesía, la cual como estrategia para enfrentar su propio 

miedo utiliza los frutos del conocimientos científicos y cognitivos en función de su perpetuación como 

clase social dominante en las jerarquías de la estructura piramidal de la sociedad.  

43 



Bibliografía: 

Andújar Castillo, F (2007). Nobleza y venalidad: el mercado ecleciástico de venta de títulos 

nobiliarios en el siglo XVIII. Chronica nova, 33, pp. 131-156.  

Aristóteles (322 a.C).  Metafísica. Gredos. 

Bacon, F (1597). Meditaciones sagradas. Alianza editorial. 

Bakunin, M (1871). Dios y el estado. La Malatesta editorial. 

Bandura, A. (1977). Aprendizaje social y desarrollo de la personalidad. Alianza editorial. 

Bawden, T (2012, 20 de mayo), Alianza trasatlántica entre los Rothschild y los Rockefeller.  

El Independiente. https://www.independent.co.uk/  

Beck, A. (1985). Terapia cognitiva para trastorno de ansiedad. Desclée De Brouwer. 

Bermudez, A (2024, 3 de marzo). Cuál es el origen de los Rothschild, la legendaria dinastía 

de banqueros europeos.  BBC News Mundo. https://www.bbc.com/mundo. 

Bosch, A. (2005), Historia de Estados Unidos 1776-1945. Editorial Planeta. 

Butler, J (2001). Mecanismos psíquicos del poder. Cátedra. 

Chomsky, N (2004). Conversaciones con Jorge Halperin, Noam Chomsky Bush y los años 

del medio.  Le monde diplomatique, el diplo. 

Chomsky, N (1988). Fabricando el consenso.  Pantheon Books. 

Comte, A (1830). Discurso sobre el espíritu de las cosas. Alianza editorial. 

Convención sobre derechos y deberes de los estados (1933, 26 de diciembre). 

https://catedrareyes.org/wp-content/uploads/2017/04/oea-convencic3b3n-derechos-estado

s-1933.pdf 

Cordera, G (2020). ¿ Cómo enfrentar al miedo?  [ canción ]. Single. 

Descartes, R (1641). Meditaciones metafísicas. Alianza Editorial. 

Ferrer Guardia, F (1901). La escuela moderna. Biblioteca anarquista. 

Foucault, M (1975). Vigilar y castigar. Siglo XXI editores. 

Foucault, M (1976). Historia de la sexualidad. Siglo XXI editores. 

Foucault, M (1977). Seguridad, territorio y población. Fondo de cultura económica. 

Freud, S (1920). Obras completas (Más allá del principio de placer). Amorrortu Editores. 

Freire, P.  (1968). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI. 

Fundación Rockefeller (2025). Nuestra Historia. 

Gañán Ojeda, R (2023). El ático [ canción ]. Seguimos. 

Hobbes, T (1651). Leviatán. Freeditorial. 

Hume, D (1748). Investigaciones sobre el conocimiento humano. Alianza Editorial.  

Kant, I (1781). Crítica a la razón pura. Ediciones Colihue.  

Lacan, J (1953). Escritos 1. Siglo XXI. 

Locke, J (1690). Ensayo sobre el gobierno civil. Fundación de la cultura universitaria. 

Locke, J (1690). Ensayo sobre el entendimiento humano. Fondo de cultura económica. 

44 

https://www.bbc.com/mundo


Luxemburgo, R (1908). El estado nación y el proletariado. Przeglad Sozialdemokratyczny 

Marx, K (1859). Contribución a la crítica de la economía política. Siglo veintiuno editores. 

Marx, K (1867). El Capital. Verlag von Otto Meissner de Hamburgo. 

Marx, K. Engels, F (1848). El manifiesto comunista. Asociación educativa de trabajadores. 

Montesquieu, C (1748) El espíritu de las leyes. Alianza editorial. 

Morin, E (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. UNESCO. 

Piaget, J (1978). La equilibración de las estructuras cognitivas. Siglo Veintiuno. 

Pirenne, H (1972). Las ciudades de la edad media. Editorial Alianza. 

Platón (380 a.C), La República. Alianza editorial. 

Real academia Española (2024). Diccionario de la lengua española ( 3 ed ). 

Robert Hooker, ecol, pol, libro I, sección 10 . 

Roura, A (2021, 6 de febrero). Por qué se les llama izquierda y derecha a las 2 principales 

tendencias políticas que rigen el mundo. BBC News Mundo. https://www.bbc.com/mundo. 

San Agustín (386). Soliloquios. Blas Román editorial. 

Santo Tomas de Aquino (1274). Suma teológica. Regente de estudio de las Provincias 

Dominicanas en España. 

Schlick, M (1918). Teoría general del conocimiento. Springer editorial. 

Smith, A (1776), La riqueza de las naciones. Editorial Alianza. 

Solari, C (2018). El tío Alberto en el Día de la bicicleta [ canción ]. El ruiseñor, el amor y la 

muerte. 

Sosa, G (2018 ). 30 años, 30 historias. Irrupciones grupo editor 

Spinoza, B (1677). Ética demostrada según el orden geométrico. Atiliano Dominguez. 

Vázquez, A (2016). Manual de introducción a los procesos cognitivos. Facultad de 

Psicología (Udelar) 

Vaz Ferreira, C (1933). Fermentario. Instituto de educación de la Facultad de Humanidades 

y Ciencias de la Educación, Universidad de la República, Uruguay.  

Watson, J. (1913). La Psicología tal como la ve el conductista. Psychological Review 20, 

158─177. 

45 

https://www.bbc.com/mundo

