‘g Facultad de

Psicologia

UNIVERSIDAD DE LA REPUBLICA

UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGUAY

Universidad de la Republica
Facultad de Psicologia

Trabajo final de grado
Monografia

¢, Como se forma un analista?

Daiana Gonzalez Méndez
Cl: 5.137.163-2

Tutor: Asist. Dr. Marcelo Novas
Revisor: Prof. Adj. Mag. Gonzalo Grau-Pérez

Octubre, 2025
Montevideo, Uruguay



indice

RESUMEN.......c e aann 3
L0 o T LW o oY o T 4
L0 T 111 o e 6
¢ Qué se requiere para estar habilitado/a como analista segun Freud?.......................... 6

¢, Cuadndo hay analista para LaCan?............oooi i 9
Transferencia y deseo del analista....................oo s 13

L0 T 11 1 1o 07ROt 20
Entonces ¢como se forma un analisSta?............cooooiiiiiiiiiii 20

& POM CASUALIAAAY ... 23

De 10 iNtransmisIDIE. ... ... 26

L0 T 11 1 1o 0ec PRSPPIt 29
SEro N0 SEr ¢,e5a €S 18 CUBSHON?........uuiiiiiiiiiieeeeeeee ettt 29

00 T [T 1= o 4 1= RSP 32
=Y =1 =Y o o - L= PSP 34



Resumen

El presente Trabajo Final de Grado consiste en una producciéon tedrica que tiene como
objetivo cuestionar acerca de la formacion del analista y la habilitaciéon/autorizaciéon del
mismo en su funcion. A lo largo del trabajo se iran planteando interrogantes que serviran de
disparadores para tratar de entender cédmo se concibe la formacién de un analista para el

psicoanalisis, qué implica y qué se requiere, desde distintas perspectivas.

Se partira de autores clasicos como Freud y Lacan, para luego, en conversaciéon con
otros/as repensar aspectos que atraviesan por completo la formacion y la practica clinica,

asi como la transmisién misma del psicoanalisis.

Palabras clave: psicoanalisis, analista, formacion.



Introduccion

En 1922 hablé con Freud sobre mi intencion de establecerme en Viena como
analista. Me habian dicho que nuestro grupo de Berlin alentaba a los psicoanalistas,
especialmente a los principiantes, a realizar analisis didacticos antes de iniciar su
practica profesional, asi que le pregunté a Freud si creia que esta preparacion era
deseable para mi. Su respuesta fue: “Tonterias. Empieza ya. Seguramente tendras
problemas, pero cuando los tengas, ya veremos lo que podemos hacer para

resolverlos”. (Roazen, 1995, p.138 como se citdé en Bonoris, 2022)

La siguiente monografia, enmarcada en el Trabajo Final de Grado de la Licenciatura en
Psicologia, responde a un interés propio por buscar -inicialmente- respuesta(s) acerca de

cémo formarse como analista y qué se requiere para encarnar tal posicién.

Es algo frecuente que, finalizando la carrera de grado, los estudiantes se pregunten cémo
continuar luego de ésta. Quiza de parte de quienes estamos interesados por el psicoanalisis
surjan algunas preguntas particulares: ;Estoy habilitado/a para ser analista?;Qué se
necesita para ello?;Hay algo en la formacién que garantice tal cosa? En caso de existir tal
garantia ¢se trata de una suma de contenidos teodricos, de experiencias, o va mas alla?
¢ Qué es exactamente ser analista? ¢ Es una posicién a ocupar por momentos o es algo fijo

e inmutable?

Al realizar mi practica de graduacion en la Clinica Psicoanalitica de la Unidn, varios de estos
puntos insistieron y fueron inquietudes compartidas con mis compafieras, donde a la hora
de llevar adelante tratamientos por primera vez no nos quedaba del todo claro si realmente

estabamos ‘siendo’ analistas o no.

Multiples incertidumbres se hacen presentes a la hora de iniciar en la clinica, donde, de la
mano de lo anterior, se pone en interrogacion si se estad preparado/a para comenzar a
habitar la funcién. La cuestion es: ¢ qué es estar preparado/a? ¢ se lo esta algun dia?; Quién

lo determina?

Considero pertinente interrogarse acerca de la formacion del analista ya que es un punto
crucial y determinante del modo de posicionarse en la clinica psicoanalitica; se trata de un

aspecto ético y de la transmision de nuestra practica. Implica repensar desde donde, como



y cuando ocupamos el lugar de analistas frente al sujeto con el que trabajamos y no reducir

tal lugar a una mera secuencia de pasos.

Ademas, quiza excusadas en el argumento de la intransmisibilidad, algunas nociones del
terreno psicoanalitico (y de las cuales a veces no hay consenso claro) pueden darse por

sobreentendidas o plantearse de forma demasiado abstracta.

Este oscurantismo que se da a causa de una especie de silencio cémplice puede ser muy
desalentador y volverse un obstaculo para quienes aspiramos a habitar la funcion de
analistas. El presente trabajo, que nace de una genuina busqueda de respuestas, tiene
como objetivo cuestionar y poner en movimiento algo que a veces se encuentra tan
establecido que queda estatico, disfrazado de evidente, y que es parte del nucleo del

ejercicio de nuestro rol.



Capitulo 1

¢ Qué se requiere para estar habilitado/a como analista segun Freud?

En ¢Pueden los legos ejercer el analisis? (1926) -un texto clave para responder esta
pregunta- Freud argumenta a favor de que los legos’ (entendidos en este caso como no
médicos) puedan ocupar el lugar de analistas, recalcando que esto no implica que lo hagan
desde un lugar imprudente o salvaje. La escritura de este trabajo se enmarca en el contexto
de una reciente causa judicial realizada contra Theodor Reik, donde se lo acusaba de
curanderismo y de transgredir la ley al tratar pacientes sin tener un titulo médico. Freud -en
defensa de Reik- deja claro que si bien los médicos no estarian excluidos a ejercer el
analisis, quienes no lo son también pueden formarse para el gjercicio del mismo, ya que el

conocimiento necesario no esta en la medicina ;donde esta entonces?

Lo primero que Freud nombra en este texto es la exigencia de que quien quiera ejercer el
analisis en otros, debe primero someterse a un analisis propio. Dira que solamente
vivenciando los procesos postulados en su propia persona adquirira la conviccion que luego

lo guiara como analista.

Nombra tres institutos encargados de la formacion en ese momento. Alli se les brindaba a
los interesados instruccidn tedrica, se analizaban, y gozaban del auxilio de un analista mas

experimentado que los guiaba en sus comienzos en la clinica.

Freud esboza aqui -aunque de manera bastante general- una triada que considera crucial
para que un analista pueda formarse para ejercer su funcién: analisis propio, formacién
teérica y supervision. Agrega de todos modos que luego de esto (le estima a esta
formacion dos anos de duracion) la persona es aun principiante, y ‘lo que falta’ se adquirira
por medio de la practica y del intercambio con otros miembros de sociedades

psicoanaliticas.

Pero una vez que se ha pasado por esa instruccién, que uno mismo ha sido
analizado, ha averiguado de la psicologia de lo inconciente lo que hoy puede
saberse, conoce la ciencia de la vida sexual y ha aprendido la dificil técnica del
psicoanalisis, el arte de la interpretacion, el combate de las resistencias y el manejo
de la trasferencia, ya no es un lego en el campo del psicoanalisis. Esta habilitado
para emprender el tratamiento de perturbaciones neuréticas y con el tiempo podra

conseguir todo lo que puede exigirse de esta terapia. (Freud, 1926, p.214)

' “Lego, ga: Del lat. tardio laicus, y este del gr. Aaikog laikds; propiamente 'del pueblo'. (...) adj. Falto
de instruccion, ciencia o conocimientos” (Real Academia Espafiola, s.f., definicion 2).



En este texto se menciona el analisis propio como un punto indispensable aunque no el
Unico, por lo que podemos decir que haberse sometido a un analisis no es suficiente, no
alcanza. De la misma forma que tampoco alcanza unicamente el contenido teérico o con ser

médico.

“Coloco el acento en la exigencia de que no pueda ejercer el analisis nadie que no haya
adquirido titulos para ello mediante una determinada formacién.” (Freud, 1926, p.219). La
formacion, visto de esta forma, consistiria en la triada planteada anteriormente. Si bien
Freud habla de ‘titulos’, pensandolo de una forma critica y desde la actualidad: ¢ existe un

titulo que pueda garantizar ser analista? ; Este se podria igualar al de psicélogo?

Respecto al titulo de Licenciado en Psicologia, ya desde el aspecto tedrico podemos decir
que no, ya que esta licenciatura no tiene mas que algunas aproximaciones obligatorias a la
teoria psicoanalitica pero no es especifica de ella. Esto sin contemplar que si tenemos en
cuenta la exigencia del andlisis personal para ocupar la funcion de analista, tampoco un
titulo de psicologo asegura esto. Sin embargo, ¢puede hoy en dia alguien que no es
psicologo ocupar esta posicion? ;se estd acaso frente al mismo debate de la época de
Freud respecto al titulo médico? Un titulo de licenciado/a en Psicologia no puede habilitar a

alguien analista, pero ¢ hay algo que pueda hacerlo?

En analisis terminable o interminable (Freud, 1937) se describe a los analistas como
personas que han aprendido a ejercer un arte determinado, pero que esto no les quita su
derecho de ser hombres como los demas (y como tales, imperfectos). De todos modos
declara como aptitud necesaria para el ejercicio del rol una medida mas alta de normalidad

y correccién animicas.

Entonces, ¢donde y como adquiriria el pobre diablo aquella aptitud ideal que le
hace falta en su profesidon? La respuesta rezara: en el analisis propio, con el que
comienza su preparacion para su actividad futura. Por razones practicas, aquel sélo
puede ser breve e incompleto; su fin principal es posibilitar que el didacta juzgue si
se puede admitir al candidato para su ulterior formacién. Cumple su cometido si
instila en el aprendiz la firme conviccidn en la existencia de lo inconciente, le
proporciona las de otro modo increibles percepciones de si a raiz de la emergencia
de lo reprimido, y le ensefa, en una primera muestra, la técnica Unicamente
acreditada en la actividad analitica. Esto por si solo no bastaria como instruccion,
pero se cuenta con que las incitaciones recibidas en el analisis propio no han de
finalizar una vez cesado aquel, con que los procesos de la recomposicion del yo
continuaran de manera espontdanea en el analizado y todas las ulteriores

experiencias seran aprovechadas en el sentido que se acaba de adquirir. Ello en



efecto acontece, y en la medida en que acontece otorga al analizado aptitud de
analista. (Freud, 1937,pp. 249-250)

Aqui Freud vuelve a poner el acento en el analisis propio como lo que brindaria esa ‘aptitud’
que hace al analista. Esto en tanto permite no sélo acreditar y comprender la técnica
psicoanalitica en primera persona, sino obtener una percepcion de si mismo diferente, una

forma de ver(se) mas critica y con un sentido distinto que antes de someterse a un analisis.

Puntualiza también que este analisis es incompleto, no algo cerrado de una vez y para
siempre; y que lo que incentiva no se circunscribe al tiempo cronoldgico que dura. En
cuanto a esto ultimo apunta al analisis como forma de reestructurar de algun modo el yo,
pudiendo dar nuevo sentido a las experiencias futuras. Si esto fuera asi se lo puede pensar
como un puntapié para estar mas ‘preparado’ o ‘formado’ a la hora de habitar la posicion del

analista, aunque esta preparacién tampoco seria nunca acabada desde esta postura.

Incluso menciona mas adelante en el texto que todo analista debe hacerse objeto de
analisis periédicamente y sugiere hacerlo cada un periodo de cinco afos. Siguiendo esta
l6gica, no hay un fin de analisis cerrado y acabado que pueda garantizar a alguien analista
de una vez y para siempre, ni tampoco un momento claro en el que ese alguien estaria

preparado por completo para serlo.

El desafio de la practica podria -y deberia- entonces pensarse como una apuesta a la
formacion y reelaboracion propia continua, lo que implicaria asumir que la persona que
ejerce como analista no sera nunca perfectamente pura ni impoluta en su rol. Al fin y al
cabo, si bien la triada mencionada (andlisis propio, formacion tedrica y supervision)
configura la formacion y es sumamente necesaria para Freud, también es necesario ejercer

la practica clinica para obtener eso ‘que falta’ y que no se obtiene de otra manera.

Esto ultimo se ve reflejado en la primera cita del presente trabajo donde Freud impulsa a
quien relata -un principiante- a comenzar de una vez, estando advertido de que surgiran
cosas a resolver que se iran abordando llegado el momento. Asi, ocupar la posicion de
analista se sirve de formacion tedrica, del propio analisis y de la supervision, pero también
de un animarse a hacer (0 a ser?) luego de darse cuenta que esa preparacion ideal y

perfecta para el rol no llega por si sola y es utdpica.



¢ Cuando hay analista para Lacan?

En la Proposiciéon del 9 de octubre de 1967 Lacan formula lo que llama una novedad en el
funcionamiento de su Escuela, la cual daria soluciéon al problema de la sociedad
psicoanalitica®>. Recordemos que este texto se enmarca en un contexto en el cual habia
fundado su propia Escuela (EFP) tras su ruptura con la IPA. Esto es de suma importancia ya
que ademas de plantear un nuevo dispositivo (el pase) va a dar puntos clave sobre como
concibe la formacion del analista y sobre varias de las preguntas formuladas inicialmente en

el presente trabajo.

Comienza con el primer fundamento: “(...) el psicoanalista sélo se autoriza a partir® de él
mismo. Este principio esta inscrito en los textos originales de la Escuela y decide su
posicién. Esto no excluye que la Escuela garantice que un psicoanalista surge de su

formacion.” (Lacan, 1967, p.1)

Esta afirmacién nos da una respuesta a la cuestion de la habilitacién del analista y si hay
algo que pueda habilitarlo, segun esto ultimo -al menos inicialmente- podemos decir que
para Lacan no hay una habilitacién que venga de afuera, sino que esta surge a partir del
psicoanalista mismo. Lo que da lugar a mas preguntas: ;cémo autorizarse a partir de uno
mismo?; La autorizacion se trata de un decir a nivel yoico, de una posicion subjetiva, de un
acto?¢ Se trata de una autorizacion a partir de un recorrido analitico?¢ Institucional? Cuando

habla de “el psicoanalista”..; se refiere a todos? ¢4 a los de la Escuela?

Si bien hay varias traducciones, éstas no dicen ‘se autoriza a si mismo’ sino ‘a partir de’ o
‘por él', lo que hace pensar que no consiste meramente en un decir ‘soy psicoanalista™ y
como tal estar autorizado, sino que si bien se vale de si mismo para esto, no seria tan
simple (teniendo en cuenta ademas, que cuando hablamos de ideas lacanianas nunca es

algo tan simple y reducido).

Introduce casi inmediatamente el lugar de la Escuela. Como vemos en la cita anterior, esta
autorizacion del analista no excluye que la Escuela garantice que un psicoanalista surge de
su formacién. Vemos asi la idea de una ‘garantia’ -diferente de la autorizacién previamente
nombrada- pero que tiene que ver con la Escuela como institucion y que debemos separar

de la habilitaciéon del analista en cuanto tal.

2 Dice, desde el inicio, que la proposicion se tratara de estructuras aseguradas en el psicoanalisis y
garantizar su efectuacion en el psicoanalista. Una novedad de funcionamiento de la Escuela como
solucion al problema de la sociedad psicoanalitica. Puntualizar esto es importante ya que no dice que
es una solucion al problema de la formacién del analista, ni que apunta a la produccién de analistas.
3 Hay variantes de esta traduccion al espafiol como “se autoriza sélo de él mismo” “no se autoriza
sino de él mismo” “por él mismo”

4 Acerca del decir -0 no- “soy psicoanalista” y la discusion al respecto esbozaré un poco mas
adelante.



La autorizacion o habilitacién del analista (que, en tanto es a partir de si mismo ¢ podria
decirse que surge del analisis propio?) no podria nunca ser brindada por una Escuela o por

alguien mas.

Va a agregar que si el analista quiere ser parte de la garantia de la institucién puede
volverse responsable del progreso de la Escuela. Enmarca dentro de ésta tres grados: el de
analista practicante; analista miembro de la Escuela (AME) y analista de la Escuela (AE).
Hace énfasis en diferenciar los grados de las jerarquias, ya que no esta de acuerdo con que

la institucion mantenga estos grados o posiciones desde una légica jerarquica.

El analista practicante es simplemente quien se registra inicialmente en la Escuela “solo
esta registrado en ella al inicio a igual titulo que cuando se lo inscribe como médico,
etndlogo y tutti quanti.” (Lacan, 1967, p.1). EI AME es un miembro a quien la Escuela
reconoce como analista que ha probado ser tal. Destaca que esto se designha en base a un
proyecto de trabajo y no en base a calificaciones previas o proveniencias. Por otro lado esta
el AE; para estar en este lugar es necesario que la persona demande ocuparlo. Se le
supone al AE estar entre quienes (...)pueden testimoniar de los problemas cruciales en los
puntos candentes en que éstos se hallan para el analisis, especialmente en la medida en
que ellos mismos estan en la tarea, o al menos en la brecha, de su resolucion” (p.1). Es
aqui que propone la novedad del dispositivo del pase, el cual luego de transitado permite

dar lugar a la posicion de AE.

Lacan (1967) habla del analisis propio desde un lugar un tanto distinto al de Freud. Mas alla
de marcarlo como indispensable o importante va a decir que la terminacién del analisis -el
cual es ineludiblemente didactico- es el pasaje de psicoanalizante a psicoanalista. ¢Es,
entonces, la finalizacion del analisis lo que permite devenir a alguien psicoanalista? Si asi lo

fuera.. ¢ bastaria con eso desde esta postura?

Al decir que todo analisis es “ineludiblemente didactico" se distancia de aquellas posturas
de la época desde las cuales analisis personal y analisis didactico eran dos espacios
necesariamente separados; y donde el ultimo (destinado a quienes aspiraban a ocupar el
lugar de analistas) terminaba atrapado en ldgicas institucionales burocraticas y jerarquicas.
Visto asi no existe entonces un tipo de analisis que sea de formacion y tenga alguna
especificidad con respecto a los demas, todo analisis es didactico en tanto podra -al

finalizar- dar lugar a un analista.

Propone entonces un nuevo dispositivo para su Escuela - el pase- como espacio donde
poder dar cuenta que se ha atravesado la experiencia del analisis y se ha llegado a término.

El dispositivo consiste en que un miembro que demande ocupar el lugar de AE, dirija esa

10



demanda a los denominados ‘pasadores’. Son estos ultimos que tendran el oficio de tomar
testimonio de la experiencia de analisis de quien demanda, para luego transmitirla a un
jurado que decidira si brinda o no el grado de Analista de Escuela al miembro en cuestion.
Todo esto forma parte de la Iégica de la Escuela como tal y de su intento de dar cuenta de

cémo se llega al fin de un analisis y poder transmitir algo de la experiencia analitica.

Es importante distinguir el pasaje de psicoanalizante a psicoanalista del dispositivo del
pase, ya que si bien pueden ir de la mano, no son lo mismo. El primero se da en la
terminacion del analisis, el cual da lugar a este pasaje de analizante a analista. El segundo,
propuesto por Lacan, es un dispositivo meramente institucional por el cual se puede elegir si
transitar o no, donde se comparte y da cuenta a terceros (pasadores y demas miembros) la

experiencia de haber atravesado un analisis hasta su fin.

Surgen también aqui otras interrogantes: ¢ Qué es considerado como fin de analisis en este
caso?;Se puede ocupar el lugar de analista antes de finalizar el propio analisis?;Coémo
pueden otros -como en el caso del dispositivo de pase - determinar si alguien mas finalizé

su analisis?

Otra formulacion importante de la Proposicion es el sefalamiento de que: “(...) hay un real

en juego en la formacion misma del psicoanalista” (Lacan, 1967,p.2).

Entendiendo este real en el sentido lacaniano del término, hablamos entonces de algo que
no es posible de abarcar por lo imaginario ni lo simbdlico; algo de la formacién que escapa a
la transmision tedrica, a lo dicho, a lo protocolar. Desde esta postura es importante poder
reconocer y darle lugar a la existencia de ese real, esa imposibilidad que es necesario
atravesar en primera persona y de manera singular, que escapa a todo lo que se puede
ensefar y que esta en el nucleo mismo de nuestro trabajo. El analisis propio, entonces,
seria pensado como una experiencia de choque con ese real que -siguiendo esta linea-

haria posible consolidar la funcion o lugar del analista.

Anade que este real provoca su propio desconocimiento y negacién sistematica. ¢ Quiza la
negacion sistematica de este ‘real’ nos lleva, por ejemplo, a la falsa necesidad de una
autorizacion o validacion externa que nos complete? Si bien el dispositivo de pase como tal
no tiene este propdsito ¢acaso no puede ser en ocasiones erroneamente tomado como

instancia de habilitacion en tanto analista?

Visto asi, la formacion del analista es irreductible a un recorrido tedrico, a un titulo
universitario o al haber pasado por un dispositivo institucional; reducirla a esto seria

-aunque mas tranquilizador- caer en una simpleza poco acertada. Lo mismo aplica en el

11



sentido inverso: considero que no se puede reducir la formacién a simplemente haberse

analizado.
Mas adelante Lacan (1988) reafirma que:

(...) cuando alguien se asume como analista, solo él mismo puede hacerlo. Esta me
parece una evidencia inicial. Cuando alguien se asume como analista, es libre en
esa especie de inauguracion, que hice entonces y que llamé Proposicion. Es libre,

puede asimismo no hacerlo (...) (p.120)

Agrega ademas que eligié expresamente -para quien decida transitar el dispositivo de pase-
que el testimonio pueda ser confiado a personas que se encuentren en el mismo punto que

quien testimonia [pasadores]; debutantes en la funcién de analista.

Es evidente, en efecto, que si se va a dirigir a un veterano, a un titular, incluso como
suele decirse a un didacta podemos estar seguros de que su testimonio resultara
completamente tergiversado. Porque, en primer término, sabe muy bien que el pobre
cretino al que se dirige tiene ya tanta experiencia que no sabe absolutamente nada,
al igual que yo, porque se comprometid con esa profesion de analista. Yo me
acuerdo de eso un poco y me vuelvo a aferrar a ella. Pero la mayoria lo ha olvidado
totalmente. Solo ven su posicién de autoridad y, en esas condiciones, se intenta
marcar el paso como aquél que tiene la autoridad, es decir, que muy sencillamente
se miente. Entonces, intenté que se dirijan siempre a personas que como ellos eran

debutantes en la funcién de analista. (p.120)

En estas citas se subraya de algun modo que la experiencia del pase -voluntaria y no
obligatoria- no tiene por objetivo ser un rito que nombra a alguien analista (de hecho ese
alguien debe ya haberse asumido tal para pasar por el dispositivo) y que el testimonio de fin
de analisis no debe quedar atrapado en una légica autoritaria. EI pasador no esta ubicado

en un lugar de poder ni tampoco de analista de quien da su testimonio.

El objetivo del pase no es el de declarar o nombrar -como un juez o un cura- a alguien
analista. Quiza la confusion radica en perder de vista que se trata de un artificio institucional
planteado como importante para la Escuela, Escuela que va a velar por sostener, justificar,

respaldar y transmitir el psicoanalisis como practica (y en ese caso dar garantia) no de

12



autorizar ni producir psicoanalistas®. Ambas lineas son muy importantes, pero es necesario

poder visualizarlas de manera separada para no caer en un nuevo reduccionismo.

En conversacion con las citas anteriores podemos decir que también Lacan deja entrever
como la acumulacién de experiencia y/o conocimientos tedricos no hace a priori a alguien
mejor analista®; podemos agregar que por el contrario podria hacerlo llegar a un punto en el
que se crea poseedor de un saber tal que lo aleje de su funcion en tanto le impida

cuestionarla y cuestionarse.

% Benjamin Domb (1983) hablando acerca de la Escuela y como se diferencia del andlisis en cuanto
al discurso: “es a partir del decir del analizante que [el analisis] transcurre. En cambio, la institucién
transcurre a partir del decir de los analistas” (p.80)

 En esta misma linea se puede afirmar que el haber transitado y finalizado un analisis tampoco
garantiza a priori que alguien sea mejor analista.

13



Transferencia y deseo del analista

Tras ver las ideas centrales sobre cdmo Freud y Lacan se aproximan a la cuestion de la
formacion, resulta pertinente también esbozar una respuesta acerca de qué significa ocupar

la posicion del analista como tal para ellos.

Si bien Freud no habla de “posicion del analista” si describe en varias oportunidades la
actitud que un analista deberia adoptar en el transcurso de un analisis. Instaura (Freud,
1912) la escucha parejamente flotante de parte del analista como correspondiente a la regla
fundamental: la asociacion libre por parte del analizante. El analizante debera decir todo
cuanto se le ocurra sin seleccionar ni omitir nada, el analista debera escuchar todo con la
misma atencion sin escoger ni priorizar nada, abandonandose a sus “memorias
inconscientes”. El énfasis en no priorizar ni seleccionar algunos datos sobre otros radica en
que de lo contrario se correria el riesgo de no hallar nunca mas de lo que ya se sabe. “No
se debe olvidar que las mas de las veces uno tiene que escuchar cosas cuyo significado

solo con posterioridad discernira” (Freud, 1912a, p. 112).

En este mismo texto, sefiala la importancia de no poner en juego la propia individualidad del
médico, éste “no debe ser transparente para el analizado, sino, como la luna de un espejo,
mostrar soélo lo que le es mostrado” (Freud, 1912a, p.117) ni posicionarse desde un lugar

pedagdgico: “la ambicion pedagdgica es tan inadecuada como la terapéutica” (p.118).

También introduce en el psicoanalisis el concepto de transferencia, el cual va a ser clave en
la cura y en la posicion del analista. Va a definirla (Freud, 1905) como una reedicién o
recreacion de mociones y fantasias inconscientes que son sustituidas de la persona anterior
(hacia quien eran dirigidas) para dirigirse hacia el médico. “Para decirlo de otro modo: toda
una serie de vivencias psiquicas anteriores no es revivida como algo pasado, sino como

vinculo actual con la persona del médico.”(p. 101)

Plantea que todo ser humano -por influjos que recibe en su infancia y disposiciones innatas-
adquiere una especificidad para el ejercicio de su vida amorosa, lo que da como resultado
un clisé que se repite a lo largo de la vida. (Freud, 1912b, p.97). “El analizado no recuerda,
en general, nada de lo olvidado y reprimido, sino que lo actua. No lo reproduce como
recuerdo, sino como accion; lo repite, sin saber, desde luego, que lo hace.” (Freud, 1914, pp
151-152).

Pronto advertimos que la trasferencia misma es sélo una pieza de repeticion, y la
repeticion es la trasferencia del pasado olvidado; pero no sélo sobre el médico:

también sobre todos los otros ambitos de la situacion presente. Por eso tenemos

14



que estar preparados para que el analizado se entregue a la compulsién de repetir,
que le sustituye ahora al impulso de recordar, no sélo en la relacién personal con el
médico, sino en todas las otras actividades y vinculos simultdneos de su vida.
(Freud, 1914, pp. 152-153)

En Puntualizaciones sobre el amor de transferencia (Freud, 1915) muestra como la
transferencia puede volverse un posible obstaculo para el tratamiento analitico, planteando
la situacion de un enamoramiento hacia la figura del analista. En cuanto a esto, lo primero
que aclara es que hay que poder discernir que el enamoramiento (podriamos agregar que
esto aplica también para emociones negativas) no es hacia él como persona. Se trata de
algo producido por la situacion analitica’” y que no es atribuible a sus caracteristicas
personales. Lo plantea como una exteriorizacion resistencial, puntualizando que el analista
no tiene derecho a aceptar esa ternura que se le ofrece ni mucho menos responder a ella.
Sofocarla también es una mala idea, ya que seria meramente volver a reprimir aquello que

esta saliendo a la luz.

Si su cortejo de amor fuera correspondido, seria un gran triunfo para la paciente y
una total derrota para la cura. Ella habria conseguido aquello a lo cual todos los
enfermos aspiran en el analisis: actuar, repetir en la vida algo que sélo deben
recordar, reproducir como material psiquico y conservar en un ambito psiquico.
(Freud, 1915, p.169)

Concluye -respecto a la transferencia de amor- en que lo mas acertado seria retenerla pero
tratdndola como algo no real en tanto es una situacion que se atraviesa en la cura. Freud da
cuenta de que la transferencia, si bien puede ser un obstaculo para la cura, también es lo
que la posibilita: “La transferencia, destinada a ser el maximo escollo para el psicoanalisis,
se convierte en su auxiliar mas poderoso cuando se logra colegirla en cada caso y
traducirsela al enfermo.” (Freud,1905, p.103) Por ende, lograr manejarla de una forma

adecuada seria -en estos términos- un desafio de ocupar la posicion de analista.

Lacan va a retomar el concepto de transferencia, aunque no en tanto mera repeticiéon. La va
a situar en estrecha relacion con el saber, especificamente el atribuido al analista,
introduciendo asi la nocidn de Sujeto Supuesto Saber. Ademas de la relacion directa con el

saber, la transferencia también esta relacionada con el amor.

En el Seminario 8 (Lacan, 1960-1961) va a utilizar el banquete de Platon para plantear el
problema del amor, en tanto seria lo que permite comprender lo que sucede en la

transferencia y a causa de ella. Va a explicar esto a partir de la pareja erastés (amante) -

" Aclara que esto no significa que ese amor no sea genuino.

15



erdmenos (amado). El erastés se caracteriza por lo que le falta, aunque no sabe qué le
falta. El erbmenos, objeto amado, se caracteriza por tener algo -que no sabe que tiene-
escondido en su interior, esa agalma® que posee y que es lo que constituye su atractivo. La
cuestion, aclara Lacan, es que no hay coincidencia entre lo que a uno le falta, y lo que el

otro tiene, y es ahi donde se situa el problema del amor.

En esta pareja planteada, el analizante ocupa la posicion de erastés y pone sobre el
analista un saber sobre su deseo (saber que en realidad el analista no tiene). El analista
entonces, se ubica como erdmenos, amado, aunque absteniéndose de responder a esta
demanda del analizante, no responde al amor. Alli se produce lo que el autor denomina
como la significacién del amor en tanto metafora (por ende, sustitucion) “(...) en la medida
en que la funcién del erastés, del amante, como sujeto de la falta, se sustituye a la funcién

del eromends, el objeto amado— ocupa su lugar” (Lacan, 1960-1961, p.51).

¢ Qué es lo que va a encontrar el sujeto en el analisis? no es aquello que busca, Lacan

responde:

Si parte al encuentro de lo que tiene y no conoce, lo que va a encontrar es aquello
que le falta (...) la forma en que se articula lo que encontrara en el andlisis es la de

aquello que le falta, a saber, su deseo. (Lacan, 1960-1961, p.80)

Introduce asi la dimension de la falta como constitutiva de la relacion de amor y como algo
necesario para que exista deseo. En relacién con esto es que se va articular la nocién de

Sujeto Supuesto Saber y de deseo del analista.

Va a afirmar que “(...) el sujeto al que se supone saber, en el analisis, es el analista” (Lacan,
1964, p.233) y “en cuanto hay, en algun lugar, el sujeto se supone saber - que hoy abrevié

en la parte alta de la pizarra con S.s. S.- hay transferencia.” (p. 240).

Es decir, entonces, que la transferencia esta indefectiblemente ligada a esta suposicion de
saber hacia el analista. Aunque advierte -y esto es importante para nuestro posicionamiento
como analistas- que el analista no debe pretender representar un saber absoluto,
podriamos decir que debe estar advertido de que no tiene ese saber que el sujeto le
supone®. De este modo, debe evitar actuar desde la creencia de que es poseedor del
mismo. Bonoris (2022) agrega que la paradoja del sujeto supuesto saber es que el analista

debe sostenerlo para que el analisis sea posible, pero a la vez debe tener la mira puesta en

8 “Lo importante es lo que hay en el interior. Agalma (...) aqui es, ante todo, joya, objeto precioso -
algo que esta en el interior.” (Lacan, 1960-1961, p. 164)

® “Esto no autoriza en modo alguno al psicoanalista a contentarse con saber que no sabe nada,
porque lo que esta en juego es lo que tiene que saber.” (Lacan, 1967, p.4)

16



su disolucion; habla en el nombre de la verdad pero sabiendo que se trata de una posicion

falsa.

En la medida en que se supone que el analista sabe, se supone también que ira al
encuentro del deseo inconsciente. Por eso digo (...) que el deseo es el eje, el pivote,
el mango, el martillo, gracias al cual se aplica el elemento-fuerza, la inercia, que hay
tras lo que se formula primero, en el discurso del paciente, como demanda, o sea, la
transferencia. El eje, el punto comun de esta hacha de doble filo, es el deseo del

analista, que designo aqui como una funcion esencial. (Lacan, 1964, p.243)

¢ Qué ha de ser del deseo del analista para que opere de manera correcta? Esta
pregunta, ¢puede quedar fuera de los limites de nuestro campo, como en efecto
pasa en las ciencias (...) en las que nadie se pregunta nada respecto al deseo del
fisico, por ejemplo? (...) En todo caso, el deseo del analista no puede dejarse fuera
de nuestra pregunta, por una razén muy sencilla: el problema de la formacion del
analista lo postula. Y el analisis didactico no puede servir para otra cosa como no
sea llevarlo a ese punto que en mi algebra designo como el deseo del analista.
(Lacan, 1964, pp 17-18)

Como vemos, se introduce el deseo del analista como una funcién esencial para la direccion
de la cura, donde el analista no se deja capturar por la posicién en la que es colocado en la
transferencia y va en pos de la emergencia del deseo en el analizante. Plantea ademas, que
la funcién deseo del analista es un punto muy importante en lo que a la formacion respecta,

es por eso que interesa puntualizarlo en el presente trabajo.
¢, Coémo se encarna tal funciéon? ¢ Qué significa?

Bonoris (2016) comienza por explicar la férmula lacaniana de que el deseo es deseo del
Otro:

Que se desee en cuanto Otro significa que el problema del deseo para el
psicoanalisis no remite al objeto del deseo, es decir, a la pregunta por lo que se
desearia, sino a las condiciones deseantes, en otras palabras, a la cuestion por
como se desea o desde donde se desea. Lo fundamental es que se desea como

alteridad, que no existe nada como “mi propio deseo”. (Bonoris, 2016,p.45)

Entonces, va a agregar que el analista no debe ocupar el lugar de objeto de deseo del
analizante, ni tampoco indicarle cual es ese objeto, sino que debe prestarse a una funcion

deseante, ocupando un lugar vacio.

17



En palabras de Lacan: “las coordenadas que el analista ha de ser capaz de alcanzar para,
simplemente, ocupar el lugar que le corresponde, queda definido como aquel que le debe
ofrecer, vacante, al deseo del paciente para que se realice como deseo del Otro” (Lacan,
1960-1961, p. 125).

Bonoris (2016) sefala que para que el analista ocupe ese lugar vacio es fundamental que,
en principio, no comprenda'®; que los dichos del analizante no sean apresados bajo ninguna
red hermenéutica. No interpretar los dichos del analizante de alguna forma que no se
desprenda de la propia légica del texto. Agrega que el andlisis avanza mas y mejor, en la
medida en que el analista no sepa qué es lo que el analizante desea, ahi radica la dificultad

maxima: asumir una posicién plena de incomprension, de docta ignorancia.

Lacan (1962-1963) introduce al objeto a como causa del deseo (no como objeto de deseo,
sino como causa) objeto a del cual el analista debera ser semblante'. Calderén (2012)
plantea que el deseo del analista implica una renuncia advertida del goce para que
justamente ahi donde eso era, advenga, en su lugar, el sujeto del deseo. El deseo del

analista le permite a éste hacer advenir al objeto (a) causando asi el deseo del analizante.

El analista debe rechazar la posicion de ser el amado, pero también la del amante.
No debe dar sefial de su deseo mas que por soportar la falta que representa bajo el
velo del objeto (a). Mas precisamente, el analista se ubicara en el lugar del vacio
-paraje donde su deseo, en tanto deseo del Otro- quedara eclipsado (...) (Calderon,
2012, p.6)

El deseo del psicoanalista constituye un deseo orientado a producir la emergencia
del deseo como tal, ahi donde un vacio se produce entre lo que el analizante ofrece
y lo que el analista realmente tiene. Ese agujero es el objeto (a) que el analista
encarna. Por su parte, la instalacién de la pulsion le permite al psicoanalista
encarnar el objeto (a) y hacer de su semblante en el cuadro del fantasma del

analizante. (Calderén, 2012, p.7)

Rodriguez Ponte (2005) destaca que es el analisis propio lo que permite alumbrar ese

deseo, el deseo del analista:

(...)Jun deseo muy singular, raro, definido por relacion a lo que Lacan llama sujeto

supuesto saber. Es decir, qué hacer con este sujeto supuesto saber que funciona

% “Una de las cosas que mas debemos evitar es precisamente comprender demasiado, comprender
mas de lo que hay en el discurso del sujeto. No es lo mismo interpretar que imaginar comprender. Es
exactamente lo contrario.” (Lacan,1953-1954, p. 120)

" “Semblante: m. apariencia (Il aspecto o parecer)” (Real Academia Espafiola, s.f, definicion 4)

18



todo el tiempo en nuestra experiencia, no solamente en el analisis, aunque es
precisamente en el analisis donde es posible aislarlo en su pureza. Una posicién que
haya experimentado la caducidad de ese sujeto supuesto saber, y que quiera reiterar
ese momento de caducidad, me parece que solo una experiencia como la del

analisis lo permite. (parr. 6)

Considero que uno de los puntos mas importantes a entender de la nocién de deseo del
analista -y quiza puede aplicarse a varios conceptos lacanianos para no tomarlos en su
literalidad- es que no se trata de un deseo personal del analista, tampoco del deseo de ser
analista, ni del deseo de curar. Se trata de una funcién que hace posible que el analisis se
produzca, y que algo del orden del deseo del analizante pueda abrirse paso. Siguiendo a
Rodriguez Ponte podemos pensar que el analista -en su propio analisis- adquiere esta
capacidad de poder desprenderse de su propio deseo en cierta forma para poder ocupar la

posicién de analista.

Bafico (2022) comenta al respecto de las interpretaciones: “cuanto mas rimbombante sea la
interpretacion, mas florida, menos efectiva sera; eso es una explicacion, es un cuentito que
le hacen al paciente. La interpretacion tiene que generar un vacio, si no genera un vacio'?,
no es una interpretacion” (p.102). En el caso de una explicacion, el analista estaria
justamente otorgando sentido, podriamos decir que estaria comprendiendo. La idea es,

justamente, poder romper con el sentido para que algo diferente pueda surgir.

Bafico (2022) agrega que al comenzar un analisis hay dos posibilidades para el analista:
ubicarse como a’ (a prima) o en Ofro. En la primera ubicacién podria ubicarse como ideal (lo
que se da en algunas psicoterapias), pero esta no es la idea del analisis. Se trata de romper
el sentido para provocar la divisidon subjetiva del sujeto, tratar de llevarlo a otro lugar que es
el fantasma, la fantasmatica del sujeto. Va a finalizar la idea: “al actuar desde ese lugar [del

Otro] se ubican como analistas. Ya no tiene que ver con ser analista 0 no ser analista”
(p.60).

Esto ultimo, descentrar el asunto del ser o no ser, es una idea fundamental. Considero
relevante puntualizar ademas que el deseo del analista, en tanto funcion, va a brotar de
diversas formas que haran también a la singularidad de cada caso, y, como muchas otras
nociones que veremos en el presente trabajo, es imposible de ser prefijado en una

intervencion o acto puntual que pueda ser generalizable.

12 Es importante no confundir ocupar ese lugar de vacio, falta, con hacer silencio; ya que nada tiene
que ver con eso.

19



Capitulo 2
“Formar analistas ha sido, y sigue siendo, la meta de mi ensefianza.”

(Lacan, 1964, p.238)

Entonces ¢como se forma un analista?

Si bien Freud ya lo habia planteado como punto importante de la triada™, Sandor Ferenczi
en 1928 enuncidé el andlisis del analista como la segunda regla fundamental del
psicoanalisis: quien desee analizar a los demas debe primero ser él mismo analizado. Esta

forma de nombrarlo pone en ello especial énfasis.

Es facil reconocer a los analistas no analizados (silvestres) y a los pacientes
incompletamente curados, en que sufren una especie de «compulsion a analizary; la
movilidad libre de la libido tras un analisis acabado, permite por el contrario dirigir el
conocimiento propio y el dominio propio analiticos, sin que esto impida gozar
simplemente de la vida. El resultado ideal de un analisis acabado es precisamente
esta elasticidad que la técnica exige también al analista. Y ello es un argumento mas
a favor de la necesidad absoluta de la segunda regla fundamental del psicoanalisis.
(Ferenczi, S, 1928a, p.7)

Sostiene que esta segunda regla fundamental es esencial y es la que otorga al analista esta
elasticidad necesaria para la técnica, a la cual sélo se llega luego de atravesado un analisis.
Esta elasticidad permitiria poder adaptar la técnica a cada caso, sostener la escucha y no
quedar atrapado en una rigidez dogmatica. Habla de una compulsion a analizar que se
puede percibir en aquellos a quienes denomina “analistas silvestres” que no han sido

analizados y que no poseen una “movilidad libre de la libido”.

En una conferencia dictada en Madrid (Ferenczi, 1928b) desarrolla acerca de la formacion
psicoanalitica y como se diferencia de aquellas profesiones en las cuales un determinado
numero de examenes aprobados confieren el derecho a ejercer. Va a decir que la
experiencia psicoanalitica muestra que -en esta area- para practicar el oficio no alcanza con
dar cuenta de conocimientos de ese orden, sino que es indispensable un estudio profundo
de nuestra personalidad y una observacion rigurosa de nuestras mociones psiquicas y
afectivas. Para comprender el material psiquico recogido por otros es necesario

aproximarse a los propios procesos psiquicos e intelectuales, y esto sélo es posible

3 Analisis propio, formacion tedrica y supervision.

20



pasando por la experiencia de un analisis personal. Agrega que el método psicoanalitico
ayuda al futuro analista a descubrir al maximo y poder dominar el inconsciente. Esto es para
Ferenczi lo esencial de la formacion analitica; lo tedrico y practico sélo puede venir después
del propio analisis. No dice que estas ultimas dos no sean necesarias aunque si hace
hincapié en la importancia del analisis propio: una especificidad que distingue a esta

formacion de otras.

Rodriguez Ponte (2005) situa que el elemento numero uno en la formacion del analista es el
analisis del mismo, el cual para €l se encuentra muy lejos del punto nimero dos. Afirma: “el
analista se hace en el andlisis. Este para mi es el punto principalisimo” (parr. 2) y luego
agrega que no sabe si con el andlisis es suficiente pero si tiene la certeza de que sin él no

hay analista.

Bonoris (2022) critica las posturas donde se coloca la experiencia del analisis personal por
encima de los otros dos pilares de la triada formativa. Su critica no es hacia la importancia
del analisis propio, sino al menosprecio de la teoria. Expresa que algunos autores la
colocan en un lugar no importante, pasado, irrelevante y que quedaria hasta obsoleto™ en
comparacion con lo realmente importante: la experiencia analitica. Para él, los tres puntos
son igualmente importantes. Hace un especial énfasis en la formacién teérica debido a que
es la que -desde su perspectiva- se tiende a solapar: “un modelo teérico sélido no garantiza

un buen andlisis, pero su ausencia pronostica uno malo” (p.27).

(...)¢ Quién dudaria a la hora de afirmar que el propio analisis es fundamental para
ser analista? La pregunta que debemos hacernos es por qué esa seria la razén
decisiva, la mas importante. ¢ No es igual de necesario que para analizar el analista
sepa sobre teoria psicoanalitica (y sobre tantas otras cosas)? (...) ¢Pueden existir
condiciones necesarias mas importantes que otras? Lo que es seguro es que si son
necesarias ninguna puede faltar. Sin embargo, casi nunca se afirma la necesidad de

la formacion tedrica y de la lectoescritura del caso. (Bonoris, B., 2022,p.37)

Podemos afirmar que, a rasgos generales, hay un consenso en el psicoanalisis sobre la

necesidad del analisis del analista, ademas ¢ por qué no analizarse y someterse en primera

* Uno de los autores a los que remite directamente en este punto es a Miller (2008, como se cité en
Bonoris, 2022) y a su explicita reduccion de la teoria a algo que esta en el pasado y hacia lo cual los
analistas que ya practican experimentan ternura: les recuerda a su juventud y a cuando no sabian
cémo hacer. Miller define a la teoria como un comentario de la experiencia.

21



persona a la técnica con la cual, justamente, aspiramos a trabajar? El punto de discusién, o
desde el cual se entrecruzan diferentes posturas, es qué lugar ocupa ese analisis propio en
la formacion™: ¢Es lo mas importante? ¢Es un punto mas con igual peso que el resto?
¢ Nos asegura algo?;Basta con analizarse una vez en la vida?; Es imprescindible llegar al
fin del analisis? y en ese caso ¢jcual es el fin de anadlisis? ;Desde dénde es posible

posicionarse mientras ese fin aun no llega?

No trataré de responder en este trabajo minuciosamente a todas estas preguntas, a las
cuales ademas podemos encontrar respuestas y elaboraciones diversas, pero si es
importante saber que todas se ponen en juego a la hora de pensar la cuestién de como se

forma un analista.

En una entrevista realizada a Alfredo Eidelsztein (2017), ante la pregunta acerca de su
punto de vista respecto a la formacion universitaria del analista, responde que no hay una
férmula privilegiada para hacerse analista, y que no importa tanto si posicionarse a favor o

en contra de los estudios universitarios; lo fundamental es el estudio, sea universitario o no.

Mucha gente ha fracasado en el intento de hacerse psicoanalista pero no lo sabe,
cree que porque se analizé muchos afios y porque atiende pacientes ya esta, pero

lamentablemente no hay al respecto garantia alguna.

Para mi sen qué radica hacerse analista? Es una pregunta parecida a la de ser
filésofo o la de ser cientifico. ;Como se hace un cientifico? o ;Como se hace un
filésofo? o jcomo se hace igualmente un guitarrista?, hay cosas que no son
estandarizables, para mi no es un camino con una meta fija. (Eidelsztein, 2017, parr.
3-4)

'® Klein, por ejemplo, afirma que el fin de analisis daria como resultado un sujeto con yo bien
integrado y fortalecido, que ha podido elaborar satisfactoriamente las ansiedades persecutoria y
depresiva.(Klein,1950). Ferenczi, en lo citado anteriormente, sostiene que quien finaliza un analisis
obtiene una elasticidad requerida para la técnica y para poder dominar el inconsciente. Freud trae al
analisis propio como lo que brindaria la aptitud que hace falta para ejercer la profesion. Lacan habla
del fin de analisis como un pasaje de psicoanalizante a analista. Si bien para todos ellos el analisis
del analista es necesario e influye en la formacién, lo conciben de distintas formas y le confieren
diferente peso.

22



¢Por casualidad?

Publico: Me referia sobre todo a la produccion de analistas, a

ese tema.

Jean Allouch: ;A la produccion de analistas?
Publico: De un analista, si

Jean Allouch: Si, squé?

Publico: Que me hace problema eso. ;Como se forma un

analista, como se produce un analista?

Jean Allouch: [Hace un silencio] Por casualidad. [Risas] [...] No
hay un dispositivo que pueda decidir de una manera general

para todos, eso no existe. Por eso mi respuesta

(Facultad de Psicologia Universidad de la Republica, Charla con
Jean Allouch, 2018,1h2m41s).

¢ Sera entonces que, al decir de Allouch, un analista se forma por casualidad? Confieso que
la primera vez que escuché esta entrevista, hace un par de afos, me parecid una respuesta
un tanto absurda y no me causoé gracia (de hecho, me molestd). A mi también - como a la
persona del publico que formuldé la pregunta- “me hacia problema” este asunto. Quiza
porque lo tranquilizador seria tener una serie de pasos a seguir que pudieran confirmar que

uno es analista.

Lo que Allouch plantea es lo opuesto a esto ultimo, diciendo justamente que no hay un
dispositivo que pueda producir'® analistas de una forma unica y general. No existe algo asi
como una maquina que fabrique analistas. ¢ Qué implica esto?;Se puede pensar entonces

en distintos dispositivos particulares para asi poder optar por uno u otro?

De todos modos, aun dentro de dispositivos particulares, el poder ocupar esa posicion y

como se haga va a ser un recorrido singular. Entiendo que en esta incapacidad de

'® De hecho, algunas definiciones de la palabra producir son: “Engendrar, procrear, criar. (...)Procurar,
originar, ocasionar (...)Fabricar, elaborar cosas utiles” (Real Academia Espafiola, s.f). Puede que el
problema esté también en pensar nuestra posicion y formacion desde logicas un tanto capitalistas y
ajenas a la subjetividad.

23



generalizar la formacion se juega la singularidad en la que radica algo del orden del choque

con ese real mencionado antes, no predecible ni posible de ser prefijado.

Gustavo Castellano (2022) dialoga con estas palabras de Allouch, y con varias de las
nociones trabajadas aqui. Comienza -nada mas ni nada menos- afirmando que un analista

nunca deberia ser alguien formado.

La experiencia sirve de muy poco en psicoanalisis, vale decir que es mucho mejor
no estar (con)formado. Trataré de explicarme mas claramente. Segun entiendo, en la
clinica analitica, se trata de prestarse para que alguien pueda maniobrar —con sus
palabras, con sus imagenes, con sus silencios— a quien ofrece su escucha; que
pueda darle una cierta forma, que pueda construirse un analista a su medida.
(Castellano, G., 2022, p.103)

Castellano va a jugar con la definicion de formar en tanto darle forma a algo, afirmando que
el analista, lejos de estar ya formado y rigido, deberia ser maleable para que sea el
analizante quien le pueda adjudicar la forma que necesita que tenga. Propone ademas que
la afirmaciéon de Allouch respecto a la inexistencia de un dispositivo general podria ir en la
linea de pensar a la formacion en un régimen equiparable al de la clinica del caso por caso.
Esto ultimo -idea muy difundida en el ambito psicoanalitico- apunta a no trabajar con
técnicas o intervenciones prefijadas, no encasillar, abrirse al despliegue de la exclusividad y
singularidad e ir actuando segun eso. Dejar de lado toda experiencia de casos previos a la

hora de enfrentarse a uno nuevo.

Pensar la produccion de un analista en un régimen de caso por caso, afirma el autor, implica
asumir que no hay manera de construir una formula o programa estandar dentro del cual se
produciria un analista; ya que lo que produjo algo en alguien quizd no lo haga en otra
persona. Podemos decir asi que no hay dos maneras iguales de formarse, en tanto este
choque con el real de la formacion o este pasaje de analizante a analista se da en un
proceso singular e irrepetible. Estos autores continuan descentrando -como también lo hace

Lacan en la proposicion- la cuestion formativa de lo meramente tedrico o universitario.

Castellano (2022) agrega que un analisis solo puede ser denominado didactico en un
tiempo posterior, no se puede planear de antemano que asi lo sera antes de que ocurra.
Enlaza esto con poner entre signos de interrogacion que un analista se pueda formar en
una carrera universitaria: “para decirlo con todas las letras, no hay formacion del
psicoanalista en el sentido de los estudios universitarios terminados, en el sentido de
completar una carrera, que nos daria un saber suficiente para ponernos a trabajar” (p.105).

No obstante, aclara que esto no debe ser entendido como una instigaciéon a abandonar lo

24



tedrico, no sostiene una postura respecto a la teoria como algo obsoleto o pasado sino todo

lo contrario.

(...)¢ Se trata, entonces, de abandonar los textos?; ¢ se trata de quedar librado a la
casualidad?, ¢a algo que en algun sitio estaria escrito o predestinado?; ¢algunos
nacen para analistas?, jotros no? Nada de eso. Sin duda alguna, hay que leer
textos y, en lo posible, hacerlo con otros. Leer y trabajar textos, no para comprender
o repetir teoria, sino como un ejercicio, una disciplina, una practica que luego de leer

nos haya vuelto otros, que nos coloque en cierta ajenidad. (Castellano, 2022, p.105)

Destaco de esta cita la forma en la que se desmiente que la funcion del analista surja de
una cualidad innata o de algo predestinado, lo cual ademas guarda mucha coherencia con

la linea que adopta y pretende cuestionar el presente trabajo.

En conversacién con las ideas que se vienen articulando, considero crucial evitar la
radicalizacion de las posturas, por ejemplo, creyendo que como el analisis propio es
indispensable para ocupar la funcién entonces debemos abandonar la teoria, o que como la

teoria juega un papel importante entonces el analisis no.

Me permitiré ademas poder diferir un poco de la frase de Allouch de que un analista se
forma por casualidad, justamente porque esta casualidad -como dice Castellano- nos puede

dejar “librados” a ella. Si es casualidad' ;de quién depende?

Si nuestra idea es alejarnos del oscurantismo que se puede generar en el campo
psicoanalitico y no caer en lo sobreentendido, decir que un analista se forma por casualidad
(si bien suena interesante) puede resultar impreciso, azaroso, vago, contribuyendo
justamente a lo que no queremos. Que la formacion del analista tenga elementos que no se
pueden prever 0 que no pueden ser estandarizados no significa que sea algo que suceda
sin que hagamos nada voluntario o pensado por ello. Aun sabiendo que Allouch apunta a la

no generalizacién de un dispositivo formativo, la expresion puede resultar enganosa.

7 “Casualidad: f. Combinacién de circunstancias que no se pueden prever ni evitar. Sin.: azar, suerte,
accidente, albur, acaso, eventualidad, imprevisto, contingencia (...)” (Real Academia Espafiola, s.f)

25



De lo intransmisible

Como ahora empiezo a pensar, el psicoanalisis es intransmisible. Es bastante
aburrido. Es muy aburrido que cada psicoanalista se vea obligado, como hay que
obligarlo, a reinventar el psicoanalisis. Si dije en Lille que el pase me habia
decepcionado, es precisamente por eso, por el hecho de que cada psicoanalista
tiene que reinventar, segun lo que ha sabido sacar del hecho de haber sido un
tiempo psicoanalizando, que cada analista reinventa la forma en que el psicoanalisis
puede durar. (Lacan, 1979, p. 219)

¢ Es posible transmitir el psicoanalisis?¢Es posible transmitir la experiencia analitica? ¢ De
qué modo? Si bien en la cita anterior Lacan afirma que el psicoanalisis es intransmisible...
¢(Acaso no paso toda su vida tratando -de alguna forma- de transmitirlo? Que cada

psicoanalista se vea obligado a reinventarlo ¢ Implica que no hay transmisiéon?

Feinsilber (2008) sostiene en cuanto a la transmisién que debemos diferenciarla de algo que
pudiera considerarse como una comunicacién, puesto que se trata de la transmision
determinada desde lo inconsciente. “Debemos tomar en cuenta que hay algo transmisible y
algo intransmisible en psicoanalisis.” (parr. 2) “En lo tocante al llamado sujeto(...) la
transmisién entonces lo es de y desde la determinacion del Otro. Hace asi a lo particular, a
lo que oponemos lo singular, ahora por lo tanto en lo que hace a lo intransmisible. Si lo

particular se caracteriza por ser transmisible, lo singular lo es por lo intransmisible.” (parr. 2).

En el primer capitulo de Introduccién al método psicoanalitico (1997) Jacques-Alain Miller
agrupa intervenciones que realizé en el seminario del Campo Freudiano en Brasil. Alli, a

modo introduccion a lo que luego desarrollara acerca del método, postula:

Porque lo que es manifiesto es que, efectivamente, no tenemos, en la orientacion
lacaniana, patrones. (...) Entonces, debemos indicar que, si en la practica no
tenemos patrones, tenemos principios. Y es necesario tratar de formalizar esos
principios. (...) Es verdad que esos principios, principios de la practica, se transmiten
sin explicitacion a través del propio analisis. O si no, se transmiten a través de la
supervision. Entonces, y esto me preocupa, hay una distancia entre lo que se puede
hacer en analisis, o en la supervision -en estos encuentros singulares, uno a uno-y
con las multitudes que se retinen bajo la insignia del Campo Freudiano. Es por esa
razon que debemos buscar una manera de transmitir esos principios también a las
multitudes, a pesar de no poder transmitirlo todo. Y esto nos lleva a hablar, con

mucha precisién, de los principios de nuestra practica. Es importante que el analista

26



no se quede solo con su practica sino también que observe la practica de sus

colegas. (pp. 14-15)

Aqui se toca un poco el asunto que veiamos respecto a que no hay patrones, no hay un
modelo establecido que se pueda repetir en nuestra practica, ni para intervenir, ni sobre
como ocupar el deseo del analista, ni sobre como formarse; se va a jugar la singularidad
todo el tiempo. Este es uno de los puntos donde se encuentra la dificultad de la transmision
¢ Como transmitir algo que no tiene una forma/modo fijo de presentarse? ;algo que es tan

maleable?

Como veiamos en la cita de Miller, él destaca que si bien no hay patrones esto no significa
que no haya nada: hay principios. Los cuales, agrega, se transmiten -sin explicitarse- a
través del propio analisis y supervisién. Para él es necesario sean transmitidos también de
otro modo, por ejemplo, en espacios como el seminario en el cual esta hablando; hacia lo
que va a denominar "multitudes”. Podriamos trasladarlo a las instituciones en general. Si
bien hay algo que sin duda no es transmisible de la experiencia analitica sin pasar por ella
-como de ninguna experiencia- esto no quita que se haga lo posible para transmitir lo que si
se pueda, contribuyendo a la ensefianza y a la divulgacion del método. Si bien la

transmisién no es completa, ¢ acaso algo lo es?

El empleo de casos clinicos, por ejemplo, es una via para intentar transmitir estos principios
de la practica. Se trata de ejemplos que, si bien deben ser presentados como tal y no como
algo generalizable, ilustran los principios que guian nuestra practica. Logran ejemplificar
varios conceptos que de lo contrario quedarian en un plano demasiado abstracto. Si bien
hay bastante controversia en el ambito respecto a su uso, es indudable que constituyen un
intento de transmision'®. Si bien siempre queda un resto, eso que falta y que no es posible
transmitir del todo, considero necesario estar advertidos de ello -y de que ningun
ejemplo/nocién debe tomarse como un saber cerrado- pero no por eso renunciar a los

intentos de transmision.

El pase fue creado por Lacan para dar cuenta del fin de la experiencia de analisis, y de ese
pasaje de analizante a analista que formula en su proposicién. ¢ No fue acaso un intento de
hacer transmisible algo de la singularidad de la experiencia? ¢ De ponerlo, de algun modo,

en el plano de lo particular? Quiza por eso la decepcion al chocar con la intransmisibilidad

'8 Grau-Pérez, G. (2024) habla acerca de la controversia respecto al uso del caso clinico. Sostiene la
importancia del mismo para la formacién del analista y agrega que: “para poder poner en juego la
diferencia de cada caso, su singularidad, es necesario contar con ejemplos a partir de los cuales
establecerla: para mostrar que un caso no hace serie con otros, se necesita tener previamente una
serie” (p.57).

27



que denuncia en la cita al comienzo del presente capitulo, ya que justamente, lo singular se
caracteriza por ser unico, y asi, irrepetible. Sin embargo, que cada uno tenga que reinventar
el psicoanalisis es una dificultad a la hora de transmitirlo, pero también lo que hace que

nuestra practica funcione y siga en movimiento.
Castellano (2022) lo expresa de la siguiente forma:

Como corolario de ello [de la intransmisibilidad], estamos condenados a reinventar el
psicoanalisis, a reinventar —para ser un poco mas modestos— nuestra practica, lo
gue necesariamente quiere decir, también, actualizar: hacerla tan actual y ajustada a

la singularidad de cada situacién como sea posible. (p.108)

Laurent (2000) aborda este tema y ante la pregunta acerca de si esta de acuerdo con la
afirmacion de que no toda transmision es ensefanza pero la ensefianza es un modo de

transmision posible, responde:

Si, es una cuestion de definicion de la ensenanza. Cuando esta es una verdadera
ensefanza (...) se dirige hacia lo no sabido. Si la ensefianza es una ensefianza, uno
ensefa al borde de su ignorancia, en el punto del desconocimiento. Cuando lo
consigue, es como la interpretacién analitica, que funciona cuando incluye el
silencio. Si incluye el silet, entonces es eficaz; si no, es solamente una explicitacion.
En la ensefanza hay que incluir lo imposible de ensefiar. Aqui se ubica la

articulacion entre transmisién y ensefianza. (p. 24)

El autor incluye asi, el lugar de lo no sabido en la ensefanza, de aquello, como dice,
imposible de ensefiar. Poder ensefiar que hay algo imposible de ensefar es, siguiendo esta

linea, lo crucial del asunto, y también el mayor desafio.

28



Capitulo 3

Ser o no ser ¢;esa es la cuestion?

A lo largo del presente trabajo, atravesando la cuestién de la formacién del analista como
tal, se deja asomar de fondo una discusién aun mas compleja: la que respecta al ser del
analista. ¢Existe algo asi como el ser analista? o, como se interroga al inicio: ;es una
posicién a ocupar por momentos? ¢El analista es analista todo el tiempo, aun fuera del

consultorio? E incluso dentro del consultorio: ¢ siempre es analista?

En relacion a esto, Castellano (2022) le da una vuelta de tuerca a la expresion de Allouch
anteriormente citada, donde dice que un analista se forma por casualidad. Castellano
plantea, yendo en la direccion opuesta a la ontologizacion del analista, el lugar de la
casualidad de un modo -desde mi punto de vista- mucho mas fructifero para pensar la

posiciéon del mismo.

Si el inconsciente es producido por el analista —que a su vez es producido por el
analizante— y si eso es fruto de la casualidad, me atreveria a decir que, de tanto en
tanto, algo nombrado analista (...) se produce en algunas privilegiadas ocasiones. Y
me refiero a algunas sesiones y los efectos subjetivos que tienen para aquel que se
aventura en la riesgosa posicién de ponerse a hablarle a otro. Porque también este
analista que se produce por casualidad —cada tanto, en algunas sesiones— es el
producto efimero, evanescente, de un acto del decir que brilla como un relampago
en el cielo claro del parloteo, cuando el cuerpo es tocado y estalla o, mejor, jya esta!
Ciertamente no es mucho, hasta es bien poquito. Pero por ahora —como decia un

querido amigo— no hemos encontrado algo mejor. (Castellano, 2022, p. 109)

Esta cita me parece un tanto fascinante ya que logra incluir a la casualidad, pero de un
modo distinto -a mi entender- que el de Allouch. El autor concibe al analista como producido
en el acto analitico, y éste ocurre cuando se logra tocar algo de lo real mencionado antes,
cuando se genera ese vacio que hace que se produzca la interpretacion, que algo se
mueva, que se pueda ver de otro modo. Y es ahi, donde puede decir que obra la

casualidad.
Miller define al acto analitico como:

(...) Distinto de cualquier accion, el acto analitico no consiste en hacer, sino en
autorizar el hacer del sujeto. (...) es como tal un corte, es practicar un corte en el

discurso, es amputarlo de cualquier censura, al menos virtualmente. El acto analitico

29



es liberar la asociacion -es decir, la palabra- de lo que la constrifie, para que discurra
libremente. Y entonces constatamos que la palabra liberada recupera recuerdos,

pone en presente el pasado, y bosqueja un porvenir. (Miller, 2008, p.40)
Bafico (2022) agrega que:

En el psicoanalisis como practica lo real se define a partir de lo que tiene lugar, lo
que nos sucede como por azar. (...) Lo real se sitia siempre del lado del mal
encuentro, de lo que irrumpe, de lo que sucede a veces demasiado pronto, a veces

demasiado tarde, pero nunca en el momento adecuado. (p. 78)

Quien hace las veces de analista se presta a ocupar esa funcion deseante, ese lugar vacio,
para que algo del orden del deseo del sujeto pueda surgir. Interviene en esa linea,
apuntando al sinsentido, a romper o abrir de algun modo el discurso, aunque no siempre se
dé algo de esto. Podemos decir que el pensar al analista como lo que se produce en el acto
analitico en si, implica admitir que el azar o la casualidad si tienen una cuota de
protagonismo en este surgimiento del analista, pero a su vez, implica que no se es analista

de una vez y para siempre sino que es algo movil, momentaneo.

Rodriguez Ponte (2005) aclara que “analista" no es una persona ni una propiedad que

emana de alguien que se ofrece como tal, y postula que hay una confusién al respecto.

Algunos parecen creer que todo lo que hace un analista es analitico, y no es asi.
Para mi, analista es una posicion y un momento, muy puntual y particular, en el
curso de la sesién de analisis. Es una posicion, y el analisis del analista es lo que
permite alcanzar cada tanto esa dificil, inhumana posicién. Una posicién que Lacan
llama de distintas maneras: "deseo del analista", " prescindir de lo patético",
"atenerse al discurso y nada mas", etc. No se trata de no experimentar sentimientos.
(...) Pero posterga eso [sus propios sentimientos], lo pone aparte, para atenerse a lo
gue escucha. Me parece que esa posicion subjetiva, no digo que es imposible sin
analisis, tal vez no esté mal matizar un poco, pero es muy dificil sin haber pasado

por el analisis. (parr. 4)

Eidelsztein (2017), en la entrevista mencionada al inicio del trabajo, sostiene una idea
similar, afirmando que “no hay ser del analista, nadie es analista y nadie puede decir ‘no
eres analista’, no hay ser del analista” (parr. 9). Y, ante la afirmacion del entrevistador

acerca de que un analista en formacion es alguien siempre incompleto, responde:

Eso es porque no tiene ser y queda abierto. También muchos psicoanalistas que son

absolutamente haraganes que ven peliculas en Netflix o series en HBO, dicen: “yo

30



no soy completo, yo no sé qué es ser analista” y siguen viendo series de HBO.
(parr.14)

Con esto ultimo pone énfasis en que la incompletud que caracteriza la formacion del
analista -donde ademas se juega lo intransmisible de la experiencia que mencionabamos
antes- no es sindnimo de estancamiento. Por el contrario, podemos afirmar que es esta
falta, esta incompletud lo que deberia posibilitar el movimiento, funcionar como motor para

ese reinventar el psicoanalisis del que hablaba Lacan.

Entonces, siguiendo a estos autores, analista es una posicion a ocupar por momentos, que
implica varias particularidades que se han desarrollado en el presente trabajo, pero que
quedaria circunscripta a la experiencia analitica misma, es decir, no hay analista por fuera

del dispositivo analitico.

Ademas, teniendo en cuenta la funcién del deseo del analista y como posicionarse desde
este lugar, esta claro que es una funcion que tiene su particularidad en el analisis', ya que
uno no va por el resto de la vida ‘suspendiendo’ de ese modo su deseo propio, ni tratando
de generar un vacio en las conversaciones cotidianas. Es una posicién, como plantea
Rodriguez Ponte mas arriba, inhumana, atipica, y que es posible ocupar -en parte- gracias

al analisis propio.

® Por ende, tampoco podemos decir que alguien es buen o mal analista por su formacion tedrica, por
su lugar dentro de una escuela o por sus afnos de analisis personal, ya que la verdadera evidencia de
tal cosa -y a la que no podriamos acceder salvo que estuviéramos en lugar de analizantes- s6lo
puede darse dentro de la experiencia misma de analisis. E incluso asi, el analista como tal no va a
emerger de la misma forma en todos los casos.

31



Conclusiones

Si bien -como puede leerse al inicio- lo que motivd este trabajo fue una genuina busqueda
de respuestas a la pregunta de como se forma un analista, en el transcurso de la
elaboracion del mismo y luego de atravesar mi practica de graduacion (la cual, por suerte,
me hizo cuestionar muchos de los supuestos que tenia) cai en la cuenta de que mas que

respuestas, el verdadero asunto eran las preguntas.
Castellano (2022), acerca de ocupar la posicién del analista y del propio analisis afirma:

(...) Lo verdaderamente relevante es que alguien que emprende ese transito
de interrogarse y de, eventualmente, encontrar algunas respuestas —y descubrir
también que, si alguna cosa no abunda, son las respuestas—, con algo de ese saber
que alli se produjo, es que se ve empujado a ocupar el lugar que algun otro antes

ocupd para él, aunque definitivamente no se trate del mismo. (p.103)

La primera vez que me formulé la pregunta acerca de la formacion tenia la ingenua ilusion
de que hubiera un recorrido tedérico, analitico o institucional que pudiera habilitarme en algun
momento como analista, para finalmente poder llegar a ‘ser’, como si se tratara de una meta
concreta y acabada. A lo largo del camino, las interrogantes fueron las que hicieron de
puente para seguir avanzando, y para poder ver que el asunto tenia muchas mas aristas de

las que se podian observar a simple vista.

Desde diferentes autores se pudo ir viendo lo que es considerado importante segun cada
uno para poder ocupar esa posicion, y, la importancia de poder repensar al analista como
posicién o funcién a ocupar, y no como algo a lo que aspirar a ‘ser’. Esto ultimo, poder
pensar al analista por fuera del ser, nos obliga a concebirlo como algo moévil y despegarlo de

la persona que ocupa su lugar.

Cai en la cuenta de que aquella primera ilusion, la de una meta a llegar o un momento en el
que uno estaria ‘listo’/ ‘cerrado’/preparado’ por completo, deja por fuera la interrogante, la
incertidumbre, el movimiento, la falta, por ende, deja también por fuera la posicion del

analista.

A su vez, el modo en el que circula el saber y como se concibe y transmite dentro de
nuestro ambito influye de manera directa en la formacién. ;Somos capaces de incluir ese
no saber, el cual es ademas uno de los desafios de nuestro oficio? ¢Podemos integrar la

falta como motor?

32



Hace poco lei una frase acerca del saber que creo esta directamente relacionada con la

formacion y lo que aqui se problematiza:

Mas importante que saber, es la relacion que tengamos con el saber: jesa relacién
nos estimula a pensar o inhibe que podamos hacerlo? ; Creemos que la verdad esta
siempre por advenir, nunca del todo revelada y, por lo tanto, nadie la posee? ;O
creemos que esta ya revelada, y, entonces, el mundo se divide entre quienes saben
y quienes no? Esto ultimo produce efectos de fascinacion, por un lado, y profunda
inhibicién, por el otro. Fascinacion con quienes parecen detentar este saber;

profunda inhibicién con respecto al propio pensamiento. (Asociacion Libre, 2025)

La légica universitaria o institucional muchas veces hace que quedemos posicionados en
esta dinamica de fascinacion ante algunos, que son quienes parecen ‘poseer’ el saber,
creyendo asi que un titulo o un lugar dentro de determinada institucién nos serviria de aval

de nuestras cualidades para ejercer una determinada funcion.

El presente trabajo no finaliza con una Unica respuesta acerca de como se forma un
analista. De hecho, podria finalizar afirmando que un analista nunca se forma por completo.
Esto ultimo, lejos de ser un fracaso es lo que permite que la posicién pueda seguirse

ocupando de multiples formas, que podamos repensarnos y repensar nuestra practica.

Por ultimo, considero que la elaboracion del mismo tuvo para mi un gran caracter formativo,
permitiendo abrirme a nuevos modos de relacién con el saber (y con el no saber) y

relanzando interrogantes que propiciaron el pensamiento y el intercambio con otros.

33



Referencias

Asociacion Libre [@al.asociacionlibre]. (16 de octubre de 2025). Sobre la relacién al saber.
[Fotografia]. Instagram.
https://www.instagram.com/p/DP4LmUIEXDk/?igsh=eWpvdHVxbHcwYzhq

Bafico, J. (2022). El oficio del analista. Debate.

Bonoris, B. (2016). El deseo del analista en la obra de Jacques Lacan. Verba Volant.
Revista de Filosofia y Psicoanalisis.
https://publicacionescientificas.uces.edu.ar/index.php/FiliyPsi/article/view/310

Bonoris, B. (2022). ; Qué hace un psicoanalista?: Sobre los problemas técnicos. Coloquio
de Perros.

Calderon, N. (2012). El lugar del objeto (a) en la direccidén de la cura psicoanalitica. Affectio
Societaties, 9(17), 1-20. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4207686

Castellano, G. (2022). Casualidades. Equinoccio. Revista de psicoterapia psicoanalitica,
3(2), 97-112. DOI: doi.org/10.53693/ERPPA/3.2.6 Creative Commons
Reconocimiento 4.0 Internacional (CC BY 4.0)

Domb, B. (1983). Transferencia en la Institucién Psicoanalitica. Cuaderno de psicoanalisis
freudiano, (4), 77-89.

Eidelsztein, A. (11 de Febrero de 2017). Entrevista a Alfredo Eidelsztein / Entrevistado por
David Bros.
https://psicoanalisisyfilosofia.wordpress.com/2017/02/11/entrevista-a-alfredo-eidelszt
ein/

Facultad de Psicologia Universidad de la Republica. (2 de agosto de 2018) Charla con Jean
Allouch [Archivo de video]. YouTube.
https://youtu.be/7-WIIJ4gPYs?si=sGTc3L4vKiM2DxQ)i

Feinsilber, E. (2008).Formacion, ensefianza y transmision. Acheronta. Revista de

Psicoanalisis y Cultura, Vol. 25.https://www.acheronta.org/acheronta25/feinsilber.htm

Ferenczi, S. (1928a) Elasticidad de la técnica psicoanalitica. En Obras completas, Tomo 1V,
Espasa-Calpe.

Ferenczi, S. (1928b). El proceso de la formacion psicoanalitica. En Obras Completas, Tomo
Ill, Espasa-Calpe.

Freud, S. (1905): Fragmento de analisis de un caso de histeria (Caso Dora). En Obras
Completas, Vol VII, pp. 1-107, Amorrortu.

Freud, S. (1912a) Consejos al médico sobre el tratamiento psicoanalitico. En Obras
completas, Vol. Xll, pp.111-119, Amorrortu.

Freud, S. (1912b): Sobre la dinamica de la trasferencia. En Obras Completas. Vol XII, pp.

93-105, Amorrortu.

34


https://youtu.be/7-WIlJ4gPYs?si=sGTc3L4vKiM2DxQi

Freud, S. (1914): Recordar, repetir y reelaborar (Nuevos consejos sobre la técnica del
psicoanalisis, 11). En Obras Completas, Vol Xll, pp. 145-157, Amorrortu.

Freud, S. (1915): Puntualizaciones sobre el amor de trasferencia. En Obras Completas. Vol
Xll, pp. 159- 174, Amorrortu.

Freud, S. (1926). s Pueden los legos ejercer el analisis? Dialogos con un juez imparcial. En
Obras completas, Vol. XX, pp. 165-244. Amorrortu.

Freud, S. (1937) Analisis terminable e interminable. En Obras Completas, Vol. XXIll, pp.
211-254, Amorrortu.

Grau-Pérez, G. (2024). Sobre el caso clinico en psicoanalisis: Una respuesta a Guy Le
Gaufey. Revista uruguaya de psicoanalisis, (138), 50-71.
https://doi.org/10.36496/n.138.a4

Klein, M. (1950) Sobre los criterios para la terminacion de un psicoanalisis. En Obras
Completas, Vol. 3, Paidés.

Lacan, J. (1953-1954). Seminario 1. Los escritos técnicos de Freud. Paidos.

Lacan, J. (1960-1961). Seminario 8. La transferencia. Paidos.

Lacan, J. (1962-1963). Seminario 10. La angustia. Paidos.

Lacan, J. (1964). “El Seminario libro 11: Los cuatro conceptos Fundamentales del
Psicoanalisis”. Paidds.

Lacan, J.(1967) Proposicion del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la Escuela
en Otros Escritos, Paidos.

Lacan, J. (1979). Congrés de I'Ecole Freudienne de Paris sur la trasmisién.Lettres de
I’Ecole, 25(7), 219-220. https://ecole-lacanienne.net/es/bibliolacan/lettres-de-lefp-3/

Lacan, J. (1988). Conferencia en Ginebra sobre el sintoma. En Intervenciones y textos 2
(pp. 115-144). Manantial.

Laurent, E. (2000). ;,Cémo se enseia la clinica?. Cuadernos del Instituto Clinico de Buenos
Aires, (13).

Miller, J. (1997) Introduccién al método psicoanalitico. Paidos.

Miller, J. (2008) Sutilezas analiticas. Los cursos psicoanaliticos de Jacques Alain-Miller.
Paidos.

Real Academia Espafiola. (s.f.). Casualidad. En Diccionario de la lengua espafiola.
Recuperado el 5 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/casualidad

Real Academia Espafiola. (s.f.). Producir. En Diccionario de la lengua espafiola.
Recuperado el 5 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/producir

Real Academia Espafiola. (s.f.). Lego. En Diccionario de la lengua espariola. Recuperado el

5 de octubre de 2025, de hitps://dle.rae.es/lego

35


https://dle.rae.es/lego

Real Academia Espafiola. (s.f.). Semblante. En Diccionario de la lengua espariola.
Recuperado el 12 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/semblante

Rodriguez Ponte, R. (2005). Entrevista realizada por Michel Sauval. Acheronta, nimero 22:
Formacioén del analista. Diciembre de 2005.

https://www.acheronta.org/reportajes/rodriguezponte.htm

36



	Resumen 
	Introducción 
	Capítulo 1 
	¿Qué se requiere para estar habilitado/a como analista según Freud? 
	 ¿Cuándo hay analista para Lacan? 
	Transferencia y deseo del analista 
	Capítulo 2 
	Entonces ¿cómo se forma un analista? 
	 ¿Por casualidad? 
	De lo intransmisible 
	Capítulo 3 
	Ser o no ser ¿esa es la cuestión? 

	Conclusiones  
	Referencias 





