
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Universidad de la República 
 

Facultad de Psicología 
 

Trabajo final de grado 
Monografía 

 
 

¿Cómo se forma un analista? 
 
 
 
 

Daiana González Méndez 
CI: 5.137.163-2 

 
Tutor: Asist. Dr. Marcelo Novas 

Revisor: Prof. Adj. Mag. Gonzalo Grau-Pérez 
 

 
 
 
 
 
 

Octubre, 2025 
Montevideo, Uruguay 

 
 

 

 



Índice 
 

Resumen................................................................................................................................. 3 
Introducción........................................................................................................................... 4 
Capítulo 1................................................................................................................................6 
       ¿Qué se requiere para estar habilitado/a como analista según Freud?........................... 6 

¿Cuándo hay analista para Lacan?................................................................................... 9 
Transferencia y deseo del analista...................................................................................13 

Capítulo 2..............................................................................................................................20 
Entonces ¿cómo se forma un analista?...........................................................................20 
¿Por casualidad?............................................................................................................. 23 
De lo intransmisible.......................................................................................................... 26 

Capítulo 3..............................................................................................................................29 
Ser o no ser ¿esa es la cuestión?....................................................................................29 

Conclusiones........................................................................................................................32 
Referencias...........................................................................................................................34 
 
 

 

2 



Resumen 

El presente Trabajo Final de Grado consiste en una producción teórica que tiene como 

objetivo cuestionar acerca de la formación del analista y la habilitación/autorización del 

mismo en su función. A lo largo del trabajo se irán planteando interrogantes que servirán de 

disparadores para tratar de entender cómo se concibe la formación de un analista para el 

psicoanálisis, qué implica y qué se requiere, desde distintas perspectivas.  

Se partirá de autores clásicos como Freud y Lacan, para luego, en conversación con 

otros/as repensar aspectos que atraviesan por completo la formación y la práctica clínica, 

así como la transmisión misma del psicoanálisis.  

Palabras clave: psicoanálisis, analista, formación. 

 

 

 

 

 

3 



Introducción 

 

En 1922 hablé con Freud sobre mi intención de establecerme en Viena como 

analista. Me habían dicho que nuestro grupo de Berlín alentaba a los psicoanalistas, 

especialmente a los principiantes, a realizar análisis didácticos antes de iniciar su 

práctica profesional, así que le pregunté a Freud si creía que esta preparación era 

deseable para mí. Su respuesta fue: “Tonterías. Empieza ya. Seguramente tendrás 

problemas, pero cuando los tengas, ya veremos lo que podemos hacer para 

resolverlos”. (Roazen, 1995, p.138 como se citó en Bonoris, 2022) 

 

La siguiente monografía, enmarcada en el Trabajo Final de Grado de la Licenciatura en 

Psicología, responde a un interés propio por buscar -inicialmente- respuesta(s) acerca de 

cómo formarse como analista y qué se requiere para encarnar tal posición. 

Es algo frecuente que, finalizando la carrera de grado, los estudiantes se pregunten cómo 

continuar luego de ésta. Quizá de parte de quienes estamos interesados por el psicoanálisis 

surjan algunas preguntas particulares: ¿Estoy habilitado/a para ser analista?¿Qué se 

necesita para ello?¿Hay algo en la formación que garantice tal cosa? En caso de existir tal 

garantía ¿se trata de una suma de contenidos teóricos, de experiencias, o va más allá? 

¿Qué es exactamente ser analista? ¿Es una posición a ocupar por momentos o es algo fijo 

e inmutable? 

Al realizar mi práctica de graduación en la Clínica Psicoanalítica de la Unión, varios de estos 

puntos insistieron y fueron inquietudes compartidas con mis compañeras, donde a la hora 

de llevar adelante tratamientos por primera vez no nos quedaba del todo claro si realmente 

estábamos ‘siendo’ analistas o no.  

Múltiples incertidumbres se hacen presentes a la hora de iniciar en la clínica, donde, de la 

mano de lo anterior, se pone en interrogación si se está preparado/a para comenzar a 

habitar la función. La cuestión es: ¿qué es estar preparado/a? ¿se lo está algún día?¿Quién 

lo determina? 

Considero pertinente interrogarse acerca de la formación del analista ya que es un punto 

crucial y determinante del modo de posicionarse en la clínica psicoanalítica; se trata de un 

aspecto ético y de la transmisión de nuestra práctica. Implica repensar desde dónde, cómo 

4 



y cuándo ocupamos el lugar de analistas frente al sujeto con el que trabajamos y no reducir 

tal lugar a una mera secuencia de pasos.  

Además, quizá excusadas en el argumento de la intransmisibilidad, algunas nociones del 

terreno psicoanalítico (y de las cuales a veces no hay consenso claro) pueden darse por 

sobreentendidas o plantearse de forma demasiado abstracta.  

Este oscurantismo que se da a causa de una especie de silencio cómplice puede ser muy 

desalentador y volverse un obstáculo para quienes aspiramos a habitar la función de 

analistas. El presente trabajo, que nace de una genuina búsqueda de respuestas, tiene 

como objetivo cuestionar y poner en movimiento algo que a veces se encuentra tan 

establecido que queda estático, disfrazado de evidente, y que es parte del núcleo del 

ejercicio de nuestro rol. 

 

 

 

5 



Capítulo 1 

¿Qué se requiere para estar habilitado/a como analista según Freud? 

 
En ¿Pueden los legos ejercer el análisis? (1926) -un texto clave para responder esta 

pregunta- Freud argumenta a favor de que los legos1 (entendidos en este caso como no 

médicos) puedan ocupar el lugar de analistas, recalcando que esto no implica que lo hagan 

desde un lugar imprudente o salvaje. La escritura de este trabajo se enmarca en el contexto 

de una reciente causa judicial realizada contra Theodor Reik, donde se lo acusaba de 

curanderismo y de transgredir la ley al tratar pacientes sin tener un título médico. Freud -en 

defensa de Reik- deja claro que si bien los médicos no estarían excluidos a ejercer el 

análisis, quienes no lo son también pueden formarse para el ejercicio del mismo, ya que el 

conocimiento necesario no está en la medicina ¿dónde está entonces? 

Lo primero que Freud nombra en este texto es la exigencia de que quien quiera ejercer el 

análisis en otros, debe primero someterse a un análisis propio. Dirá que solamente 

vivenciando los procesos postulados en su propia persona adquirirá la convicción que luego 

lo guiará como analista. 

Nombra tres institutos encargados de la formación en ese momento. Allí se les brindaba a 

los interesados instrucción teórica, se analizaban, y gozaban del auxilio de un analista más 

experimentado que los guiaba en sus comienzos en la clínica.  

Freud esboza aquí -aunque de manera bastante general- una tríada que considera crucial 

para que un analista pueda formarse para ejercer su función: análisis propio, formación 
teórica y supervisión. Agrega de todos modos que luego de esto (le estima a esta 

formación dos años de duración) la persona es aún principiante, y ‘lo que falta’ se adquirirá 

por medio de la práctica y del intercambio con otros miembros de sociedades 

psicoanalíticas.  

Pero una vez que se ha pasado por esa instrucción, que uno mismo ha sido 

analizado, ha averiguado de la psicología de lo inconciente lo que hoy puede 

saberse, conoce la ciencia de la vida sexual y ha aprendido la difícil técnica del 

psicoanálisis, el arte de la interpretación, el combate de las resistencias y el manejo 

de la trasferencia, ya no es un lego en el campo del psicoanálisis. Está habilitado 

para emprender el tratamiento de perturbaciones neuróticas y con el tiempo podrá 

conseguir todo lo que puede exigirse de esta terapia. (Freud, 1926, p.214) 

1 “Lego, ga: Del lat. tardío laĭcus, y este del gr. λαϊκός laïkós; propiamente 'del pueblo'. (...) adj. Falto 
de instrucción, ciencia o conocimientos” (Real Academia Española, s.f., definición 2). 

6 



En este texto se menciona el análisis propio como un punto indispensable aunque no el 

único, por lo que podemos decir que haberse sometido a un análisis no es suficiente, no 

alcanza. De la misma forma que tampoco alcanza únicamente el contenido teórico o con ser 

médico. 

“Coloco el acento en la exigencia de que no pueda ejercer el análisis nadie que no haya 

adquirido títulos para ello mediante una determinada formación.” (Freud, 1926, p.219). La 

formación, visto de esta forma, consistiría en la tríada planteada anteriormente. Si bien 

Freud habla de ‘títulos’, pensándolo de una forma crítica y desde la actualidad: ¿existe un 

título que pueda garantizar ser analista? ¿Este se podría igualar al de psicólogo?  

Respecto al título de Licenciado en Psicología, ya desde el aspecto teórico podemos decir 

que no, ya que esta licenciatura no tiene más que algunas aproximaciones obligatorias a la 

teoría psicoanalítica pero no es específica de ella. Esto sin contemplar que si tenemos en 

cuenta la exigencia del análisis personal para ocupar la función de analista, tampoco un 

título de psicólogo asegura esto. Sin embargo, ¿puede hoy en día alguien que no es 

psicólogo ocupar esta posición? ¿se está acaso frente al mismo debate de la época de 

Freud respecto al título médico? Un título de licenciado/a en Psicología no puede habilitar a 

alguien analista, pero ¿hay algo que pueda hacerlo? 

En análisis terminable o interminable (Freud, 1937) se describe a los analistas como 

personas que han aprendido a ejercer un arte determinado, pero que esto no les quita su 

derecho de ser hombres como los demás (y como tales, imperfectos). De todos modos 

declara como aptitud necesaria para el ejercicio del rol una medida más alta de normalidad 

y corrección anímicas. 

Entonces, ¿dónde y cómo adquiriría el pobre diablo aquella aptitud ideal que le 
hace falta en su profesión? La respuesta rezará: en el análisis propio, con el que 

comienza su preparación para su actividad futura. Por razones prácticas, aquel sólo 

puede ser breve e incompleto; su fin principal es posibilitar que el didacta juzgue si 

se puede admitir al candidato para su ulterior formación. Cumple su cometido si 

instila en el aprendiz la firme convicción en la existencia de lo inconciente, le 

proporciona las de otro modo increíbles percepciones de sí a raíz de la emergencia 

de lo reprimido, y le enseña, en una primera muestra, la técnica únicamente 

acreditada en la actividad analítica. Esto por sí solo no bastaría como instrucción, 

pero se cuenta con que las incitaciones recibidas en el análisis propio no han de 

finalizar una vez cesado aquel, con que los procesos de la recomposición del yo 

continuarán de manera espontánea en el analizado y todas las ulteriores 

experiencias serán aprovechadas en el sentido que se acaba de adquirir. Ello en 

7 



efecto acontece, y en la medida en que acontece otorga al analizado aptitud de 

analista. (Freud, 1937,pp. 249-250) 

Aquí Freud vuelve a poner el acento en el análisis propio como lo que brindaría esa ‘aptitud’ 

que hace al analista. Esto en tanto permite no sólo acreditar y comprender la técnica 

psicoanalítica en primera persona, sino obtener una percepción de sí mismo diferente, una 

forma de ver(se) más crítica y con un sentido distinto que antes de someterse a un análisis.  

Puntualiza también que este análisis es incompleto, no algo cerrado de una vez y para 

siempre; y que lo que incentiva no se circunscribe al tiempo cronológico que dura. En 

cuanto a esto último apunta al análisis como forma de reestructurar de algún modo el yo, 

pudiendo dar nuevo sentido a las experiencias futuras. Si esto fuera así se lo puede pensar 

como un puntapié para estar más ‘preparado’ o ‘formado’ a la hora de habitar la posición del 

analista, aunque esta preparación tampoco sería nunca acabada desde esta postura. 

Incluso menciona más adelante en el texto que todo analista debe hacerse objeto de 

análisis periódicamente y sugiere hacerlo cada un período de cinco años. Siguiendo esta 

lógica, no hay un fin de análisis cerrado y acabado que pueda garantizar a alguien analista 

de una vez y para siempre, ni tampoco un momento claro en el que ese alguien estaría 

preparado por completo para serlo. 

El desafío de la práctica podría -y debería- entonces pensarse como una apuesta a la 

formación y reelaboración propia continua, lo que implicaría asumir que la persona que 

ejerce como analista no será nunca perfectamente pura ni impoluta en su rol. Al fin y al 

cabo, si bien la tríada mencionada (análisis propio, formación teórica y supervisión) 

configura la formación y es sumamente necesaria para Freud, también es necesario ejercer 

la práctica clínica para obtener eso ‘que falta’ y que no se obtiene de otra manera.  

Esto último se ve reflejado en la primera cita del presente trabajo donde Freud impulsa a 

quien relata -un principiante- a comenzar de una vez, estando advertido de que surgirán 

cosas a resolver que se irán abordando llegado el momento. Así, ocupar la posición de 

analista se sirve de formación teórica, del propio análisis y de la supervisión, pero también 

de un animarse a hacer (¿o a ser?) luego de darse cuenta que esa preparación ideal y 

perfecta para el rol no llega por sí sola y es utópica. 

 

8 



 ¿Cuándo hay analista para Lacan? 

En la Proposición del 9 de octubre de 1967 Lacan formula lo que llama una novedad en el 

funcionamiento de su Escuela, la cual daría solución al problema de la sociedad 

psicoanalítica2. Recordemos que este texto se enmarca en un contexto en el cual había 

fundado su propia Escuela (EFP) tras su ruptura con la IPA. Esto es de suma importancia ya 

que además de plantear un nuevo dispositivo (el pase) va a dar puntos clave sobre cómo 

concibe la formación del analista y sobre varias de las preguntas formuladas inicialmente en 

el presente trabajo. 

Comienza con el primer fundamento: “(...) el psicoanalista sólo se autoriza a partir3 de él 

mismo. Este principio está inscrito en los textos originales de la Escuela y decide su 

posición. Esto no excluye que la Escuela garantice que un psicoanalista surge de su 

formación.” (Lacan, 1967, p.1)  

Esta afirmación nos da una respuesta a la cuestión de la habilitación del analista y si hay 

algo que pueda habilitarlo, según esto último -al menos inicialmente- podemos decir que 

para Lacan no hay una habilitación que venga de afuera, sino que esta surge a partir del 

psicoanalista mismo. Lo que da lugar a más preguntas: ¿cómo autorizarse a partir de uno 

mismo?¿La autorización se trata de un decir a nivel yoico, de una posición subjetiva, de un 

acto?¿Se trata de una autorización a partir de un recorrido analítico?¿Institucional? Cuando 

habla de “el psicoanalista”..¿se refiere a todos? ¿a los de la Escuela?  

Si bien hay varias traducciones, éstas no dicen ‘se autoriza a sí mismo’ sino ‘a partir de’ o 

‘por él’, lo que hace pensar que no consiste meramente en un decir ‘soy psicoanalista’4 y 

como tal estar autorizado, sino que si bien se vale de sí mismo para esto, no sería tan 

simple (teniendo en cuenta además, que cuando hablamos de ideas lacanianas nunca es 

algo tan simple y reducido). 

Introduce casi inmediatamente el lugar de la Escuela. Como vemos en la cita anterior, esta 

autorización del analista no excluye que la Escuela garantice que un psicoanalista surge de 

su formación. Vemos así la idea de una ‘garantía’ -diferente de la autorización previamente 

nombrada- pero que tiene que ver con la Escuela como institución y que debemos separar 

de la habilitación del analista en cuanto tal.  

4 Acerca del decir -o no- “soy psicoanalista” y la discusión al respecto esbozaré un poco más 
adelante. 

3 Hay variantes de esta traducción al español como “se autoriza sólo de él mismo” “no se autoriza 
sino de él mismo” “por él mismo” 

2 Dice, desde el inicio, que la proposición se tratará de estructuras aseguradas en el psicoanálisis y 
garantizar su efectuación en el psicoanalista. Una novedad de funcionamiento de la Escuela como 
solución al problema de la sociedad psicoanalítica. Puntualizar esto es importante ya que no dice que 
es una solución al problema de la formación del analista, ni que apunta a la producción de analistas.  

9 



La autorización o habilitación del analista (que, en tanto es a partir de sí mismo ¿podría 

decirse que surge del análisis propio?) no podría nunca ser brindada por una Escuela o por 

alguien más. 

Va a agregar que si el analista quiere ser parte de la garantía de la institución puede 

volverse responsable del progreso de la Escuela. Enmarca dentro de ésta tres grados: el de 

analista practicante; analista miembro de la Escuela (AME) y analista de la Escuela (AE). 

Hace énfasis en diferenciar los grados de las jerarquías, ya que no está de acuerdo con que 

la institución mantenga estos grados o posiciones desde una lógica jerárquica. 

El analista practicante es simplemente quien se registra inicialmente en la Escuela “sólo 

está registrado en ella al inicio a igual título que cuando se lo inscribe como médico, 

etnólogo y tutti quanti.” (Lacan, 1967, p.1). El AME es un miembro a quien la Escuela 

reconoce como analista que ha probado ser tal. Destaca que esto se designa en base a un 

proyecto de trabajo y no en base a calificaciones previas o proveniencias. Por otro lado está 

el AE; para estar en este lugar es necesario que la persona demande ocuparlo. Se le 

supone al AE estar entre quienes “(...)pueden testimoniar de los problemas cruciales en los 

puntos candentes en que éstos se hallan para el análisis, especialmente en la medida en 

que ellos mismos están en la tarea, o al menos en la brecha, de su resolución” (p.1). Es 

aquí que propone la novedad del dispositivo del pase, el cual luego de transitado permite 

dar lugar a la posición de AE. 

Lacan (1967) habla del análisis propio desde un lugar un tanto distinto al de Freud. Más allá 

de marcarlo como indispensable o importante va a decir que la terminación del análisis -el 

cual es ineludiblemente didáctico- es el pasaje de psicoanalizante a psicoanalista. ¿Es, 

entonces, la finalización del análisis lo que permite devenir a alguien psicoanalista? Si así lo 

fuera.. ¿bastaría con eso desde esta postura?  

Al decir que todo análisis es “ineludiblemente didáctico" se distancia de aquellas posturas 

de la época desde las cuales análisis personal y análisis didáctico eran dos espacios 

necesariamente separados; y donde el último (destinado a quienes aspiraban a ocupar el 

lugar de analistas) terminaba atrapado en lógicas institucionales burocráticas y jerárquicas. 

Visto así no existe entonces un tipo de análisis que sea de formación y tenga alguna 

especificidad con respecto a los demás, todo análisis es didáctico en tanto podrá -al 

finalizar- dar lugar a un analista. 

Propone entonces un nuevo dispositivo para su Escuela - el pase- como espacio donde 

poder dar cuenta que se ha atravesado la experiencia del análisis y se ha llegado a término. 

El dispositivo consiste en que un miembro que demande ocupar el lugar de AE, dirija esa 

10 



demanda a los denominados ‘pasadores’. Son estos últimos que tendrán el oficio de tomar 

testimonio de la experiencia de análisis de quien demanda, para luego transmitirla a un 

jurado que decidirá si brinda o no el grado de Analista de Escuela al miembro en cuestión. 

Todo esto forma parte de la lógica de la Escuela como tal y de su intento de dar cuenta de 

cómo se llega al fin de un análisis y poder transmitir algo de la experiencia analítica. 

Es importante distinguir el pasaje de psicoanalizante a psicoanalista del dispositivo del 

pase, ya que si bien pueden ir de la mano, no son lo mismo. El primero se da en la 

terminación del análisis, el cual da lugar a este pasaje de analizante a analista. El segundo, 

propuesto por Lacan, es un dispositivo meramente institucional por el cual se puede elegir si 

transitar o no, donde se comparte y da cuenta a terceros (pasadores y demás miembros) la 

experiencia de haber atravesado un análisis hasta su fin.  

Surgen también aquí otras interrogantes: ¿Qué es considerado como fin de análisis en este 

caso?¿Se puede ocupar el lugar de analista antes de finalizar el propio análisis?¿Cómo 

pueden otros -como en el caso del dispositivo de pase - determinar si alguien más finalizó 

su análisis?  

Otra formulación importante de la Proposición es el señalamiento de que: “(...) hay un real 

en juego en la formación misma del psicoanalista” (Lacan, 1967,p.2). 

Entendiendo este real en el sentido lacaniano del término, hablamos entonces de algo que 

no es posible de abarcar por lo imaginario ni lo simbólico; algo de la formación que escapa a 

la transmisión teórica, a lo dicho, a lo protocolar. Desde esta postura es importante poder 

reconocer y darle lugar a la existencia de ese real, esa imposibilidad que es necesario 

atravesar en primera persona y de manera singular, que escapa a todo lo que se puede 

enseñar y que está en el núcleo mismo de nuestro trabajo. El análisis propio, entonces, 

sería pensado como una experiencia de choque con ese real que -siguiendo esta línea- 

haría posible consolidar la función o lugar del analista.  

Añade que este real provoca su propio desconocimiento y negación sistemática. ¿Quizá la 

negación sistemática de este ‘real’ nos lleva, por ejemplo, a la falsa necesidad de una 

autorización o validación externa que nos complete? Si bien el dispositivo de pase como tal 

no tiene este propósito ¿acaso no puede ser en ocasiones erróneamente tomado como 

instancia de habilitación en tanto analista? 

Visto así, la formación del analista es irreductible a un recorrido teórico, a un título 

universitario o al haber pasado por un dispositivo institucional; reducirla a esto sería 

-aunque más tranquilizador- caer en una simpleza poco acertada. Lo mismo aplica en el 

11 



sentido inverso: considero que no se puede reducir la formación a simplemente haberse 

analizado.  

Más adelante Lacan (1988) reafirma que: 

(...) cuando alguien se asume como analista, sólo él mismo puede hacerlo. Esta me 

parece una evidencia inicial. Cuando alguien se asume como analista, es libre en 

esa especie de inauguración, que hice entonces y que llamé Proposición. Es libre, 

puede asimismo no hacerlo (...) (p.120) 

Agrega además que eligió expresamente -para quien decida transitar el dispositivo de pase- 

que el testimonio pueda ser confiado a personas que se encuentren en el mismo punto que 

quien testimonia [pasadores]; debutantes en la función de analista. 

Es evidente, en efecto, que si se va a dirigir a un veterano, a un titular, incluso como 

suele decirse a un didacta podemos estar seguros de que su testimonio resultará 

completamente tergiversado. Porque, en primer término, sabe muy bien que el pobre 

cretino al que se dirige tiene ya tanta experiencia que no sabe absolutamente nada, 

al igual que yo, porque se comprometió con esa profesión de analista. Yo me 

acuerdo de eso un poco y me vuelvo a aferrar a ella. Pero la mayoría lo ha olvidado 

totalmente. Sólo ven su posición de autoridad y, en esas condiciones, se intenta 

marcar el paso como aquél que tiene la autoridad, es decir, que muy sencillamente 

se miente. Entonces, intenté que se dirijan siempre a personas que como ellos eran 

debutantes en la función de analista. (p.120) 

 

En estas citas se subraya de algún modo que la experiencia del pase -voluntaria y no 

obligatoria- no tiene por objetivo ser un rito que nombra a alguien analista (de hecho ese 

alguien debe ya haberse asumido tal para pasar por el dispositivo) y que el testimonio de fin 

de análisis no debe quedar atrapado en una lógica autoritaria. El pasador no está ubicado 

en un lugar de poder ni tampoco de analista de quien da su testimonio. 

El objetivo del pase no es el de declarar o nombrar -como un juez o un cura- a alguien 

analista. Quizá la confusión radica en perder de vista que se trata de un artificio institucional 

planteado como importante para la Escuela, Escuela que va a velar por sostener, justificar,  

respaldar y transmitir el psicoanálisis como práctica (y en ese caso dar garantía) no de 

12 



autorizar ni producir psicoanalistas5. Ambas líneas son muy importantes, pero es necesario 

poder visualizarlas de manera separada para no caer en un nuevo reduccionismo. 

En conversación con las citas anteriores podemos decir que también Lacan deja entrever 

cómo la acumulación de experiencia y/o conocimientos teóricos no hace a priori a alguien 

mejor analista6; podemos agregar que por el contrario podría hacerlo llegar a un punto en el 

que se crea poseedor de un saber tal que lo aleje de su función en tanto le impida 

cuestionarla y cuestionarse.  

 

6 En esta misma línea se puede afirmar que el haber transitado y finalizado un análisis tampoco 
garantiza a priori que alguien sea mejor analista. 

5 Benjamin Domb (1983) hablando acerca de la Escuela y cómo se diferencia del análisis en cuanto 
al discurso: “es a partir del decir del analizante que [el análisis] transcurre. En cambio, la institución 
transcurre a partir del decir de los analistas” (p.80) 

13 



Transferencia y deseo del analista 

Tras ver las ideas centrales sobre cómo Freud y Lacan se aproximan a la cuestión de la 

formación, resulta pertinente también esbozar una respuesta acerca de qué significa ocupar 

la posición del analista como tal para ellos.  

Si bien Freud no habla de “posición del analista” sí describe en varias oportunidades la 

actitud que un analista debería adoptar en el transcurso de un análisis. Instaura (Freud, 

1912) la escucha parejamente flotante de parte del analista como correspondiente a la regla 

fundamental: la asociación libre por parte del analizante. El analizante deberá decir todo 

cuanto se le ocurra sin seleccionar ni omitir nada, el analista deberá escuchar todo con la 

misma atención sin escoger ni priorizar nada, abandonándose a sus “memorias 

inconscientes”. El énfasis en no priorizar ni seleccionar algunos datos sobre otros radica en 

que de lo contrario se correría el riesgo de no hallar nunca más de lo que ya se sabe. “No 

se debe olvidar que las más de las veces uno tiene que escuchar cosas cuyo significado 

sólo con posterioridad discernirá” (Freud, 1912a, p. 112).  

En este mismo texto, señala la importancia de no poner en juego la propia individualidad del 

médico, éste “no debe ser transparente para el analizado, sino, como la luna de un espejo, 

mostrar sólo lo que le es mostrado” (Freud, 1912a, p.117) ni posicionarse desde un lugar 

pedagógico: “la ambición pedagógica es tan inadecuada como la terapéutica” (p.118). 

También introduce en el psicoanálisis el concepto de transferencia, el cual va a ser clave en 

la cura y en la posición del analista. Va a definirla (Freud, 1905) como una reedición o 

recreación de mociones y fantasías inconscientes que son sustituidas de la persona anterior 

(hacia quien eran dirigidas) para dirigirse hacia el médico. “Para decirlo de otro modo: toda 

una serie de vivencias psíquicas anteriores no es revivida como algo pasado, sino como 

vínculo actual con la persona del médico.”(p. 101) 

Plantea que todo ser humano -por influjos que recibe en su infancia y disposiciones innatas- 

adquiere una especificidad para el ejercicio de su vida amorosa, lo que da como resultado 

un clisé que se repite a lo largo de la vida. (Freud, 1912b, p.97). “El analizado no recuerda, 

en general, nada de lo olvidado y reprimido, sino que lo actúa. No lo reproduce como 

recuerdo, sino como acción; lo repite, sin saber, desde luego, que lo hace.” (Freud, 1914, pp 

151-152). 

Pronto advertimos que la trasferencia misma es sólo una pieza de repetición, y la 

repetición es la trasferencia del pasado olvidado; pero no sólo sobre el médico: 

también sobre todos los otros ámbitos de la situación presente. Por eso tenemos 

14 



que estar preparados para que el analizado se entregue a la compulsión de repetir, 

que le sustituye ahora al impulso de recordar, no sólo en la relación personal con el 

médico, sino en todas las otras actividades y vínculos simultáneos de su vida. 

(Freud, 1914, pp. 152-153) 

En Puntualizaciones sobre el amor de transferencia (Freud, 1915) muestra cómo la 

transferencia puede volverse un posible obstáculo para el tratamiento analítico, planteando 

la situación de un enamoramiento hacia la figura del analista. En cuanto a esto, lo primero 

que aclara es que hay que poder discernir que el enamoramiento (podríamos agregar que 

esto aplica también para emociones negativas) no es hacia él como persona. Se trata de 

algo producido por la situación analítica7 y que no es atribuible a sus características 

personales. Lo plantea como una exteriorización resistencial, puntualizando que el analista 

no tiene derecho a aceptar esa ternura que se le ofrece ni mucho menos responder a ella. 

Sofocarla también es una mala idea, ya que sería meramente volver a reprimir aquello que 

está saliendo a la luz. 

Si su cortejo de amor fuera correspondido, sería un gran triunfo para la paciente y 

una total derrota para la cura. Ella habría conseguido aquello a lo cual todos los 

enfermos aspiran en el análisis: actuar, repetir en la vida algo que sólo deben 

recordar, reproducir como material psíquico y conservar en un ámbito psíquico. 

(Freud, 1915, p.169) 

Concluye -respecto a la transferencia de amor- en que lo más acertado sería retenerla pero 

tratándola como algo no real en tanto es una situación que se atraviesa en la cura. Freud da 

cuenta de que la transferencia, si bien puede ser un obstáculo para la cura, también es lo 

que la posibilita: “La transferencia, destinada a ser el máximo escollo para el psicoanálisis, 

se convierte en su auxiliar más poderoso cuando se logra colegirla en cada caso y 

traducírsela al enfermo.” (Freud,1905, p.103) Por ende, lograr manejarla de una forma 

adecuada sería -en estos términos- un desafío de ocupar la posición de analista. 

Lacan va a retomar el concepto de transferencia, aunque no en tanto mera repetición. La va 

a situar en estrecha relación con el saber, específicamente el atribuido al analista, 

introduciendo así la noción de Sujeto Supuesto Saber. Además de la relación directa con el 

saber, la transferencia también está relacionada con el amor. 

En el Seminario 8 (Lacan, 1960-1961) va a utilizar el banquete de Platón para plantear el 

problema del amor, en tanto sería lo que permite comprender lo que sucede en la 

transferencia y a causa de ella. Va a explicar esto a partir de la pareja erastés (amante) - 

7 Aclara que esto no significa que ese amor no sea genuino.  

15 



erómenos (amado). El erastés se caracteriza por lo que le falta, aunque no sabe qué le 

falta. El erómenos, objeto amado, se caracteriza por tener algo -que no sabe que tiene- 

escondido en su interior, esa ágalma8 que posee y que es lo que constituye su atractivo. La 

cuestión, aclara Lacan, es que no hay coincidencia entre lo que a uno le falta, y lo que el 

otro tiene, y es ahí donde se sitúa el problema del amor. 

En esta pareja planteada, el analizante ocupa la posición de erastés y pone sobre el 

analista un saber sobre su deseo (saber que en realidad el analista no tiene). El analista 

entonces, se ubica como erómenos, amado, aunque absteniéndose de responder a esta 

demanda del analizante, no responde al amor. Allí se produce lo que el autor denomina 

como la significación del amor en tanto metáfora (por ende, sustitución) “(...) en la medida 

en que la función del erastés, del amante, como sujeto de la falta, se sustituye a la función 

del eromenós, el objeto amado– ocupa su lugar” (Lacan, 1960-1961, p.51). 

¿Qué es lo que va a encontrar el sujeto en el análisis? no es aquello que busca, Lacan 

responde:  

Si parte al encuentro de lo que tiene y no conoce, lo que va a encontrar es aquello 

que le falta (...) la forma en que se articula lo que encontrará en el análisis es la de 

aquello que le falta, a saber, su deseo. (Lacan, 1960-1961, p.80) 

Introduce así la dimensión de la falta como constitutiva de la relación de amor y como algo 

necesario para que exista deseo. En relación con esto es que se va articular la noción de 

Sujeto Supuesto Saber y de deseo del analista. 

Va a afirmar que “(...) el sujeto al que se supone saber, en el análisis, es el analista” (Lacan, 

1964, p.233) y “en cuanto hay, en algún lugar, el sujeto se supone saber - que hoy abrevié 

en la parte alta de la pizarra con S.s. S.- hay transferencia.” (p. 240). 

Es decir, entonces, que la transferencia está indefectiblemente ligada a esta suposición de 

saber hacia el analista. Aunque advierte -y esto es importante para nuestro posicionamiento 

como analistas- que el analista no debe pretender representar un saber absoluto, 

podríamos decir que debe estar advertido de que no tiene ese saber que el sujeto le 

supone9. De este modo, debe evitar actuar desde la creencia de que es poseedor del 

mismo. Bonoris (2022) agrega que la paradoja del sujeto supuesto saber es que el analista 

debe sostenerlo para que el análisis sea posible, pero a la vez debe tener la mira puesta en 

9 “Esto no autoriza en modo alguno al psicoanalista a contentarse con saber que no sabe nada, 
porque lo que está en juego es lo que tiene que saber.” (Lacan, 1967, p.4) 

8 “Lo importante es lo que hay en el interior. Ágalma (...) aquí es, ante todo, joya, objeto precioso - 
algo que está en el interior.” (Lacan, 1960-1961, p. 164) 

16 



su disolución; habla en el nombre de la verdad pero sabiendo que se trata de una posición 

falsa. 

En la medida en que se supone que el analista sabe, se supone también que irá al 

encuentro del deseo inconsciente. Por eso digo (...) que el deseo es el eje, el pivote, 

el mango, el martillo, gracias al cual se aplica el elemento-fuerza, la inercia, que hay 

tras lo que se formula primero, en el discurso del paciente, como demanda, o sea, la 

transferencia. El eje, el punto común de esta hacha de doble filo, es el deseo del 

analista, que designo aquí como una función esencial. (Lacan, 1964, p.243) 

¿Qué ha de ser del deseo del analista para que opere de manera correcta? Esta 

pregunta, ¿puede quedar fuera de los límites de nuestro campo, como en efecto 

pasa en las ciencias (...) en las que nadie se pregunta nada respecto al deseo del 

físico, por ejemplo? (...) En todo caso, el deseo del analista no puede dejarse fuera 

de nuestra pregunta, por una razón muy sencilla: el problema de la formación del 

analista lo postula. Y el análisis didáctico no puede servir para otra cosa como no 

sea llevarlo a ese punto que en mi álgebra designo como el deseo del analista. 

(Lacan, 1964, pp 17-18) 

Como vemos, se introduce el deseo del analista como una función esencial para la dirección 

de la cura, donde el analista no se deja capturar por la posición en la que es colocado en la 

transferencia y va en pos de la emergencia del deseo en el analizante. Plantea además, que 

la función deseo del analista es un punto muy importante en lo que a la formación respecta, 

es por eso que interesa puntualizarlo en el presente trabajo.  

¿Cómo se encarna tal función? ¿Qué significa?  

Bonoris (2016) comienza por explicar la fórmula lacaniana de que el deseo es deseo del 

Otro: 

Que se desee en cuanto Otro significa que el problema del deseo para el 

psicoanálisis no remite al objeto del deseo, es decir, a la pregunta por lo que se 

desearía, sino a las condiciones deseantes, en otras palabras, a la cuestión por 

cómo se desea o desde dónde se desea. Lo fundamental es que se desea como 

alteridad, que no existe nada como “mi propio deseo”. (Bonoris, 2016,p.45) 

Entonces, va a agregar que el analista no debe ocupar el lugar de objeto de deseo del 

analizante, ni tampoco indicarle cuál es ese objeto, sino que debe prestarse a una función 

deseante, ocupando un lugar vacío.  

17 



En palabras de Lacan: “las coordenadas que el analista ha de ser capaz de alcanzar para, 

simplemente, ocupar el lugar que le corresponde, queda definido como aquel que le debe 

ofrecer, vacante, al deseo del paciente para que se realice como deseo del Otro” (Lacan, 

1960-1961, p. 125). 

Bonoris (2016) señala que para que el analista ocupe ese lugar vacío es fundamental que, 

en principio, no comprenda10; que los dichos del analizante no sean apresados bajo ninguna 

red hermenéutica. No interpretar los dichos del analizante de alguna forma que no se 

desprenda de la propia lógica del texto. Agrega que el análisis avanza más y mejor, en la 

medida en que el analista no sepa qué es lo que el analizante desea, ahí radica la dificultad 

máxima: asumir una posición plena de incomprensión, de docta ignorancia. 

Lacan (1962-1963) introduce al objeto a como causa del deseo (no como objeto de deseo, 

sino como causa) objeto a del cual el analista deberá ser semblante11. Calderón (2012) 

plantea que el deseo del analista implica una renuncia advertida del goce para que 

justamente ahí donde eso era, advenga, en su lugar, el sujeto del deseo. El deseo del 

analista le permite a éste hacer advenir al objeto (a) causando así el deseo del analizante.  

El analista debe rechazar la posición de ser el amado, pero también la del amante. 

No debe dar señal de su deseo más que por soportar la falta que representa bajo el 

velo del objeto (a). Más precisamente, el analista se ubicará en el lugar del vacío 

-paraje donde su deseo, en tanto deseo del Otro- quedará eclipsado (...) (Calderón, 

2012, p.6) 

El deseo del psicoanalista constituye un deseo orientado a producir la emergencia 

del deseo como tal, ahí donde un vacío se produce entre lo que el analizante ofrece 

y lo que el analista realmente tiene. Ese agujero es el objeto (a) que el analista 

encarna. Por su parte, la instalación de la pulsión le permite al psicoanalista 

encarnar el objeto (a) y hacer de su semblante en el cuadro del fantasma del 

analizante. (Calderón, 2012, p.7) 

Rodríguez Ponte (2005) destaca que es el análisis propio lo que permite alumbrar ese 

deseo, el deseo del analista: 

(...)un deseo muy singular, raro, definido por relación a lo que Lacan llama sujeto 

supuesto saber. Es decir, qué hacer con este sujeto supuesto saber que funciona 

11 “Semblante: m. apariencia (‖ aspecto o parecer)” (Real Academia Española, s.f, definición 4) 

10 “Una de las cosas que más debemos evitar es precisamente comprender demasiado, comprender 
más de lo que hay en el discurso del sujeto. No es lo mismo interpretar que imaginar comprender. Es 
exactamente lo contrario.” (Lacan,1953-1954, p. 120) 

18 



todo el tiempo en nuestra experiencia, no solamente en el análisis, aunque es 

precisamente en el análisis donde es posible aislarlo en su pureza. Una posición que 

haya experimentado la caducidad de ese sujeto supuesto saber, y que quiera reiterar 

ese momento de caducidad, me parece que sólo una experiencia como la del 

análisis lo permite. (párr. 6) 

Considero que uno de los puntos más importantes a entender de la noción de deseo del 

analista -y quizá puede aplicarse a varios conceptos lacanianos para no tomarlos en su 

literalidad- es que no se trata de un deseo personal del analista, tampoco del deseo de ser 

analista, ni del deseo de curar. Se trata de una función que hace posible que el análisis se 

produzca, y que algo del orden del deseo del analizante pueda abrirse paso. Siguiendo a 

Rodríguez Ponte podemos pensar que el analista -en su propio análisis- adquiere esta 

capacidad de poder desprenderse de su propio deseo en cierta forma para poder ocupar la 

posición de analista. 

Bafico (2022) comenta al respecto de las interpretaciones: “cuanto más rimbombante sea la 

interpretación, más florida, menos efectiva será; eso es una explicación, es un cuentito que 

le hacen al paciente. La interpretación tiene que generar un vacío, si no genera un vacío12, 

no es una interpretación” (p.102). En el caso de una explicación, el analista estaría 

justamente otorgando sentido, podríamos decir que estaría comprendiendo. La idea es, 

justamente, poder romper con el sentido para que algo diferente pueda surgir. 

Bafico (2022) agrega que al comenzar un análisis hay dos posibilidades para el analista: 

ubicarse como a’ (a prima) o en Otro. En la primera ubicación podría ubicarse como ideal (lo 

que se da en algunas psicoterapias), pero esta no es la idea del análisis. Se trata de romper 

el sentido para provocar la división subjetiva del sujeto, tratar de llevarlo a otro lugar que es 

el fantasma, la fantasmática del sujeto. Va a finalizar la idea: “al actuar desde ese lugar [del 

Otro] se ubican como analistas. Ya no tiene que ver con ser analista o no ser analista” 

(p.60). 

Esto último, descentrar el asunto del ser o no ser, es una idea fundamental. Considero 

relevante puntualizar además que el deseo del analista, en tanto función, va a brotar de 

diversas formas que harán también a la singularidad de cada caso, y, como muchas otras 

nociones que veremos en el presente trabajo, es imposible de ser prefijado en una 

intervención o acto puntual que pueda ser generalizable.  

12 Es importante no confundir ocupar ese lugar de vacío, falta, con hacer silencio; ya que nada tiene 
que ver con eso. 

19 



Capítulo 2 

“Formar analistas ha sido, y sigue siendo, la meta de mi enseñanza.” 

(Lacan, 1964, p.238) 

 

Entonces ¿cómo se forma un analista? 

Si bien Freud ya lo había planteado como punto importante de la tríada13, Sándor Ferenczi 

en 1928 enunció el análisis del analista como la segunda regla fundamental del 

psicoanálisis: quien desee analizar a los demás debe primero ser él mismo analizado. Esta 

forma de nombrarlo pone en ello especial énfasis. 

Es fácil reconocer a los analistas no analizados (silvestres) y a los pacientes 

incompletamente curados, en que sufren una especie de «compulsión a analizar»; la 

movilidad libre de la libido tras un análisis acabado, permite por el contrario dirigir el 

conocimiento propio y el dominio propio analíticos, sin que esto impida gozar 

simplemente de la vida. El resultado ideal de un análisis acabado es precisamente 

esta elasticidad que la técnica exige también al analista. Y ello es un argumento más 

a favor de la necesidad absoluta de la segunda regla fundamental del psicoanálisis. 

(Ferenczi, S, 1928a, p.7) 

Sostiene que esta segunda regla fundamental es esencial y es la que otorga al analista esta 

elasticidad necesaria para la técnica, a la cual sólo se llega luego de atravesado un análisis. 

Esta elasticidad permitiría poder adaptar la técnica a cada caso, sostener la escucha y no 

quedar atrapado en una rigidez dogmática. Habla de una compulsión a analizar que se 

puede percibir en aquellos a quienes denomina “analistas silvestres” que no han sido 

analizados y que no poseen una “movilidad libre de la libido”. 

En una conferencia dictada en Madrid (Ferenczi, 1928b) desarrolla acerca de la formación 

psicoanalítica y cómo se diferencia de aquellas profesiones en las cuales un determinado 

número de exámenes aprobados confieren el derecho a ejercer. Va a decir que la 

experiencia psicoanalítica muestra que -en esta área- para practicar el oficio no alcanza con 

dar cuenta de conocimientos de ese orden, sino que es indispensable un estudio profundo 

de nuestra personalidad y una observación rigurosa de nuestras mociones psíquicas y 

afectivas. Para comprender el material psíquico recogido por otros es necesario 

aproximarse a los propios procesos psíquicos e intelectuales, y esto sólo es posible 

13 Análisis propio, formación teórica y supervisión. 

20 



pasando por la experiencia de un análisis personal. Agrega que el método psicoanalítico 

ayuda al futuro analista a descubrir al máximo y poder dominar el inconsciente. Esto es para 

Ferenczi lo esencial de la formación analítica; lo teórico y práctico sólo puede venir después 

del propio análisis. No dice que estas últimas dos no sean necesarias aunque sí hace 

hincapié en la importancia del análisis propio: una especificidad que distingue a esta 

formación de otras. 

Rodríguez Ponte (2005) sitúa que el elemento número uno en la formación del analista es el 

análisis del mismo, el cual para él se encuentra muy lejos del punto número dos. Afirma: “el 

analista se hace en el análisis. Este para mí es el punto principalísimo” (párr. 2) y luego 

agrega que no sabe si con el análisis es suficiente pero sí tiene la certeza de que sin él no 

hay analista. 

Bonoris (2022) critica las posturas donde se coloca la experiencia del análisis personal por 

encima de los otros dos pilares de la tríada formativa. Su crítica no es hacia la importancia 

del análisis propio, sino al menosprecio de la teoría. Expresa que algunos autores la 

colocan en un lugar no importante, pasado, irrelevante y que quedaría hasta obsoleto14 en 

comparación con lo realmente importante: la experiencia analítica. Para él, los tres puntos 

son igualmente importantes. Hace un especial énfasis en la formación teórica debido a que 

es la que -desde su perspectiva- se tiende a solapar: “un modelo teórico sólido no garantiza 

un buen análisis, pero su ausencia pronostica uno malo” (p.27). 

 

(...)¿Quién dudaría a la hora de afirmar que el propio análisis es fundamental para 

ser analista? La pregunta que debemos hacernos es por qué esa sería la razón 

decisiva, la más importante. ¿No es igual de necesario que para analizar el analista 

sepa sobre teoría psicoanalítica (y sobre tantas otras cosas)? (...) ¿Pueden existir 

condiciones necesarias más importantes que otras? Lo que es seguro es que si son 

necesarias ninguna puede faltar. Sin embargo, casi nunca se afirma la necesidad de 

la formación teórica y de la lectoescritura del caso. (Bonoris, B., 2022,p.37)  

 

Podemos afirmar que, a rasgos generales, hay un consenso en el psicoanálisis sobre la 

necesidad del análisis del analista, además ¿por qué no analizarse y someterse en primera 

14 Uno de los autores a los que remite directamente en este punto es a Miller (2008, como se citó en 
Bonoris, 2022) y a su explícita reducción de la teoría a algo que está en el pasado y hacia lo cual los 
analistas que ya practican experimentan ternura: les recuerda a su juventud y a cuando no sabían 
cómo hacer. Miller define a la teoría como un comentario de la experiencia. 

21 



persona a la técnica con la cual, justamente, aspiramos a trabajar? El punto de discusión, o 

desde el cual se entrecruzan diferentes posturas, es qué lugar ocupa ese análisis propio en 

la formación15: ¿Es lo más importante? ¿Es un punto más con igual peso que el resto? 

¿Nos asegura algo?¿Basta con analizarse una vez en la vida?¿Es imprescindible llegar al 

fin del análisis? y en ese caso ¿cuál es el fin de análisis? ¿Desde dónde es posible 

posicionarse mientras ese fin aún no llega?  

No trataré de responder en este trabajo minuciosamente a todas estas preguntas, a las 

cuales además podemos encontrar respuestas y elaboraciones diversas, pero sí es 

importante saber que todas se ponen en juego a la hora de pensar la cuestión de cómo se 

forma un analista.  

En una entrevista realizada a Alfredo Eidelsztein (2017), ante la pregunta acerca de su 

punto de vista respecto a la formación universitaria del analista, responde que no hay una 

fórmula privilegiada para hacerse analista, y que no importa tanto si posicionarse a favor o 

en contra de los estudios universitarios; lo fundamental es el estudio, sea universitario o no.  

Mucha gente ha fracasado en el intento de hacerse psicoanalista pero no lo sabe, 

cree que porque se analizó muchos años y porque atiende pacientes ya está, pero 

lamentablemente no hay al respecto garantía alguna.  

Para mí ¿en qué radica hacerse analista? Es una pregunta parecida a la de ser 

filósofo o la de ser científico. ¿Cómo se hace un científico? o ¿Cómo se hace un 

filósofo? o ¿cómo se hace igualmente un guitarrista?, hay cosas que no son 

estandarizables, para mí no es un camino con una meta fija. (Eidelsztein, 2017, párr. 

3-4) 

 

 

 

15 Klein, por ejemplo,  afirma que el fin de análisis daría como resultado un sujeto con yo bien 
integrado y fortalecido, que ha podido elaborar satisfactoriamente las ansiedades persecutoria y 
depresiva.(Klein,1950). Ferenczi, en lo citado anteriormente, sostiene que quien finaliza un análisis 
obtiene una elasticidad requerida para la técnica y para poder dominar el inconsciente. Freud trae al 
análisis propio como lo que brindaría la aptitud que hace falta para ejercer la profesión. Lacan habla 
del fin de análisis como un pasaje de psicoanalizante a analista. Si bien para todos ellos el análisis 
del analista es necesario e influye en la formación, lo conciben de distintas formas y le confieren 
diferente peso. 

22 



 ¿Por casualidad? 

 

Público: Me refería sobre todo a la producción de analistas, a 

ese tema. 

Jean Allouch: ¿A la producción de analistas? 

Público: De un analista, sí 

Jean Allouch: Sí, ¿qué? 

Público: Que me hace problema eso. ¿Cómo se forma un 

analista, cómo se produce un analista? 

Jean Allouch: [Hace un silencio] Por casualidad. [Risas] [...] No 

hay un dispositivo que pueda decidir de una manera general 

para todos, eso no existe. Por eso mi respuesta 

(Facultad de Psicología Universidad de la República, Charla con 

Jean Allouch, 2018,1h2m41s). 

 

¿Será entonces que, al decir de Allouch, un analista se forma por casualidad? Confieso que 

la primera vez que escuché esta entrevista, hace un par de años, me pareció una respuesta 

un tanto absurda y no me causó gracia (de hecho, me molestó). A mí también - como a la 

persona del público que formuló la pregunta- “me hacía problema” este asunto. Quizá 

porque lo tranquilizador sería tener una serie de pasos a seguir que pudieran confirmar que 

uno es analista.  

Lo que Allouch plantea es lo opuesto a esto último, diciendo justamente que no hay un 

dispositivo que pueda producir16 analistas de una forma única y general. No existe algo así 

como una máquina que fabrique analistas. ¿Qué implica esto?¿Se puede pensar entonces 

en distintos dispositivos particulares para así poder optar por uno u otro?  

De todos modos, aún dentro de dispositivos particulares, el poder ocupar esa posición y 

cómo se haga va a ser un recorrido singular. Entiendo que en esta incapacidad de 

16 De hecho, algunas definiciones de la palabra producir son: “Engendrar, procrear, criar. (...)Procurar, 
originar, ocasionar (...)Fabricar, elaborar cosas útiles” (Real Academia Española, s.f). Puede que el 
problema esté también en pensar nuestra posición y formación desde lógicas un tanto capitalistas y 
ajenas a la subjetividad. 

23 



generalizar la formación se juega la singularidad en la que radica algo del orden del choque 

con ese real mencionado antes, no predecible ni posible de ser prefijado. 

Gustavo Castellano (2022) dialoga con estas palabras de Allouch, y con varias de las 

nociones trabajadas aquí. Comienza -nada más ni nada menos- afirmando que un analista 

nunca debería ser alguien formado.  

La experiencia sirve de muy poco en psicoanálisis, vale decir que es mucho mejor 

no estar (con)formado. Trataré de explicarme más claramente. Según entiendo, en la 

clínica analítica, se trata de prestarse para que alguien pueda maniobrar —con sus 

palabras, con sus imágenes, con sus silencios— a quien ofrece su escucha; que 

pueda darle una cierta forma, que pueda construirse un analista a su medida. 

(Castellano, G., 2022, p.103) 

Castellano va a jugar con la definición de formar en tanto darle forma a algo, afirmando que 

el analista, lejos de estar ya formado y rígido, debería ser maleable para que sea el 

analizante quien le pueda adjudicar la forma que necesita que tenga. Propone además que 

la afirmación de Allouch respecto a la inexistencia de un dispositivo general podría ir en la 

línea de pensar a la formación en un régimen equiparable al de la clínica del caso por caso. 

Esto último -idea muy difundida en el ámbito psicoanalítico- apunta a no trabajar con 

técnicas o intervenciones prefijadas, no encasillar, abrirse al despliegue de la exclusividad y 

singularidad e ir actuando según eso. Dejar de lado toda experiencia de casos previos a la 

hora de enfrentarse a uno nuevo.  

Pensar la producción de un analista en un régimen de caso por caso, afirma el autor, implica 

asumir que no hay manera de construir una fórmula o programa estándar dentro del cual se 

produciría un analista; ya que lo que produjo algo en alguien quizá no lo haga en otra 

persona. Podemos decir así que no hay dos maneras iguales de formarse, en tanto este 

choque con el real de la formación o este pasaje de analizante a analista se da en un 

proceso singular e irrepetible. Estos autores continúan descentrando -como también lo hace 

Lacan en la proposición- la cuestión formativa de lo meramente teórico o universitario. 

Castellano (2022) agrega que un análisis sólo puede ser denominado didáctico en un 

tiempo posterior, no se puede planear de antemano que así lo será antes de que ocurra. 

Enlaza esto con poner entre signos de interrogación que un analista se pueda formar en 

una carrera universitaria: “para decirlo con todas las letras, no hay formación del 

psicoanalista en el sentido de los estudios universitarios terminados, en el sentido de 

completar una carrera, que nos daría un saber suficiente para ponernos a trabajar” (p.105). 

No obstante, aclara que esto no debe ser entendido como una instigación a abandonar lo 

24 



teórico, no sostiene una postura respecto a la teoría como algo obsoleto o pasado sino todo 

lo contrario.  

(...)¿Se trata, entonces, de abandonar los textos?; ¿se trata de quedar librado a la 

casualidad?, ¿a algo que en algún sitio estaría escrito o predestinado?; ¿algunos 

nacen para analistas?, ¿otros no? Nada de eso. Sin duda alguna, hay que leer 

textos y, en lo posible, hacerlo con otros. Leer y trabajar textos, no para comprender 

o repetir teoría, sino como un ejercicio, una disciplina, una práctica que luego de leer 

nos haya vuelto otros, que nos coloque en cierta ajenidad. (Castellano, 2022, p.105) 

Destaco de esta cita la forma en la que se desmiente que la función del analista surja de 

una cualidad innata o de algo predestinado, lo cual además guarda mucha coherencia con 

la línea que adopta y pretende cuestionar el presente trabajo. 

En conversación con las ideas que se vienen articulando, considero crucial evitar la 

radicalización de las posturas, por ejemplo, creyendo que como el análisis propio es 

indispensable para ocupar la función entonces debemos abandonar la teoría, o que como la 

teoría juega un papel importante entonces el análisis no.  

Me permitiré además poder diferir un poco de la frase de Allouch de que un analista se 

forma por casualidad, justamente porque esta casualidad -como dice Castellano- nos puede 

dejar “librados” a ella. Si es casualidad17 ¿de quién depende?  

Si nuestra idea es alejarnos del oscurantismo que se puede generar en el campo 

psicoanalítico y no caer en lo sobreentendido, decir que un analista se forma por casualidad 

(si bien suena interesante) puede resultar impreciso, azaroso, vago, contribuyendo 

justamente a lo que no queremos. Que la formación del analista tenga elementos que no se 

pueden prever o que no pueden ser estandarizados no significa que sea algo que suceda 

sin que hagamos nada voluntario o pensado por ello. Aún sabiendo que Allouch apunta a la 

no generalización de un dispositivo formativo, la expresión puede resultar engañosa. 

 

 

 

17 “Casualidad: f. Combinación de circunstancias que no se pueden prever ni evitar. Sin.: azar, suerte, 
accidente, albur, acaso, eventualidad, imprevisto, contingencia (...)” (Real Academia Española, s.f) 

25 



De lo intransmisible 

 
Como ahora empiezo a pensar, el psicoanálisis es intransmisible. Es bastante 

aburrido. Es muy aburrido que cada psicoanalista se vea obligado, como hay que 

obligarlo, a reinventar el psicoanálisis. Si dije en Lille que el pase me había 

decepcionado, es precisamente por eso, por el hecho de que cada psicoanalista 

tiene que reinventar, según lo que ha sabido sacar del hecho de haber sido un 

tiempo psicoanalizando, que cada analista reinventa la forma en que el psicoanálisis 

puede durar. (Lacan, 1979, p. 219) 

¿Es posible transmitir el psicoanálisis?¿Es posible transmitir la experiencia analítica? ¿De 

qué modo? Si bien en la cita anterior Lacan afirma que el psicoanálisis es intransmisible… 

¿Acaso no pasó toda su vida tratando -de alguna forma- de transmitirlo? Que cada 

psicoanalista se vea obligado a reinventarlo ¿Implica que no hay transmisión?  

Feinsilber (2008) sostiene en cuanto a la transmisión que debemos diferenciarla de algo que 

pudiera considerarse como una comunicación, puesto que se trata de la transmisión 

determinada desde lo inconsciente. “Debemos tomar en cuenta que hay algo transmisible y 

algo intransmisible en psicoanálisis.” (párr. 2) “En lo tocante al llamado sujeto(...) la 

transmisión entonces lo es de y desde la determinación del Otro. Hace así a lo particular, a 

lo que oponemos lo singular, ahora por lo tanto en lo que hace a lo intransmisible. Si lo 

particular se caracteriza por ser transmisible, lo singular lo es por lo intransmisible.” (párr. 2). 

En el primer capítulo de Introducción al método psicoanalítico (1997) Jacques-Alain Miller 

agrupa intervenciones que realizó en el seminario del Campo Freudiano en Brasil. Allí, a 

modo introducción a lo que luego desarrollará acerca del método, postula: 

Porque lo que es manifiesto es que, efectivamente, no tenemos, en la orientación 

lacaniana, patrones. (...) Entonces, debemos indicar que, si en la práctica no 

tenemos patrones, tenemos principios. Y es necesario tratar de formalizar esos 

principios. (...) Es verdad que esos principios, principios de la práctica, se transmiten 

sin explicitación a través del propio análisis. O si no, se transmiten a través de la 

supervisión. Entonces, y esto me preocupa, hay una distancia entre lo que se puede 

hacer en análisis, o en la supervisión -en estos encuentros singulares, uno a uno- y 

con las multitudes que se reúnen bajo la insignia del Campo Freudiano. Es por esa 

razón que debemos buscar una manera de transmitir esos principios también a las 

multitudes, a pesar de no poder transmitirlo todo. Y esto nos lleva a hablar, con 

mucha precisión, de los principios de nuestra práctica. Es importante que el analista 

26 



no se quede sólo con su práctica sino también que observe la práctica de sus 

colegas. (pp. 14-15) 

Aquí se toca un poco el asunto que veíamos respecto a que no hay patrones, no hay un 

modelo establecido que se pueda repetir en nuestra práctica, ni para intervenir, ni sobre 

cómo ocupar el deseo del analista, ni sobre cómo formarse; se va a jugar la singularidad 

todo el tiempo. Este es uno de los puntos donde se encuentra la dificultad de la transmisión 

¿Cómo transmitir algo que no tiene una forma/modo fijo de presentarse? ¿algo que es tan 

maleable?  

Como veíamos en la cita de Miller, él destaca que si bien no hay patrones esto no significa 

que no haya nada: hay principios. Los cuales, agrega, se transmiten -sin explicitarse- a 

través del propio análisis y supervisión. Para él es necesario sean transmitidos también de 

otro modo, por ejemplo, en espacios como el seminario en el cual está hablando; hacia lo 

que va a denominar ”multitudes”. Podríamos trasladarlo a las instituciones en general. Si 

bien hay algo que sin duda no es transmisible de la experiencia analítica sin pasar por ella 

-como de ninguna experiencia- esto no quita que se haga lo posible para transmitir lo que sí 

se pueda, contribuyendo a la enseñanza y a la divulgación del método. Si bien la 

transmisión no es completa, ¿acaso algo lo es? 

El empleo de casos clínicos, por ejemplo, es una vía para intentar transmitir estos principios 

de la práctica. Se trata de ejemplos que, si bien deben ser presentados como tal y no como 

algo generalizable, ilustran los principios que guían nuestra práctica. Logran ejemplificar 

varios conceptos que de lo contrario quedarían en un plano demasiado abstracto. Si bien 

hay bastante controversia en el ámbito respecto a su uso, es indudable que constituyen un 

intento de transmisión18. Si bien siempre queda un resto, eso que falta y que no es posible 

transmitir del todo, considero necesario estar advertidos de ello -y de que ningún 

ejemplo/noción debe tomarse como un saber cerrado- pero no por eso renunciar a los 

intentos de transmisión. 

El pase fue creado por Lacan para dar cuenta del fin de la experiencia de análisis, y de ese 

pasaje de analizante a analista que formula en su proposición. ¿No fue acaso un intento de 

hacer transmisible algo de la singularidad de la experiencia? ¿De ponerlo, de algún modo, 

en el plano de lo particular? Quizá por eso la decepción al chocar con la intransmisibilidad 

18 Grau-Pérez, G. (2024) habla acerca de la controversia respecto al uso del caso clínico. Sostiene la 
importancia del mismo para la formación del analista y agrega que: “para poder poner en juego la 
diferencia de cada caso, su singularidad, es necesario contar con ejemplos a partir de los cuales 
establecerla: para mostrar que un caso no hace serie con otros, se necesita tener previamente una 
serie” (p.57). 
 

27 



que denuncia en la cita al comienzo del presente capítulo, ya que justamente, lo singular se 

caracteriza por ser único, y así, irrepetible. Sin embargo, que cada uno tenga que reinventar 

el psicoanálisis es una dificultad a la hora de transmitirlo, pero también lo que hace que 

nuestra práctica funcione y siga en movimiento. 

Castellano (2022) lo expresa de la siguiente forma: 

Como corolario de ello [de la intransmisibilidad], estamos condenados a reinventar el 

psicoanálisis, a reinventar —para ser un poco más modestos— nuestra práctica, lo 

que necesariamente quiere decir, también, actualizar: hacerla tan actual y ajustada a 

la singularidad de cada situación como sea posible. (p.108) 

Laurent (2000) aborda este tema y ante la pregunta acerca de si está de acuerdo con la 

afirmación de que no toda transmisión es enseñanza pero la enseñanza es un modo de 

transmisión posible, responde: 

Sí, es una cuestión de definición de la enseñanza. Cuando esta es una verdadera 

enseñanza (...) se dirige hacia lo no sabido. Si la enseñanza es una enseñanza, uno 

enseña al borde de su ignorancia, en el punto del desconocimiento. Cuando lo 

consigue, es como la interpretación analítica, que funciona cuando incluye el 

silencio. Si incluye el silet, entonces es eficaz; si no, es solamente una explicitación. 

En la enseñanza hay que incluir lo imposible de enseñar. Aquí se ubica la 

articulación entre transmisión y enseñanza. (p. 24) 

El autor incluye así, el lugar de lo no sabido en la enseñanza, de aquello, como dice, 

imposible de enseñar. Poder enseñar que hay algo imposible de enseñar es, siguiendo esta 

línea, lo crucial del asunto, y también el mayor desafío.  

 

 

 

28 



Capítulo 3 
 

Ser o no ser ¿esa es la cuestión? 
 
A lo largo del presente trabajo, atravesando la cuestión de la formación del analista como 

tal, se deja asomar de fondo una discusión aún más compleja: la que respecta al ser del 

analista. ¿Existe algo así como el ser analista? o, como se interroga al inicio: ¿es una 

posición a ocupar por momentos? ¿El analista es analista todo el tiempo, aún fuera del 

consultorio? E incluso dentro del consultorio: ¿siempre es analista?  

En relación a esto, Castellano (2022) le da una vuelta de tuerca a la expresión de Allouch 

anteriormente citada, donde dice que un analista se forma por casualidad. Castellano 

plantea, yendo en la dirección opuesta a la ontologización del analista, el lugar de la 

casualidad de un modo -desde mi punto de vista- mucho más fructífero para pensar la 

posición del mismo. 

Si el inconsciente es producido por el analista —que a su vez es producido por el 

analizante— y si eso es fruto de la casualidad, me atrevería a decir que, de tanto en 

tanto, algo nombrado analista (...) se produce en algunas privilegiadas ocasiones. Y 

me refiero a algunas sesiones y los efectos subjetivos que tienen para aquel que se 

aventura en la riesgosa posición de ponerse a hablarle a otro. Porque también este 

analista que se produce por casualidad —cada tanto, en algunas sesiones— es el 

producto efímero, evanescente, de un acto del decir que brilla como un relámpago 

en el cielo claro del parloteo, cuando el cuerpo es tocado y estalla o, mejor, ¡ya está! 

Ciertamente no es mucho, hasta es bien poquito. Pero por ahora —como decía un 

querido amigo— no hemos encontrado algo mejor. (Castellano, 2022, p. 109) 

Esta cita me parece un tanto fascinante ya que logra incluir a la casualidad, pero de un 

modo distinto -a mi entender- que el de Allouch. El autor concibe al analista como producido 

en el acto analítico, y éste ocurre cuando se logra tocar algo de lo real mencionado antes, 

cuando se genera ese vacío que hace que se produzca la interpretación, que algo se 

mueva, que se pueda ver de otro modo. Y es ahí, donde puede decir que obra la 

casualidad. 

Miller define al acto analítico como: 

 (...) Distinto de cualquier acción, el acto analítico no consiste en hacer, sino en 

autorizar el hacer del sujeto. (...) es como tal un corte, es practicar un corte en el 

discurso, es amputarlo de cualquier censura, al menos virtualmente. El acto analítico 

29 



es liberar la asociación -es decir, la palabra- de lo que la constriñe, para que discurra 

libremente. Y entonces constatamos que la palabra liberada recupera recuerdos, 

pone en presente el pasado, y bosqueja un porvenir. (Miller, 2008, p.40) 

 Bafico (2022) agrega que: 

En el psicoanálisis como práctica lo real se define a partir de lo que tiene lugar, lo 

que nos sucede como por azar. (...) Lo real se sitúa siempre del lado del mal 

encuentro, de lo que irrumpe, de lo que sucede a veces demasiado pronto, a veces 

demasiado tarde, pero nunca en el momento adecuado. (p. 78) 

Quien hace las veces de analista se presta a ocupar esa función deseante, ese lugar vacío, 

para que algo del orden del deseo del sujeto pueda surgir. Interviene en esa línea, 

apuntando al sinsentido, a romper o abrir de algún modo el discurso, aunque no siempre se 

dé algo de esto. Podemos decir que el pensar al analista como lo que se produce en el acto 

analítico en sí, implica admitir que el azar o la casualidad sí tienen una cuota de 

protagonismo en este surgimiento del analista, pero a su vez, implica que no se es analista 

de una vez y para siempre sino que es algo móvil, momentáneo. 

Rodríguez Ponte (2005) aclara que “analista" no es una persona ni una propiedad que 

emana de alguien que se ofrece como tal, y postula que hay una confusión al respecto. 

Algunos parecen creer que todo lo que hace un analista es analítico, y no es así. 

Para mí, analista es una posición y un momento, muy puntual y particular, en el 

curso de la sesión de análisis. Es una posición, y el análisis del analista es lo que 

permite alcanzar cada tanto esa difícil, inhumana posición. Una posición que Lacan 

llama de distintas maneras: "deseo del analista", " prescindir de lo patético", 

"atenerse al discurso y nada más", etc. No se trata de no experimentar sentimientos. 

(...) Pero posterga eso [sus propios sentimientos], lo pone aparte, para atenerse a lo 

que escucha. Me parece que esa posición subjetiva, no digo que es imposible sin 

análisis, tal vez no esté mal matizar un poco, pero es muy difícil sin haber pasado 

por el análisis. (párr. 4) 

Eidelsztein (2017), en la entrevista mencionada al inicio del trabajo, sostiene una idea 

similar, afirmando que “no hay ser del analista, nadie es analista y nadie puede decir ‘no 

eres analista’, no hay ser del analista” (párr. 9). Y, ante la afirmación del entrevistador 

acerca de que un analista en formación es alguien siempre incompleto, responde: 

Eso es porque no tiene ser y queda abierto. También muchos psicoanalistas que son 

absolutamente haraganes que ven películas en Netflix o series en HBO, dicen: “yo 

30 



no soy completo, yo no sé qué es ser analista” y siguen viendo series de HBO. 

(párr.14) 

Con esto último pone énfasis en que la incompletud que caracteriza la formación del 

analista -donde además se juega lo intransmisible de la experiencia que mencionábamos 

antes- no es sinónimo de estancamiento. Por el contrario, podemos afirmar que es esta 

falta, esta incompletud lo que debería posibilitar el movimiento, funcionar como motor para 

ese reinventar el psicoanálisis del que hablaba Lacan.   

Entonces, siguiendo a estos autores, analista es una posición a ocupar por momentos, que 

implica varias particularidades que se han desarrollado en el presente trabajo, pero que 

quedaría circunscripta a la experiencia analítica misma, es decir, no hay analista por fuera 

del dispositivo analítico.  

Además, teniendo en cuenta la función del deseo del analista y cómo posicionarse desde 

este lugar, está claro que es una función que tiene su particularidad en el análisis19, ya que 

uno no va por el resto de la vida ‘suspendiendo’ de ese modo su deseo propio, ni tratando 

de generar un vacío en las conversaciones cotidianas. Es una posición, como plantea 

Rodríguez Ponte más arriba, inhumana, atípica, y que es posible ocupar -en parte- gracias 

al análisis propio. 

 

 

 

 

 

19 Por ende, tampoco podemos decir que alguien es buen o mal analista por su formación teórica, por 
su lugar dentro de una escuela o por sus años de análisis personal, ya que la verdadera evidencia de 
tal cosa -y a la que no podríamos acceder salvo que estuviéramos en lugar de analizantes- sólo 
puede darse dentro de la experiencia misma de análisis. E incluso así, el analista como tal no va a 
emerger de la misma forma en todos los casos.                                                                                                                 

31 



Conclusiones  

Si bien -como puede leerse al inicio- lo que motivó este trabajo fue una genuina búsqueda 

de respuestas a la pregunta de cómo se forma un analista, en el transcurso de la 

elaboración del mismo y luego de atravesar mi práctica de graduación (la cual, por suerte, 

me hizo cuestionar muchos de los supuestos que tenía) caí en la cuenta de que más que 

respuestas, el verdadero asunto eran las preguntas.  

Castellano (2022), acerca de ocupar la posición del analista y del propio análisis afirma:  

(...) Lo  verdaderamente  relevante  es  que  alguien  que  emprende  ese  tránsito  

de  interrogarse y de, eventualmente, encontrar algunas respuestas —y descubrir 

también que, si alguna cosa no abunda, son las respuestas—, con algo de ese saber 

que allí se produjo, es que se ve empujado a ocupar el lugar que algún otro antes 

ocupó para él, aunque definitivamente no se trate del mismo. (p.103) 

La primera vez que me formulé la pregunta acerca de la formación tenía la ingenua ilusión 

de que hubiera un recorrido teórico, analítico o institucional que pudiera habilitarme en algún 

momento como analista, para finalmente poder llegar a ‘ser’, como si se tratara de una meta 

concreta y acabada. A lo largo del camino, las interrogantes fueron las que hicieron de 

puente para seguir avanzando, y para poder ver que el asunto tenía muchas más aristas de 

las que se podían observar a simple vista. 

Desde diferentes autores se pudo ir viendo lo que es considerado importante según cada 

uno para poder ocupar esa posición, y, la importancia de poder repensar al analista como 

posición o función a ocupar, y no como algo a lo que aspirar a ‘ser’. Esto último, poder 

pensar al analista por fuera del ser, nos obliga a concebirlo como algo móvil y despegarlo de 

la persona que ocupa su lugar. 

Caí en la cuenta de que aquella primera ilusión, la de una meta a llegar o un momento en el 

que uno estaría ‘listo’/ ‘cerrado’‘/preparado’ por completo, deja por fuera la interrogante, la 

incertidumbre, el movimiento, la falta, por ende, deja también por fuera la posición del 

analista. 

A su vez, el modo en el que circula el saber y cómo se concibe y transmite dentro de 

nuestro ámbito influye de manera directa en la formación. ¿Somos capaces de incluir ese 

no saber, el cual es además uno de los desafíos de nuestro oficio? ¿Podemos integrar la 

falta como motor? 

32 



Hace poco leí una frase acerca del saber que creo está directamente relacionada con la 

formación y lo que aquí se problematiza:  

Más importante que saber, es la relación que tengamos con el saber: ¿esa relación 

nos estimula a pensar o inhibe que podamos hacerlo? ¿Creemos que la verdad está 

siempre por advenir, nunca del todo revelada y, por lo tanto, nadie la posee? ¿O 

creemos que está ya revelada, y, entonces, el mundo se divide entre quienes saben 

y quienes no? Esto último produce efectos de fascinación, por un lado, y profunda 

inhibición, por el otro. Fascinación con quienes parecen detentar este saber; 

profunda inhibición con respecto al propio pensamiento. (Asociación Libre, 2025) 

La lógica universitaria o institucional muchas veces hace que quedemos posicionados en 

esta dinámica de fascinación ante algunos, que son quienes parecen ‘poseer’ el saber, 

creyendo así que un título o un lugar dentro de determinada institución nos serviría de aval 

de nuestras cualidades para ejercer una determinada función. 

El presente trabajo no finaliza con una única respuesta acerca de cómo se forma un 

analista. De hecho, podría finalizar afirmando que un analista nunca se forma por completo. 

Esto último, lejos de ser un fracaso es lo que permite que la posición pueda seguirse 

ocupando de múltiples formas, que podamos repensarnos y repensar nuestra práctica. 

Por último, considero que la elaboración del mismo tuvo para mí un gran carácter formativo, 

permitiendo abrirme a nuevos modos de relación con el saber (y con el no saber) y 

relanzando interrogantes que propiciaron el pensamiento y el intercambio con otros.  

 

 

 

 

 

 

 

33 



Referencias 

Asociación Libre [@al.asociacionlibre]. (16 de octubre de 2025). Sobre la relación al saber. 

[Fotografía]. Instagram. 

https://www.instagram.com/p/DP4LmUlEXDk/?igsh=eWpvdHVxbHcwYzhq 

Bafico, J. (2022). El oficio del analista. Debate.  

Bonoris, B. (2016). El deseo del analista en la obra de Jacques Lacan. Verba Volant. 

Revista de Filosofía y Psicoanálisis. 

https://publicacionescientificas.uces.edu.ar/index.php/FiliyPsi/article/view/310 

Bonoris, B. (2022). ¿Qué hace un psicoanalista?: Sobre los problemas técnicos. Coloquio 

de Perros. 

Calderon, N. (2012). El lugar del objeto (a) en la dirección de la cura psicoanalítica. Affectio 

Societaties, 9(17), 1-20. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4207686  

Castellano, G. (2022). Casualidades. Equinoccio. Revista de psicoterapia psicoanalítica, 

3(2), 97-112. DOI: doi.org/10.53693/ERPPA/3.2.6 Creative Commons 

Reconocimiento 4.0 Internacional (CC BY 4.0) 

Domb, B. (1983). Transferencia en la Institución Psicoanalítica. Cuaderno de psicoanálisis 

freudiano, (4), 77-89. 

Eidelsztein, A. (11 de Febrero de 2017). Entrevista a Alfredo Eidelsztein / Entrevistado por 

David Bros. 

https://psicoanalisisyfilosofia.wordpress.com/2017/02/11/entrevista-a-alfredo-eidelszt

ein/ 

Facultad de Psicología Universidad de la República. (2 de agosto de 2018) Charla con Jean 

Allouch [Archivo de video]. YouTube. 

https://youtu.be/7-WIlJ4gPYs?si=sGTc3L4vKiM2DxQi 

Feinsilber, E. (2008).Formación, enseñanza y transmisión. Acheronta. Revista de 

Psicoanálisis y Cultura, Vol. 25.https://www.acheronta.org/acheronta25/feinsilber.htm 

Ferenczi, S. (1928a) Elasticidad de la técnica psicoanalítica. En Obras completas, Tomo IV,  

Espasa-Calpe. 

Ferenczi, S. (1928b). El proceso de la formación psicoanalítica. En Obras Completas, Tomo 

III, Espasa-Calpe. 

Freud, S. (1905): Fragmento de análisis de un caso de histeria (Caso Dora). En Obras 

Completas, Vol VII, pp. 1-107, Amorrortu. 

Freud, S. (1912a) Consejos al médico sobre el tratamiento psicoanalítico. En Obras 

completas, Vol. XII, pp.111-119, Amorrortu. 

Freud, S. (1912b): Sobre la dinámica de la trasferencia. En Obras Completas. Vol XII, pp. 

93-105, Amorrortu. 

34 

https://youtu.be/7-WIlJ4gPYs?si=sGTc3L4vKiM2DxQi


Freud, S. (1914): Recordar, repetir y reelaborar (Nuevos consejos sobre la técnica del 

psicoanálisis, 11). En Obras Completas, Vol XII, pp. 145-157, Amorrortu. 

Freud, S. (1915): Puntualizaciones sobre el amor de trasferencia. En Obras Completas. Vol 

XII, pp. 159- 174, Amorrortu. 

Freud, S. (1926). ¿Pueden los legos ejercer el análisis? Diálogos con un juez imparcial. En 

Obras completas, Vol. XX, pp. 165-244. Amorrortu.  

Freud, S. (1937) Análisis terminable e interminable. En Obras Completas, Vol. XXIII, pp. 

211-254, Amorrortu. 

Grau-Pérez, G. (2024). Sobre el caso clínico en psicoanálisis: Una respuesta a Guy Le 

Gaufey. Revista uruguaya de psicoanálisis, (138), 50-71. 

https://doi.org/10.36496/n.138.a4 

Klein, M. (1950) Sobre los criterios para la terminación de un psicoanálisis. En Obras 

Completas, Vol. 3, Paidós. 

Lacan, J. (1953-1954). Seminario 1. Los escritos técnicos de Freud. Paidós. 

Lacan, J. (1960-1961). Seminario 8. La transferencia. Paidós. 

Lacan, J. (1962-1963). Seminario 10. La angustia. Paidós. 

Lacan, J. (1964). “El Seminario libro 11: Los cuatro conceptos Fundamentales del 

Psicoanálisis”. Paidós. 

Lacan, J.(1967) Proposición del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la Escuela 

en Otros Escritos, Paidós. 

Lacan, J. (1979). Congrès de l’École Freudienne de Paris sur la trasmisión.Lettres de 

l’École, 25(7), 219-220. https://ecole-lacanienne.net/es/bibliolacan/lettres-de-lefp-3/  

Lacan, J. (1988). Conferencia en Ginebra sobre el síntoma. En Intervenciones y textos 2 

(pp. 115-144). Manantial. 

Laurent, E. (2000). ¿Cómo se enseña la clínica?. Cuadernos del Instituto Clínico de Buenos 

Aires, (13). 

Miller, J. (1997) Introducción al método psicoanalítico. Paidós. 

Miller, J. (2008) Sutilezas analíticas. Los cursos psicoanalíticos de Jacques Alain-Miller. 

Paidós.  

Real Academia Española. (s.f.). Casualidad. En Diccionario de la lengua española. 

Recuperado el 5 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/casualidad 

Real Academia Española. (s.f.). Producir. En Diccionario de la lengua española. 

Recuperado el 5 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/producir  

Real Academia Española. (s.f.). Lego. En Diccionario de la lengua española. Recuperado el 

5 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/lego 

35 

https://dle.rae.es/lego


Real Academia Española. (s.f.). Semblante. En Diccionario de la lengua española. 

Recuperado el 12 de octubre de 2025, de https://dle.rae.es/semblante 

Rodríguez Ponte, R. (2005). Entrevista realizada por Michel Sauval. Acheronta, número 22: 

Formación del analista. Diciembre de 2005. 

https://www.acheronta.org/reportajes/rodriguezponte.htm 

 

36 


	Resumen 
	Introducción 
	Capítulo 1 
	¿Qué se requiere para estar habilitado/a como analista según Freud? 
	 ¿Cuándo hay analista para Lacan? 
	Transferencia y deseo del analista 
	Capítulo 2 
	Entonces ¿cómo se forma un analista? 
	 ¿Por casualidad? 
	De lo intransmisible 
	Capítulo 3 
	Ser o no ser ¿esa es la cuestión? 

	Conclusiones  
	Referencias 





